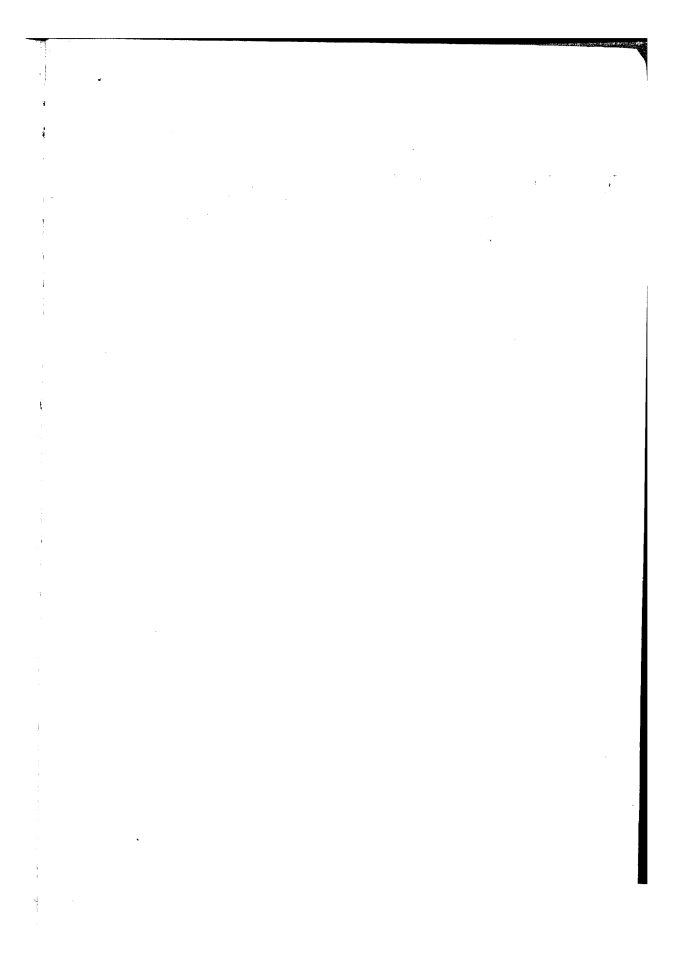
د محدعهارة

# الأربية الحكام المالية المالية

دار الشروقي

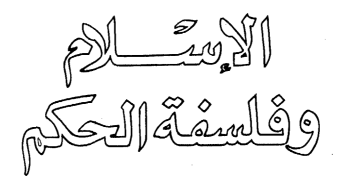


الأسكا محاامقساف طبعة دار الشــروق الأولــى ١٤٠٩ هـ ــ ١٩٨٩ م

ميسع جشقوق العلت بعمن غوظة

© دارالشر*وق*ــــ

# د. محمدعمارة



دارالشروقـــ

# بين يدًى الطبعة الرابعة

منذ حقبة السبعينيات \_ من هذا القرن العشرين \_ احتلت قضية «الدولة الإسلامية» و«طبيعة السلطة في هذه الدولة». احتلت المساحة الكبرى في اهتامات العقل العربي والمسلم.. وغدت الشغل الشاغل في صفوف «الصحوة الإسلامية»، وصفوف خصومها على حد سواء!..

ذلك أن المد الإسلامي ، الساعي إلى «أسلمة » المشروع الحضاري لأمتنا العربية والإسلامية ، قد شهد في تلك الحقبة تبلور فصائل وجاعات إسلامية تفاوت حظها من «الغلو» ، الذي جاء رد فعل للتفريط في قيم الإسلام ، والتنكر لنهجه ، وتزايد التبعية الحضارية للغرب الاستعارى .. الأمر الذي ميز الحوار حول «الدولة الإسلامية «و «طبيعة السلطة فيها » بالحدة ، وعلو الأصوات حتى لقد استقطبت هذه القضية ــ أو كادت ــ معظم اهتمامات الفكر والحدل بين الإسلاميين وغير الإسلاميين ..

وكأنما كان هذا الكتاب \_ الذى نقدم بين يدى طبعته الرابعة \_ على موعد مع العقل العربى والمسلم ، يقدم له «الأصول » و «الحذور » و «الرؤية الجديدة » التى تضع هذه القضية المحورية فى إطارها الصحيح . . ميسرا ، بذلك : «الكلمة السواء » التى تجلو الوجه الحقيق والمشرق لفكر الإسلام السياسي حول «الدولة » و « طبيعة السلطة » فيها ...

• فحقبة السبعينيات هذه هي التي تم فيها تأليف هذا الكتاب .. كرسالة للدكتوراه ... في الفلسفة الإسلامية .. تناولت القضية المحورية في فكر الإسلام السياسي .. قضية الدولة الإسلامية .. وموقف تيارات الفكر الإسلامي من طبيعة السلطة في هذه الدولة .. وكان

عنوانها - كرسالة -: [ نظرية الإمامة وفلسفة الحكم عند المعتزلة ] - وهم فرسان العقلانية الإسلامية ، والبناة الحقيقيون لعصر ازدهار الحضارة العربية الإسلامية - مع المقارنة الوافية والشاملة لفكرهم هذا بفكر سائر الفرق والتيارات الإسلامية الأخرى : شيعة .. وخوارج .. ومرجئة .. وأشعرية .. وسلفية .. الخ .. الخ .. الخ .. فجاء الكتاب « ديوان » الفكر السياسي للإسلام في أهم قضاياه ... وكان على موعد مع التيارات الفكرية المعاصرة وجدلها محتدم ، وصراعها حامى الوطيس حول ذات الموضوع ! ..

- وفى سنة ١٩٧٧م صدرت الطبعة الأولى من هذا الكتاب ... فنفدت في عام ؟!..
  - وفي سنة ١٩٧٩م صدرت طبعته الثانية .. فنفدت هي الأخرى ؟!..
- وفى سنة ١٩٨٣ ــ ١٩٨٤م صدرت طبعته الثالثة .. فنفدت هى الأخرى ، فى زمن قياسى ، رغم أن نسخها المطبوعة قد فاقت مايطبع عادة بنحو أربعة أضعاف ؟!...

واليوم ... ومع تصاعد الجدل بين «الإسلاميين» و «العلمانيين» حول «الدولة الإسلامية» و «طبيعة السلطة» فيها.. ومع تزايد علامات الاستفهام حول موقف الإسلام من : «الدولة الدينية».. و «السلطة الدينية».. و «الفصل بين الدين والدولة».. و «علمانية الدولة».. و «عموم ولاية الفقيه» ـ كما جسدته تجربة الثورة الايرانية في دولتها ... تتزايد أهمية هذا الكتاب، وتلح الضرورات على تيسير وجوده في متناول الباحثين والقراء..

\* \* \*

على أننا قد عزمنا بعون الله على أن تكون هذه الطبعة الجديدة لهذا الكتاب «فاتحة » مشروع كبير وطموح ، يضع فى المكتبة العربية والإسلامية مختلف وجهات النظر وتيارات الفكر التى تصارعت فى حضارتنا حول هذا الموضوع ، سواء أكان ذلك فى تراثنا الحديث أم القديم .. وذلك حتى نضع أمام العقل العربي والمسلم «كل الأصول » و «جميع الرؤى » و «كافة الاجتهادات » ، ميسرين بذلك لعقلنا المعاصر الاجتهاد الجديد لواقعنا المتجدد ومستقبلنا المأمول ..

- فبعد كتابنا هذا عن :[الإسلام وفلسفة الحكم] ـ والذي يقدم رؤية معاصرة لأصول القضية .
  - يأتى كتابنا عن : [الدولة الإسلامية بين العلمانية والسلطة الدينية]...
- ويليه الكتاب الذي يضم وثائق أكبر المعارك الفكرية التي دارت حول هذه القضية في عصرنا الحديث ... ماقاله المرحوم الشيخ على عبد الرازق [ ١٣٠٥ ١٣٨٦هـ ١٨٨٧ ١٩٦٦ و ١٩٦٦ ] في كتابه [ الإسلام وأصول الحكم ] والمعركة الفكرية والسياسية التي فجرها .. وما قاله شيخ الإسلام المرحوم محمد الحضر حسين [ ١٢٩٣ ١٣٧٧ ١٨٧٦ ١٩٥٨ ] في كتابه [ نقض كتاب الإسلام وأصول الحكم ] .. وما كتبه مفتى الديار المصرية المرحوم الشيخ محمد بخيت المطيعي [ ١٢٧١ ١٣٥٤هـ ١٨٥٤ ١٩٣٥ م] في كتابه [ حقيقة الشيخ محمد بخيت المطيعي [ ١٢٧١ ١٣٥٤هـ ١٨٥٤ ١٩٣٥ م] في كتابه [ حقيقة كتاب الإسلام وأصول الحكم ] .. وهي « وثائق » و « رؤى » و « اجتهادات » تشتد حاجة العقل العربي والمسلم إليها وهو يجتهد اليوم ليبلور الرؤية الإسلامية المعاصرة في هذه القضية المحورية ...
- وأخيراً.. ذلك الكتاب الذى سنقدم فيه نصوصا من تراثنا الإسلامى ــ هى أشبه ماتكون به «الوثائق الفكرية» في هذا الموضوع ... فلبعض الأئمة والفقهاء والأصوليين والمحدّثين اجتهادات حول علاقة الدين بالدولة ، لاغنى للعقل المعاصر عنها ، وهو يجتهد في هذا الموضوع .. وهي نصوص سنقدمها ــ محققة ومدروسة ــ في كتاب عنوانه [الدين والدولة في تراث الإسلام].

\* \* \*

إذن. فهذه ليست مجود طبعة جديدة ، لكتاب نفدت طبعاته الثلاث فى زمن قياسى. نقدمها استجابة لضرورات فكرية تمتلئ بها ساحة الجدل والصراع حول قضية هى أخطر مايشغل عقلنا العربى المعاصر.... وإنما هى \_ فوق ذلك \_ فاتحة مشروع فكرى كبير وطموح تيسر مجلداته الأربعة لكل الباحثين وسائر المفكرين وجميع القراء سبل الوصول إلى «كلمة سواء» فى هذا الموضوع المشكل والمبحث الذى يستفز «الفكر» ، بل ويستنفر «العنف» فى واقعنا الراهن ، على امتداد وطن العروبة وعالم الإسلام ؟!..

وبقدر إسهام هذا الجهد الفكرى فى وضوح الرؤية .. وترشيد الفكر .. وتسديد المارسات .. وجلاء الوجه الحقيقي لفكر الإسلام السياسي .. تكون سعادة النفس وراحة الضمير ..

ومن الله نستمد العون ... فهو ولى السداد والتوفيق ،

دکتور محمد عمارة

ربيع ثانى سنة ١٤٠٩ هـ القاهرة نوفـمبر سنة ١٩٨٨م

# تقديم الطبعة الثانية

عندما تنفد الطبعة الأولى لهذا الكتاب فى ذلك الوقت القياسى الذى مضى على صدوره .. وهو لم يجاوز العام منذ أصبح بين يدى القارئ ــ فإننا نجد أنفسنا أمام ظاهرة تستحق الرصد والتنويه ، وقبل ذلك تستحق التفسير ، لاستخلاص الدلالات ..

فنى مثل الطور الذى تمر به أمتنا العربية ، وحضارتها العربية الإسلامية ـ طور النضال لاستخلاص حريتها وإرادتها ومقدراتها من براثن الأعداء ـ تقف هذه الأمة طويلاً وتتأمل كثيراً باحثة عن ذاتها المتميزة وهويتها الخاصة وما يميز حضارتها ، عن حضارات أحرى من سمات وقسهات .. فاستقلالها وتحررها ليسا مجرد علم أو نشيد ، بل ولا هما مجرد استخلاص للثروات من مستغليها ، وبناء مجتمع الرفاهية الحديث .. وإنما هما ، فوق ذلك ومع كل ذلك : جعل حاضرها الحضارى ، وأيضاً مستقبلها . الامتداد المتطور والعصرى لأكثر القسهات التى امتازت وتميزت بها حضارتها العريقة صلاحية للعطاء وقدرة على دفع عجلة تطورها المعاصر خطوات وخطوات إلى الأمام .. إنه الانعتاق من الاحتواء الحضارى ، الذى كان ولايزال الغاية القصوى لأعداء هذه الأمة وغزاتها عبر التاريخ الطويل .

ومن هنا يأتى الدور التقدمي لظاهرة البحث عن الذات والأصالة التي تتجلى في اهتام أمتنا بالصفحات المشرقة في تراثها العربي الإسلامي وبخاصة عند التيارات الفكرية التي أثرت هذا التراث بالعقلانية والاستنارة ، ورفعت لواء الفكر القومي ، غير العنصري ، واتخذت من الثورة سبيلاً لتغيير المجتمع وإزالة الاستبداد والتقدم صوب تحقيق العدل للإنسان .. ولما كان هذا الكتاب قد اقترب من أن يكون «ديوان» الفكر السياسي للتيارات

الفكرية التي صنعت حضارتنا في عصر عطائها وإبداعها: معتزلة، وشيعة، وخوارج، ومرجئة وأشعرية ... الخ .. وبخاصة في نظرية الإمامة والحلافة والسلطة العليا في الدولة ... فإن الاستقبال الطيب الذي استقبل به ، والقبول الحسن الذي لقيه ، إنما يتعديان الاطار الشكلي المعتاد للنفاد السريع لطبعة كتاب من الكتب ، إلى حيث يصبحان جزءاً من ظاهرة صحية تترجم عن صنيع أمة عريقة تبحث عن ذاتها وهويتها ، وتتأمل بعقلها المعاصر المستنير أكثر الصفحات عقلانية واستنارة في تراثها الفكري العريق ..

ومع الحرص على عدم الاطالة فى هذا التقديم ، فإن هناك حقيقة كبرى لابد من الإشارة إليها فى هذه السطور .. حقيقة جدت فى واقع الفكر السياسى الإسلامى ، بعد صدور الطبعة الأولى من هذا الكتاب .. وهى وثيقة الصلة بموضوعه .. ومن ثم فلابد من الإشارة إليها ـ مجرد إشارة ـ فى هذا التقديم ..

فنى صفحات هذه الدراسة ، بأقسامها الثلاثة ، سيجد القارئ أن القضية المحورية التى دار من حولها الصراع بين تيارات الفكر السياسى الإسلامى كانت هى : طبيعة السلطة العليا في الدولة .. هل هى دينية ؟ اختصت بها السماء ، ولا دخل للبشر باختيارها ، والرقابة عليها ، والعزل لها ، فضلاً عن الثورة ضدها ؟؟.. على النحو الذى ذهب إليه أسلافنا الشيعة ... أم أن هذه السلطة ذات طبيعة مدنية ؟ البشر هم الذين يختارونها ويعقدون لصاحبها . ثم هم يراقبونه ، ويحاسبونه . ولهم عليه سلطان التقويم ، بل والعزل ، وإن بالثورة ؟؟.. على النحو الذى قال به المعتزلة ، ومن ورائهم أغلب الفرق والمدارس والتبارات ؟؟..

كانت تلك هي القضية المحورية في تاريخنا الفكرى وتراثنا السياسي .. وكانت ، أيضاً السبب الذي قسم أمة الإسلام إلى سنة وشيعة ، وهو الانقسام الأول والأساسي والحقيقي في عالم الإسلام ... فالمسلمون لم يختلفوا في الدين ، فهم في الألوهية ، والنبوة ، والقرآن والشعائر والمناسك متحدون ... لكنهم في نظرية الإمامة ـ أي في طبيعة السلطة السياسية \_ مختلفون ومنقسمون ..

ولقد ظل هذا الانقسام والاختلاف لأحقاب طويلة قاصرين ومقصورين على دوائر الفكر وثمرات عقول المفكرين .. لكن الحدث العظيم الذى شهده عالمنا الإسلامي .. بعد صدور الطبعة الأولى من هذا الكتاب ، حدث قيام وانتصار الثورة الشيعية الإسلامية في إيــران

بقيادة واحد من أبرز مجتهدى الشيعة الإمامية الاثنى عشرية آية الله الخمينى .. قيام هذه الثورة وانتصارها على النظام الشاهانى الأمبراطورى ، قد انتقلا بهذا الانقسام من دائرة الفكر إلى ميدان المارسة والتطبيق ؟!

ذلك أن الثورة الإيرانية ، بما طرحت من شعارات ، إنما تتعدى نطاق الثورات التي تقف عند السعى لاستبدال الجمهورية بالأمبراطورية الشاهانية ، والحرية بالاستبداد والعدل الاجتماعي بالظلم الاقتصادى ... فتذهب بعيداً وعميقاً للمناداة بضرورة العودة إلى تراث الأمة وهويتها الحضارية الخاصة والمتميزة . وهو مذهب نؤمن به ، ونتخذه محوراً للعديد من الأعمال الفكرية التي قدمناها ونقدمها للباحثين والقراء ..

لكن الأشياء جميعها ليست «هادئة ولامطمئنة » في الميدان ؟!..

فالحديث عن الهوية الحضارية الإسلامية المتميزة يتردد فى ذات الوقت الذى: ترفع فيه شعارات «السلطة الدينية »... ويسعى فيه «نائب الإمام؟!» وقائد الثورة الإيرانية إلى تنصيب حكومة دينية يسيطر عليها الفقهاء ، بل وتكريس حرمان الأمة من «سلطان التشريع » لحياتها السياسية والاجتماعية والاقتصادية ، بدعوى أن السماء قد فرغت من التشريع ، وأن الأمة فى الإسلام ، على عكس الديمقراطية ــ ليست مصدر السلطات؟!.. الخ.. إن هذه الدعاوى ليست من الذاتية الحضارية الإسلامية المتميزة فى شيء بل إنها على النقيض من هذه الذاتية الحضارية الإسلامية المتميزة !...

فعلى نحو مايثبت هذا الكتاب ، فإن القول « بالسلطة الدينية » قد نبع من منابع غريبة عن حضارة العرب المسلمين ، من القيصرية الرومانية ، أو الكسروية الفارسية ، أو الكهانة الكاثوليكية فى أوروبا عصر الظلات ، على حين ظل الفكر الإسلامي ، منذ عصر البعثة وعبر فكر المعتزلة ومن سار على دربهم فى نظرية الإمامة وفلسفة الحكم ، وفياً للطبيعة «المدنية » للسلطة العليا فى دولة الإسلام.

وإذا كان المسلم المخلص لابد أن يستبشر ، بالطبع ، عندما يثور شعب مسلم ويمتلك زمام أمره ويحوز مقدراته ، على نحو ماصنع المسلمون جميعاً ، تقريباً ، عندما قامت الثورة في إيران .. فإن المسلم المخلص ، الواعى بالقسمات الحقيقية والأصيلة لفكر الإسلام السياسي لايمكن أن يستبشر عندما يرى «السلطة الدينية » تتقدم لتنتزع من الشعب الثائر السلطات

التي قدم في سبيل امتلاكها عشرات الألوف من الشهداء!..

وإذا كان المسلم المخلص قد استبشر عندما لاحت فى أفق الثورة الإيرانية ألوية الإسلام وأعلامه ، فرآها رباطاً مشتركاً يعود به الشعب الإيرانى ليحمل نصيبه مع الأمة العربية فى الصراع المشترك ضد الاستعار وتحدياته الحضارية ، بعد أن عزلته الامبراطورية الشاهانية بالتعصب الفارسي ، عن دوره الطبيعي فى هذا الميدان .. فإن هذا المسلم المخلص لا يمكن أن يسعد عندما يرى «السلطة الدينية » تبعث من مقابرها فى بطون الكتب لتوضع فى المارسة والتطبيق كى تكرس الانقسام الإسلامي الذي عانينا منه القرون الطوال ! ..

إن طوق النجاة لأمتنا من الاحتواء الحضارى الغرب هو البحث عن القسمات الأصيلة والحقيقية للهوية الحضارية المتميزة التي طبعت حضارة العرب والإسلام ..

وطوق النجاة لأمتنا من ردة العصور الوسطى والمظلمة هو الادراك الواعى والعميق لغربة فكرة «السلطة الدينية» وشذوذها عن القسمات الأصيلة لفكر حضارتنا السياسى .. بل والادراك لمصادرها الأصلية ، التي هي ذات المصادر الحضارية التي تناصبنا العداء وتهدد ذاتيتنا الخاصة بالاحتواء ؟!..

إننا نقول هذا القول ، وندعو هذه الدعوة ، لا من موقع « السنة » الذين يتحدثون إلى « الشيعة » وعنها ... بل من موقع الذين تجاوزوا « المذهبية « إلى حيث أصبحوا يأخذون الإسلام من أصوله ومنابعه ، ويحتضنون أهل البيت وأثمتهم ، لا لأن السماء قد أوصت لهم بالإمامة السياسية ، وإنما لأنهم كانوا طلاب العدل والمدافعين عن إنسانية المسلمين عبر تاريخهم الطويل ، وأيضاً لأنهم قد دفعوا مع جهاهير الأمة ضريبة نضالها ضد الاستبداد والمستبدين عبر القرون ... وأيضاً من موقع الذين يتوقون إلى أن تتجاوز أمتنا في حاضرها ومستقبلها العصبيات والانقسامات التي صنعتها ملابسات غدت ، منذ قرون ، في ذمة التاريخ ! ..

فليس هناك بأس أن نتفق ونختلف فى تقويمنا لصفحات تاريخنا الإسلامى . أحداثه ورجالاته وتياراته ومذاهبه ..

وليس هناك بأس من تعدد مذاهبنا الفقهية ومدارسنا الكلامية . .

فقط لنتفق ، في السياسة . على «مدنية السلطة » ، لأنها هي الحققة لسلطان الأمة في

حياتها الدنيا ومجتمعها الذى تبنيه ليحقق لها ما أراد الله من سعادة ورخاء وازدهار..

إن أخشى ما يخشاه الحريصون على دعوة التمايز الحضارى للعرب والمسلمين هو أن تغتال أفكار «السلطة الدينية » الحلم الذى تبدى فى الأفق الإيرانى عندما بشرت ثورتها بالهوية الحضارية المتميزة تجاه حضارة الغزاة .. وأن تتحول هذه الأفكار المرفوضة من كل تيارات الإسلام ، غير الشيعية ، والمدانة من الشيعة المعاصرين المستنيرين ومنهم كثيرون فى صفوف ثورة إيران وقياداتها وأن تتحول إلى «مقبرة» لهذه الثورة؟! .. الأمر الذى يبدد هذا الحلم من الأفق الإيرانى ، كما تبدد نظيره من سماء باكستان فى الأربعينيات ؟! ..

وأمام هذا الخطر يزداد العبء الملتى على عاتق القوى العقلانية والمستنيرة فى صفوف الحركة الثورية الإسلامية وتزداد الحاجة للفكر العقلاني الإسلامي المستنير، المناهض لدعوى «السلطة الدينية »، تلك التي تهدد بعثنا الحضاري بالردة، وتلقى على الآمال فيه سحباً من اليأس والقنوط!..

وهنا ، ولهذه الأسباب وأمثالها ، تتضاعف أهمية هذا الكتاب !.. القاهرة أغسطس ١٩٧٩م.

دکتور محمد عمارة

القسم الأول الخيال المراب الإسلامية

# مُقَـــئُمَة عن الموضوع ومنهجنا في بحث

لا نغالى إذا قلنا أن موضوع أصول الحكم وفلسفته ، ونظرية الإمامة ، قد كان ولا يزال ، أخطر قضايا الفكر الإسلامي ، بل وأشد هذه القضايا تعقيدا عندما توضع في المارسة والتطبيق .

وناهيك بقضية كانت أولى القضايا التى اختلف عليها المسلمون يوم لحق نبيهم ، عليه الصلاة والسلام . بالرفيق الأعلى . ومارسوا حولها الجدل ولجئوا فيها إلى الاجتهاد . واحتدم بينهم بسببها الصراع حتى قبل أن يواروا رسولهم قبره الشريف ...!

ثم إن ما استقروا عليه يومئذ من تنصيب ألى بكر الصديق خليفة عليهم لم يكن خاتمة لحدلهم حولها وصراعهم الذى شب بسبها. بل ظلت بؤرة للنزاع والصراع منذ ذلك التاريخ، وعلى امتداد هذا التاريخ.

كما أن الصراع من حول هذه القضية لم يقف عند حد الجدل الفكرى والحجاج النظرى. بل كانت أولى القضايا وأهم القضايا التي جرد المسلمون سيوفهم كي تحسم خلافاتهم فيها. حتى ليصح لنا أن نقول: إن هذه السيوف لم تسل في قضية من القضايا كما سلت وجردت في صراع المسلمين على الإمامة والحكم. وخلافهم حول أصوله وفلسفته فصاحبها وامترج على أرضها الجدل الفكرى بالصراع الدامي لعدة قرون.

وإذا كانت نشأة الفرق والأحزاب الإسلامية قد فرقت كلمة المسلمين وأضعفت شوكتهم. وفى ذات الوقت أثرت حياتهم الفكرية وأكسبتها خصوبة ولدها الجدل والمناظرة والحجاج. فإن النشأة السياسية لهذه الفرق والأحزاب تعود فتجعل من هذه القضية. قضية

الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله. السبب الأول والأهم في نشأة هذه الفرق وتلك الأحزاب.

وإذا كان سعى الإنسان على درب التقدم والتطور قد كان ولايزال دائبا ودائما فى سبيل الرشد ، وتجاوز الطوق ، والتحرر من الوصاية ، وتسويد العقل ، فإن الجدل حول هذه القضية فى الفكر الإسلامي كان تكثيفا للتيارين المتصارعين على الإنسان :

١ ـ ذلك الذى يريد بقاءه تحت الوصاية ، فتظل شئون حكمه وسياسة مجتمعه من اختصاص السماء . تعين له الإمام . وتختار له الوصى ، وتحدد له الحجة ، وليس على الإنسان إلا أن يطيع ويخضع لهذا الإمام الذى يحكم بسلطان السماء وينطق بقانون الحق . .

وذلك الذى يجاهد ليؤكد في مجال السياسة معنى كون محمد عليه الصلاة والسلام خاتم الأنبياء ، وما يعنيه ذلك من رفع الوصاية عن البشر. وتسويد العقل الذى هو وكيل الحق لدى الحلق ، ومن ثم الدخول فى طور جديد من أطوار التطور الإنساني ، طور بلوغ الإنسانية رشدها . حيث لن يأتيها بعد اليوم وحى جديد ولا رسول جديد يهدى ضالها وينبه غافلها ويقوم معوجها ، وإنما مرد جميع ذلك وعلاجه لدى العقل الراشد فى ضوء الرسالة الحالدة .. وهذا الطور الجديد يعنى ويستازم فى السياسة والحكم والدولة - : أن يحكم الإنسان ، وأن يختار المسلمون حاكمهم ، ويراقبوه ، ويحاسبوه ويعزلوه إن انحرف عن الطريق المستقيم .. فبلوغ الإنسان مرحلة الرشد ، على درب تطوره ، يعنى : أن يجتهد بالعقل فى أمور دينه ودنياه . وأن ينهض بمسئولية الحكم فى مجتمعه نهوض الراشد . وهو الأمر الذى تحقق فى نظام الخلافة الإسلامية . بل لعله هو الذى أعطاها وصفها عندما سميت بالخلافة الراشدة ، لأن الناس الراشدين قد اختاروا لهم يومئذ خلفاء راشدين ؟؟ فتميزوا وامتازوا عن العبرانيين مثلا - الذين كانوا يعاملون «كخراف ضالة » يحكمها «ملوك أنبياء » تعينهم السماء ، ولاشأن لهذه «الخراف الضالة » فى شئون الحكم أو أمور التشريع !

وهذان التياران اللذان تجاذبا الإنسان. ولايزالان. قد دار صراعها وصراع أنصارهما

من حول قضية : الإمامة . وأصول الحكم وفلسفته ، فكان . لذلك . هذا المبحث جوهر الصراع الدائر حول : بلوغ الإنسانية رشدها ؟ أو فرض الوصاية والحجر ــ مرة أخرى ــ على الإنسان ؟..

فهو إذن موضوع الإنسان. وقضية الدنيا...ولاتكليف بلا إنسان مكلف. ولا دين بلادنيا. إذ أن صلاحها هو الاساس لصلاح الدين.!

هذا عن أهمية الموضوع..

أما عن المنهج الذى حكم أسلوب معالجتنا له ، والصعوبات التى حاولنا تذليلها أثناء هذه المعالجة ، فان أبواب هذا البحث وفصوله خير من يتحدث عنهما.. وإذا كان لابد من اشارات فى هذا التقديم فيكنى أن نقول :

### أولا :

لقد كان الحديث عن نظرية الإمامة وأصول الحكم وفلسفته عند المعتزلة ، مع المقارنة لفكرهم بفكر الفرق والأحزاب الإسلامية الأخرى ، يعنى أننا لابد أن نقدم صفحة تصور جانبا من الفكر الإسلامي لم تحظ المكتبة الإسلامية بدراسة عنه من قبل .. وللريادة هنا صعوباتها وعقباتها ، كما أن لها الحوافز والمغربات التي تعين على تذليل الصعوبات وتخطى المعقبات ..

### ثانيا:

لقد كانت الصفحات التي كتبت عن المعتزلة في الفكر الحديث ، سواء من المستشرقين أو العرب . على قلتها وندرتها ـ وليس منها ما تناول الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله ـ تعتمد دائما وأبداً على تلمس فكرهم في مصادر الخصوم الذين ناصبو المعتزلة والاعتزال العداء . وكان العذر لأصحاب هذه الابحاث قائما . فلم تكن للمعتزلة آثار متاحة كي يستقوا منها فكرهم ومقالاتهم . أما اليوم . ومنذ أن كشفت لنا مخطوطات اليمن وكنوز مخطوطات مكتبة الحامع الكبير بصنعاء ـ بخاصة ـ عن التراث الذي بتي محفوظا من آثار المعتزلة المتأخرين ـ منذ النصف الثاني من القرن الثالث الهجري ـ فلقد أصبح بالامكان أن ندرس المعتزلة من تراثهم ، وأن نلتمس مقالاتهم لدى أصحابها ، وأن نقدم ، ولأول مرة ، الصورة الأدق والرأى الأصوب لفكر المعتزلة وحركتهم ، ومن ثم أصبح متاحا لنا أن نصحح المواقف

الحاطئة . وأن ننصف هذه الفرقة المظلومة . بل وأن نبرز تلك الصفحة التي ربماكانت أكثر صفحات تراثنا العربي الإسلامي اشراقا . وأجدرها بالعناية والاستلهام .

فهنا ، أيضا . ريادة . لها صعوباتها وعقباتها . ولها كذلك الحوافز التي تعين . . ثالثا :

إن بحثا يكون موضوعه: الإمامة، وفلسفة الحكم، وأصوله وهو أخطر موضوعات الفكر الإسلامي، وجماع جانبه السياسي إذا ما ركز على فرقة كالمعتزلة وهي في مقدمة الفرق الأكثر أهمية ... إن بحثا كهذا لابد أن يكون بمثابة اعادة تقييم لكثير من المفاهيم والاراء والنظريات التي شاعت في هذا الحقل. وبخاصة أن المصادر الاعتزالية التي يستند إليها كانت مجهولة للباحثين المحدثين من قبل، فإذا أضفنا إلى ذلك أن هذا البحث يقارن فكر المعتزلة بفكر غيرهم من الفرق الأخرى، أدركنا كيف أن هذا البحث يعيد تقييم هذا الجانب من جوانب الفكر الإسلامي، ويصحح عددا من المفاهيم التي شاعت، مع خطئها، لا بالنسبة للمعتزلة فحسب، بل وفرق الإسلام على وجه العموم..

ومن هنا نستطيع أن نقول: إن طبيعة البحث ، وأهميته ، وعناصر الجدة في المعلومات والحقائق التي أتاحتها لنا مصادره قد أسهمت بسهم وافر في أن يأتى تخطيطه وهيكله على النحو الذي تمثل في الأبواب والفصول التي تكون منها..

فللدخول إلى هذا المبحث ، من بابه الطبيعي ، ولتحقيق الوضوح والدقة في استخدام مصطلحاته ، كان لابد من (تمهيد) عن «مصطلحات هذا المبحث».. تعالج فيه معانيها ، وتاريخ نشأتها ، ودلالة هذه النشأة على ضوء ملابساتها وتاريخها. وبخاصة أن العادة قد جرت على استخدام مصطلحات مثل: «الخليفة» و «أمير المؤمنين» و «الإمام» كما تستخدم المترادفات. ولقد عالجنا في هذا (التمهيد) دلالة نشأة هذه المصطلحات وغيرها ، وأثبتنا ما لكل منها من دلالة خاصة ، واستندنا إلى أوثق مصادر ذلك العصر: القرآن. والوثائق السياسية لدولة الخلافة الراشدة ، وما بعد من الحديث النبوى عن شبهة الوضع لأسباب تعلقت بالصراع السياسي. وكانت ثمرة هذا المبحث في المصطلحات هامة وجديدة ، إذ وضعت يدنا على المفاتيح الحقيقية لتفسير الفروق الجوهرية بين فكر المعتزلة. الذين قالوا بالشورى واختيار الناس لإمامهم ، وبين فكر الشيعة. الذين

قالوا بالنص من السماء على الإمام . ورفضوا سلطان البشر وسلطتهم فى مجتمعاتهم .. وهو الخلاف الجوهرى الذى نراه قائمًا وبارزا فى كل صغيرة وكبيرة من جزئيات هذا المبحث وموضوعاته ..

ولما كانت دولة الخلافة الراشدة ، التي قامت بعد وفاة الرسول ، عليه الصلاة والسلام ، هي ، بحق ، بداية التطبيق العربي الإسلامي لروح الاسلام وقواعده الكلية والعامة في ميدان السياسة ، كما كانت «السابقة الدستورية » التي استلهمتها مختلف الفرق الإسلامية ، واتخذت من أحداثها ووقائعها أدلة في جدلها ومناظراتها وحجاجها ، كما كان التقييم لهذه الدولة عنصرا من العناصر التي أثمر الجدل حولها افتراق الفرق وائتلافها . لكل ذلك كانت دراسة هذه الدولة مدخلا ضروريا وهاما لفهم كثير من أمور الإمامة وأصول الحكم وفلسفته ، لأنها بمثابة جذور الفكر السياسي الإسلامي ، وبدونها لانستطيع وعي مصادر هذا الفكر وأصوله . ومن ثم فلقد كان (الباب) الذي عالجنا فيه النظام السياسي وأصول الحكم في دولة الخلفاء الراشدين بمثابة اكتشاف الميدان الذي سيدور من فوقه صراع فرق الإسلام حول الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله .

وفى (الفصل الأول) من هذا الباب عالجنا موضوع «الميراث العربي فى أصول الحكم»، فأبرزنا عناصر الجدة فى هذه التجربة العربية الإسلامية، بعد مقارنتها بفلسفة الحكم فى فارس وبيزنطة وميراث العرب القديم فى الحكم وشئونه..

وفى (الفصل الثانى) عالجنا فلسفة الحكم فى هذه الدولة الجديدة ، ومعنى الشورى التى استندت إليها هذه الفلسفة ، وكيف تناولت أصولها الفكرية : القرآن والسنة . هذه الشورى . وكذلك قضية : لمن كانت حقوق الشورى وامتيازاتها ؟ . . وهو البحث الذى كشف للمرة الأولى فى أبحاثنا له عن أقدم هيئة دستورية فى تاريخنا الإسلامى ، وهى : «هيئة المهاجرين الأولين» . . ثم مصير هذه الشورى فى التطبيق . .

وفى (الفصل الثالث) عالجنا قضية الصراع على السلطة فى دولة الخلافة الراشدة. وطبيعة هذا الصراع ، والعوامل التى أثمرته وحددت مساره وبخاصة العوامل: القبلية والاقتصادية والقومية مم وضع يدنا على جذور الخلافات الجوهرية التى ظلت محور الصراع بين المعتزلة ومعهم أهل السنة وبين الشيعة طيلة عصور الجدل والصراع حول الإمامة

وفلسفة الحكم وأصوله في تاريخ العرب والمسلمين..

أما (الباب) الذي يليه فقد عقدناه لدراسة العلاقة بين قضية الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله وبين نشأة الفرق الإسلامية التي دار بينها الصراع حول هذا الموضوع..

وفى (الفصل الأول) من هذا الباب عالجنا نشأة الفرق الإسلامية ، والطابع السياسي لهذه النشأة ، ودلالة هذا الطابع .. كما عالجنا قضية عدد هذه الفرق . ومادار حول قضية العدد هذه من أفكار خاطئة فقدمنا اسهاما لعله غير مسبوق فى تصحيح ماشاع وذاع من أفكار خاطئة بهذا الخصوص .

وفى (الفصل الثانى) عالجنا الحديث عن فرقة الخوارج. وأشرنا إلى أهم ثوراتهم، وذلك فى اطار قضية الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله.

وفى (الفصل الثالث) عالجنا النشأة السياسية لفرقة الشيعة : وارتباط هذه النشأة بنشأة فلسفتها الحاصة والمتميزة فى الإمامة ، ودلالة ذلك فى تحديد تاريخ هذه النشأة.. ومالهذا التاريخ من أهمية تتجلى فى القاء الضوء على عناصر التأثير غير العربية وغير الإسلامية فى فكر الشيعة السياسي ..

وفى (الفصل الرابع) عرض للنشأة السياسية لفرقة «المرجئة »، وعلاقة فكر هذه الفرقة بالفكر السياسي الإسلامي الذي دار من حوله الجدل يومئذ، والذي كان محوره الصراع على الإمامة والحكم .. كما عرضنا لما في حركة الارجاء وفلسفته من تيارات، وهو الأمر الذي يمثل اضافة جديدة في هذا المجال ..

أما (الباب) التالى لذلك فلقد خصصناه لفرقة المعتزلة ..

فتناولنا في (الفصل الأول) منه دراسة: نشأة هذه الفرقة من حيث: البيئة التي ظهر فيها الاعتزال. والرواد الأول الذين اعتنقوا هذا الفكر. وعلاقة هذه الفرقة بالحركة التي سبقتها والتي كان يسميها خصومها «بالقدرية». وتطور تبلور نظرية المعتزلة وأصولهم الفكرية. ثم عرضنا لقضية تسميتها باسم «المعتزلة». ففندنا ماشاع في كتابات بعض أساتذة الاستشراق عن هذه التسمية، وأبرزنا دلالة الحقائق التي عرضناها عن هذه النشأة وتلك التسمية. وما تقدمه من معنى يرتبط بطبيعة فكرهم في موضوع الإمامة بالذات.

وفى (الفصل الثانى) عرضنا لقضية الدلالة الاجتاعية والفكرية والسياسية ، ومن ثم الحضارية ، لنشأة فرقة المعتزلة فى المجتمع العربى الإسلامي ، وذلك عندما خصصنا هذا الفصل للإجابة على سؤال : «ماذا يمثل المعتزلة ؟» . فهذه الفرقة التى برز فى قيادتها عدد من الأعمة الموالى المنحدرين من أصلاب غير عربية .. ومع ذلك رفضت الفكر الشعوبى وقدمت بواكير الفكر القومي العربي . والتى درس قادتها الفلسفة ، ثم لم يهملوا الدين . بل كانوا فلاسفة الهيين ، تفلسف عندهم الدين وتدينت الفلسفة ! .. ماذا كانوا يمثلون اجتماعيا وحضاريا ؟ وما هو مقام العقل عندهم ؟ وهم - كخاصة و «أرستقراطية » فكرية - ماهو موقفهم من جاهير الناس وعامتهم ؟ .. والدلالة السياسية لكل هذه القضايا ، وعلاقتها عبحث الإمامة على وجه الخصوص ..

وفى (الفصل الثالث) عرضنا لنشاط المعتزلة الفكرى ، واجتهدناكى نرسم صورة ذلك الجهد الكبير الذى صنعته هذه الفرقة ثم تحالف على طمسه الاستبداد السياسى والتخلف الفكرى وضياع أغلب التراث الذى صنفوه .. كما حاولنا تجميع ماتيسر من حقائق عن التنظيم «السياسى الفكرى» للمعتزلة ، وأسلوبه فى الدعوة والتبشير .. وأشرنا كذلك ، فى إيجاز ، إلى نظرية هذا التنظيم ، التى عرفت بالأصول الخمسة لمذهب الاعتزال .

هذه هي موضوعات القسم الأول من هذه الدراسة .

ثم تبدأ الدراسة لصلب قضية الإمامة وجوهرها . وذلك في (الباب) الذي خصصناه للبحث في موضوع «تجييز الإمام وتثبيته» . .

وفى (الفصل الأول) من هذا الباب عرضنا لقضية « وجوب الإمامة » بمعنى : الحاجة إلى وجود سلطة حاكمة فى المجتمع ، ومادار حول هذه القضية من خلاف ، سواء الخلاف حول مبدأ الوجوب ، أو حول طريق هذا الوجوب ، وهل هو الشرع أو العقل ؟ وميزنا مواقف الفرقاء فى هذا الخلاف ، نخاصة : المعتزلة ، والشيعة ، وأهل السنة ، وأبرزنا دلالة المواقف المتعددة وعلاقة كل ذلك بمذهب كل فريق فى طبيعة السلطة وفلسفة الحكم .

وفى (الفصل الثانى) عرضنا لصلب القضية التى فرقت بين المعتزلة وبين الشيعة عندما قال المعتزلة: إن الاختيار البشرى هو طريق المجتمع إلى تنصيب الإمام والحاكم بينا قالت الشيعة: إن البشر لاشأن لهم بهذا الأمر، وأن التعيين من السماء هو السبيل إلى

تنصيب الإمام ... وأوضحنا دلالة هذا الخلاف وعلاقته بمذهبى: «الحق الطبيعى » و «الحق الإلهى» في الحكم وفلسفته . وبيناكيف انحازت كل الفرق غير الشيعية إلى مذهب المعتزلة ورددت حججها ، فتبلور الفكر الإسلامي في هذه القضية الرئيسية في تيارين اثنين . ثم تناولنا تفصيلا كل حجج الشيعة ورد المعتزلة عليها ..

وفى (الفصل الثالث) أجبنا عن سؤال: «كيف يتم اختيار الإمام؟» فتناولنا بالدراسة: طريق اختيار الإمام. ووصلنا إلى تحديد تلك الهيئة الدستورية الغامضة التي سماها أسلافنا «أهل الحل والعقد» فتحدثنا عن صفاتهم وشروطهم، وعددهم وتنظيمهم، وكذلك عن علاقتهم بعامة الناس، وبالصفوة الذين يسمون: «أهل الاختيار».. كما عرضنا لمعنى «العقد»، وشروطه، وضرورته.. ومعنى «البيعة».. وكذلك قضية «ولاية العهد».. ثم الموقف من تعدد الإمام، ومذهب الفرقاء المتعددين في وحدة السلطة العليا في بلاد الإسلام..

أما (الباب) التالي لذلك فجعلناه خاصاً بالحديث عن «شروط الإمام وسلطاته »..

فعرضنا في (الفصل الأول) منه لشروط الإمام وصفاته عند مختلف الفرق الإسلامية وهو الأمر الذي أثبت أن الحلاف الجوهري \_ هنا أيضا \_ يقوم بين المعتزلة \_ ومعهم أهل السنة \_ من جانب ، وبين الشيعة من جانب آخر ، وقدمنا ردود المعتزلة عن دعاوى الشيعة حول «عصمة الإمام»، وقياس الإمامة على النبوة، وعلاقة الائمة بالسماء؟ كما عرضنا لموقف المعتزلة من شرط «النسب القرشي» في الإمام ، وخلافهم حوله ، والدلالة السياسية لهذا الحلاف . ثم تناولنا خلافهم مع ذلك الفريق من أهل السنة الذين أجازوا إمامة الفاسق وتجاوزوا عن «شرط العدالة» إذا تغلب متغلب واغتصب السلطة واستبد بأمور الناس .

وفى (الفصل الثانى) تناولنا قضية «الفضل» وطابعه الدينى ، ومعنى «الأفضل» .. ثم خلصنا إلى دلالة مذهب المعتزلة \_ ومن وافقهم من أهل السنة \_ فى جواز إمامه «المفضول دينيا» إذا كان هو «الأفضل سياسيا» دلالة ذلك على مذهبهم فى طبيعة السلطة ، وكذلك دلالة رفض الشيعة لهذا المذهب الذى يجيز إمامة المفضول ..

وفى (الفصل الثالث) عرضنا لحصيلة الخلاف الجوهرى ــ الذى حكم كل مراحل

البحث وقضاياه ــ بين المعتزلة وبين الشيعة ، وثمرة هذا الحلاف ، عندما نشأ في الفكر الإسلامي مذهبان :

١ - مذهب « الحق الطبيعي » الذي قال به المعتزلة ، الذين أنكروا صبغ السلطة السياسية بالصبغة الدينية ، عندما قاسوا الإمامة على الحكم والولاية والإمارة .. فجعلوها شأناً من شئون الدنيا يقوم بمصالح الدنيا لابمصالح الدين ..

٢- ومذهب «الحق الإلهى» الذى قالت به الشيعة ، عندما جعلت طبيعة الإمامة ومهامها هى طبيعة النبوة ومهامها ، فقاست الأولى على الثانية ، وجعلتها معاً شأناً من شئون السماء لا علاقة لها بالبشر ولا أثر فيها لإرادة الإنسان .

وفى هذا الفصل عرضنا لحجج كل فريق ، وأبرزنا النتائج الإيجابية المترتبة على الأخذ بمذهب المعتزلة ، والآثار السلبية التي ستصيب المجتمع الإسلامي إذا ما سادت فيه نظرية «الحق الإلهي » عند «الحق الإلهي » .. كما أنصفنا فكر الشيعة عندما أبرزنا الفارق بين نظرية «الحق الإلهي » عند الشيعة ونظيرتها في الحضارة الأوربية المسيحية ، وكيف كانت نظرية الحق الإلهي في أوربا : تبريرا للسلطة المستبدة ، بينها كانت عند الشيعة تعبيرا عن رفض سلطة البشر المستبدة ، وحلماً مثاليا بسلطة عادلة تختارها السماء كي تملأ الأرض عدلا بعد أن ملئت جورا !

وهذه هي مادة القسم الثاني من هذه الدراسة.

وفى (الباب) الأخير عرضنا للنشاط السياسي لفرقة المعتزلة ، ولمحاولتهم وضع فكرهم ومذهبهم في الإمامة موضع التطبيق.

فنى (الفصل الأول) عرضنا لحدود اختصاصات الإمام والمهام المفوضة إليه من الأمة عقتضى عقد الإمامة. وكذلك لحدود اختصاصات الفرد ومجالات حريته، وحدود هذه الحرية.. وطبقنا القول النظرى على أمثلة عدة، منها: مجال الأحكام، والحدود والأموال والثروة فى المجتمع، وسلطات التشريع والتنفيذ.. الخ.. ثم عرضنا لنتائج المذاهب المختلفة فى هذه القضايا عندما يتعلق الأمر بالرقابة على الإمام من قبل الأمة، وحق هذه الأمة فى عاسبة إمامها، والأخذ على يديه، وكذلك حقها فى خلعه واستبداله بآخر ومبررات ذلك، وأيضاً الموقف من الثورة والخروج المسلح كطريق لتغيير السلطة واستبدال الإمام.

ثم تحدثنا في (الفصل الثاني) من هذا الباب عن «حقبة المعارضة لبني أمية» ، فعرضنا لتقييمهم لطبيعة السلطة في الدولة الأموية ، ورأيهم في الفروق بين طبيعتها وطبيعة هذه السلطة في دولة الخلافة الراشدة .. ثم ذكرنا موقف أعلامهم الأول من قضية الثورة المسلحة على بني أمية ، واسهامهم في الثورات التي شبت في ذلك التاريخ .. وكذلك موقفهم من عمر بن عبد العزيز . ثم المعارضة التي قادوها بعد عهده ، والمحنة التي أصابتهم على عهد هشام بن عبد الملك بن مروان .

وفى (الفصل الثالث) تحدثنا عن أولى الثورات التي قادها المعتزلة ضد الدولة الأموية وهي ثورة «زيد بن على » سنة ١٢٧هـ، وكذلك ثورة ابنه يحيى فى سنة ١٢٥هـ. ثم عن ثورتهم الثالثة التي أطاحت بحكم الوليد بن يزيد ، ونصبت بدلاً منه خليفة معتزلياً هو يزيد ابن الوليد سنة ١٢٧هـ.

وفى (الفصل الرابع) عرضنا لحقيقة تاريخية لم يعرض لها بحث من قبل ، فذكرنا كيف خطط المعتزلة كى يكون انتقال السلطة من الدولة الأموية مؤذنا بالعودة بها إلى الخلافة الشورية ، وكيف جمعوا البيعة لإمام منهم يختاره الناس بالشورى والعقد والبيعة ، وكيف كان العباسيون ، يومئذ ، معتزلة ، بايعوا لهذا الإمام المعتزلي .. ثم كيف أجهض التيار الشعوبي الخراساني الذي قاده أبو مسلم الخراساني تلك المحاولة الاعتزالية ، فأزاح المعتزلة عن طريق الخلافة ، ودفعها إلى الفرع العباسي في الحركة الهاشمية .. ثم كيف عارض المعتزلة ذلك الاغتصاب العباسي للسلطة ثم ثاروا ثورة مسلحة على عهد أبي جعفر المنصور سنة ذلك الاغتصاب العباسي للسلطة ثم ثاروا ثورة مسلحة على عهد أبي جعفر المنصور سنة

وفى (الفصل الخامس) عرضنا لموقف المعتزلة من الدولة العباسية بعد فشل ثورتهم ضدها سنة ١٤٥هـ، وكيف كان ظهور مدرسة المعتزلة البغداديين ذا دلالة سياسية، لأنه كان يعنى الرفض والمقاومة \_ غير المسلحة \_ للدولة العباسية .. ثم علاقة «نكبة البرامكة» بانحسار نفوذ التيار الشعوبي، وأثر ذلك في تقرب الدولة العباسية من المعتزلة، وافراج الرشيد عن زعائهم الذين كانو في السجون .. ثم ظهور مدرسة «المعتزلة البصريين» على عهد المأمون والمعتصم والوائق، الذين كانوا معتزلة، وتقييم هذه المدرسة الاعتزالية لطبيعة السلطة العباسية على عهد هؤلاء الخلفاء الثلاثة . وأخيراً : ذلك الانقلاب الذي قام به

المتوكل العباسي ضد المعتزلة ، فكان بداية محنتهم التي تصاعدت بها الدولة العباسية من نطاق السياسة إلى مستوى العقيدة والدين ؟!.

وفى ختام هذا الفصل أشرنا إلى صحوة مذهب المعتزلة وفرقتهم فى النصف الثانى من القرن الثالث الهجرى ، وكيف تكونت لفكرهم مدرسة تزعمها القاضى عبد الجبار المتوفى سنة ١٥هـ ، وهى المدرسة التى حفظت لنا أصول تراثهم الذى دمرته الدولة العباسية وأهل الحديث منذ انقلاب المتوكل .. وإلى هذه الصحوة الاعتزالية ومدرسة القاضى عبد الجبار بالذات ، يعود الفضل فى استطاعة بحث كهذا أن يقدم صورة صادقة ووافية عن نظرية المعتزلة فى الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله ، مقارنة بنظريات الفرق الأخرى فى هذا الموضوع .

وأخيراً .. تناولنا فى خلاصة البحث النقاط الإساسية والجوهرية التى توجز أهم المواقف الفكرية للمعتزلة فى قضية السلطة والإمامة والدولة وكيف عالجوا أصول الحكم وفلسفته على نحو ميز مذهبهم فيه عن مذاهب غيرهم ، وعن مذهب الشيعة بالذات .

ذلك هو الهيكل العام الذى قدمنا البحث من خلاله وفى اطاره .. وهو الهيكل الذى حددته طبيعة المبحث ، وأهميته ، والمنهج الذى استخدمناه فى معالجته ، كى نفى بالهدف الذى ابتغيناه .. والذى نرجو أن يكون قد حالفنا فى تحقيقه التوفيق .

د. محمد عمارة

القاهرة ـ أكتوبر سنة ١٩٧٥م

# قه خيل في مصطلحات المبحث

مصطلحات هذا المبحث ، من حيث كثرتها ، والفروق بينها ، وتاريخ نشأتها . ودلالة تلك النشأة وذلك التاريخ ، تتطلب أن نفرد لها هذا التههيد . وبخاصة إذا علمنا أن العادة قد جرت على استخدام هذه المصطلحات كمترادفات ، وأن هذا الاستخدام المعتاد هو أمر بعيد عن الدقة ، مسبب للكثير من الأخطاء .

ومن بين المصطلحات العديدة التي أطلقت على صاحب السلطة ورئيس الدولة في الفكر الفلسفي الإسلامي كثرت وشاعت المصطلحات الثلاثة: (الخليفة) و (أمير المؤمنين) و (الإمام).

أما المصطلحات الأخرى التي تقل عن هذه فى الشيوع . أو تنفرد باستعالها واطلاقها على صاحب السلطة فرقة بعينها من بين فرق الإسلام فهى : (خليفة الله) و (الوصى) و (الملك) و (ولى الأمر) و (سلطان الله) .

وإذا كانت العادة قد جرت على تناول البحث فى موضوع (صاحب السلطة ورئيس الدولة)، بل وموضوع (الدولة ومؤسساتها) بوجه عام تحت عنوان (الإمامة) فان هذا الأمر لدى فرق إسلامية عدة لا يتعدى الخضوع لخطأ قد شاع فى هذه الأبحاث وتلك الدراسات .. فالشيعة ، والإمامية منهم بالذات ، هم الذين آثروا استخدام مصطلحى (الإمامة) و (الإمام) فى هذا المبحث ، حتى كان (القول بالإمامة) دالا عليهم ، وتهمة يبرأ منها خصومهم ومخالفوهم ، حتى أن (ابن الراوندى) يقول عن (الاسوارى) ، المعتزلى ، أنه (قد حكى عنه القول بالإمامة) فيكذبه أبو الحسين الخياط ، ويدفع عن الاسوارى ذلك

الاتهام ويقول: (هذا كذب وباطل، وما يبالى من حكى القول بالإمامة عن الاسوارى أن يحكى القول عنه بالاجبار والتشبيه!)(١).

ولكن .. لما كان الشيعة قد استخدموا مصطلحى (الإمامة) و (الإمام) ، ولما كانت جميع الفرق الإسلامية قد تصدت لفكر الشيعة فى الإمامة بالدرس والنقض والتفنيد ، فلقد شاعت فى المبحث مصطلحات الشيعة عند كل الباحثين من كل الاتجاهات الفكرية .. بل لقد شاع كذلك لدى مختلف الفرق الاطار الذى اتخذه الشيعة مكانا لهذا المبحث ، وهو اطار علم الكلام ، الباحث فى أصول العقائد ، رغم أن كل الفرق ، ما عدا الشيعة ، يرون هذا المبحث من الفروع التى اطارها الفقه لا علم الكلام . ولكن .. لماكان الشيعة هم الطرف الذى دار الصراع بينه وبين مختلف الفرق الأخرى ، تقريبا ، شاع كذلك الاطار الذى حددوه لهذا المبحث عند غيرهم ، كما شاعت المصطلحات .

ولما كانت المصطلحات الأساسية فى هذا المبحث هى : (الخليفة) و (أمير المؤمنين) و (الإمام)، فإن تتبع نشأتها، ودلالة هذه النشأة فى الفكر الإسلامي مما يلقيان الكثير من الضوء على الفروق الهامة بين هذه المصطلحات، وهى الفروق التي تميز وتباعد بين الفرق التي أدارت هذا الصراع حول هذا الموضوع.

## مصطلح (الخليفة):

وأول هذه المصطلحات ، وهو مصطلح (الخليفة) ، نجده فى المصادر الأصلية الثلاثة التي يجب أن نطلبه ونبحث عنه فيها ، وهى : القرآن ، والسنة ، والأدب السياسي فى عصر صدر الإسلام .

فنى القرآن يخاطب الله نبيه داود فيقول: « يا داود إنا جعلناك خليفة فى الأرض ، فاحكم بين الناس بالحق ، ولاتتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله (٢). ولكن المقام هنا لايستدعى بالضرورة أن يكون المراد بالحلافة تلك الوظيفة السياسية التى نشأت فى عاصمة الإسلام بعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام ، وهى التى يدور حولها البحث ، وتختلف فى موضوعها

<sup>(</sup>۱) الخياط (الانتصار . والرد على إبن الراوندى الملحد) ص ٩٩ تحقيق د . نيبرج . طبعة دار الكتب ، القاهرة سنة ١٩٢٥م.

<sup>(</sup>۲) ص : ۲٦.

فرق الإسلام .. لأن معنى الخلافة فى هذه الآية قد يراد به الخلافة عن الله ، لا عن الناس فتكون النبوة هى المرادة ، وليست تلك الوظيفة السياسية ، أما إذا كان المراد بها خلافة من سبقه فى منصب ملك بنى إسرائيل فإن الملك يكون هو المراد (٦) ، ولكن يبقى الفرق بين تجربة بنى إسرائيل فى ( الملك ) وبين تجربة العرب المسلمين فى ( الحلافة ) ، وكذلك الفرق بين طبيعة المنصبين والسلطتين . وهو ما يجعل من مضمون مصطلح ( الحليفة ) هنا شيئا مختلفا عن مضمونه فى مبحثنا هذا .

وفى القرآن كذلك : (الاستخلاف) فى قوله تعالى « وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفهم فى الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ، وليمكن لهم دينهم الذى ارتضى لهم ، ولي لنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدوننى لايشركون بى شيئا » ( $^{1}$ ) وفى قوله سبحانه : « وهو الذى جعلكم خلائف فى الأرض » ( $^{1}$ ) وقوله « عسى ربكم أن يهلك عدوكم ويستخلفكم فى الأرض » ( $^{1}$ ) ، وقوله : « وربك الغنى ذو الرحمة إن يشأ يذهبكم ويستخلف من بعدكم ما يشاء » ( $^{1}$ ) . ولكن المعنى المراد هنا هو الخلافة عن الله فى عارة الأرض ، وهى الوظيفة الإنسانية العامة لبنى الإنسان ، وليست الوظيفة السياسية المحددة لصاحب السلطة ورئيس الدولة كما يتناولها البحث الذى نحن بصدده .

أما السنة المروية فإن عددا من أحاديثها يتضمن مصطلح ( الخليفة ) فعن أبى حازم قال : قاعدت أبا هريرة خمس سنين ، فسمعته يحدث عن النبى .. قال : «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبى خلفه نبى ، وأنه لا نبى بعدى ، وستكون خلفاء ، فتكثر قالوا : فما تأمرنا ؟ قال : فواببيعة الأول فالأول ، واعطوهم حقهم ، فإن الله سائلهم عما استرعاهم » (٩)

<sup>(</sup>٣) الماوردى (أدب القاضي) جـ ١ صـ ١١٧ . ١١٨ تحقيق محيي هلال سرحان . طبعة بغداد سنة ١٩٧١م .

<sup>(</sup>٤) النور : ٥٥ .

<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) فاطر: ٣٩.

<sup>(</sup>٧) الأعراف: ١٢٩.

<sup>(</sup>٨) الأنعام: ١٣٣.

<sup>(</sup>٩) (صحیح مسلم) بشرح النووی . جـ ١٢ ص ٢٣٠ . ٢٣١ . كتاب الامارة . طبعة القاهرة . على نفقة محمود توفيق . بدون تاريخ .

وهذا الحديث يحدد أن طبيعة نظام الخلافة في الإسلام تختلف عن طبيعة نظام الحكم لدى العبرانيين. فعند العبرانيين كانت السلطة الدينية متحدة بالسلطة السياسية ، لأن بني إسرائيل «كانت تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبي خلفه نبي » أما في الإسلام فالخلفاء غير الأنبياء لأنه لانبوة بعد الرسول عليه الصلاة والسلام.

أما فى الأدب السياسى لعصر صدر الإسلام فإننا نجد لقب (خليفة رسول الله) هو اللقب الوحيد المستعمل فى مكاتبات أبى بكر الصديق ووثائق الفترة التى حكم فيها. لم يرد فى مكاتباته ووثائق عصره لقب سواه ، كما أن لقب (أمير المؤمنين) هو اللقب الوحيد الذى استخدم فى مكاتبات عمر بن الخطاب ووثائق عصره ، لم يستخدم فيها لقب سواه (١٠٠).

ونحن نميل إلى أن نجعل من وثائق عصر النبوة والحلافة الراشدة أوثق المصادر في التاريخ لنشأة مصطلح (الحليفة) ، وهو المصدر الذي يحدد تاريخ نشأة هذا المصطلح بحلافة أبي بكر الصديق . ومن ثم لانميل إلى التماس هذا المصطلح في الحديث النبوى ، لأن هناك أحاديث تتحدث عن (الجمارة) وأخرى عن (الإمارة) وكذلك تتحدث عن (الحلافة) وأخرى عن (الإمارة) وكذلك (الوصاية) ، ولأن المصطلح الذي استخدمه القرآن للتعبير عن السلطة والحكم والسياسة كان مصطلح (الأمر) الوارد في آية «أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر منك "" ومصطلح (الأمر) هذا يشبع وينتشر في المصادر الأولى التي أرخت لتلك الفترة المبكرة من ظهور ذلك النظام السياسي عند العرب المسلمين .

فإذا كانت الحلافة ، كنظام حكم ، قد بدأت بأبى بكر ، وإذا كانت مكاتبات أبى بكر ووثائق عصره قد خلت إلا من لقب (خليفة رسول الله) فإن ذلك هو التاريخ الحقيقي لميلاد هذا المصطلح السياسي في الفكر الإسلامي ..

أما الطبيعة السياسية لهذا المصطلح فإنها تتضح من ملابسات ومناسبات كثيرة ، في مقدمتها رفض أبي بكر دعوة الناس له بحليفة الله، عندما قال : «لست محليفة الله، ولكني خليفة رسول الله» (١٢) .. فخلافة الله، في هذا المقام، تعني النبوة والرسالة والتبليغ، وهي الأمر الذي انتهى

<sup>(</sup>١٠٠) مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والحلافة الراشدة ص ٢٥٩ ــ ٣٥٦ جمعها الدكتور محمد حميد الله الحيدر آبادى . الطبعة الثانية . القاهرة سنة ١٩٥٦م .

<sup>(</sup>١١) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>١٢)الماوردي (الأحكام السلطانية ، والولايات الدينية ) ص ١٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م . وأبو يعلى محمد بن الحسين

بموت الرسول عليه الصلاة والسلام ، وبتى الجانبان الزمنى والسياسي من سلطاته وسلطانه ، وهو ما تحمل به أبو بكر عندما اختاره المسلمون .

## مصطلح (أمير المؤمنين):

أما مصطلح (أمير المؤمنين) ، واطلاقه على صاحب السلطة العليا في الدولة الإسلامية فإن نشأته لم تسبق عصر عمر بن الخطاب . وأغلب الروايات تميل إلى أن الصدفة هي التي جعلت عمر بن الخطاب يختار لنفسه لقب (أمير المؤمنين) ، فابن خلدون يقول : إنه قد «اتفق أن دعا بعض الصحابة عمر بأمير المؤمنين ، فاستحسنه الناس ، واستصوبوه ، ودعوه به ..» (١٣) ، وأنا لا أميل إلى أن الصدفة هي التي وقفت وراء هذا الاختيار .. وذلك لعدة أسباب أهمها :

## أولاً :

أن مصطلح (الإمارة) ولقب (الأمير) كانا مستخدمين ومعروفين في أدب السنة النبوية قبل نشأة نظام الخلافة. فني الدولة الإسلامية، على عهد الرسول، كانت هناك (إمارة) في الحيوش. وعلى المدن والأقاليم، وكان هناك، بالتالى. (أمراء).. وفي الحديث: «من أطاعني فقد أطاعني فقد أطاعني، ومن أطاعني فقد أطاعني، ومن أميري فقد أطاعني، ومن عصى أميري فقد عصاني ». وفي حديث آخر: «من رأى من أميره شيئاً فكرهه فليصبر، فإنه ليس أحد يفارق الجاعة شبراً فيموت إلا مات ميتة جاهلية »، وفي حديث ثالث يقول الرسول لعبد الرحمن بن سمره: «لاتسأل الإمارة، فإنك إن أعطيتها عن مسألة وكلت إليها، وإن أعطيتها عن غير مسألة أعنت عليها » (١٠) .. وكما يقول ابن خلدون، فلقد «كانوا يسمون قواد البعوث باسم الأمير.. وقد كان الجاهلية يدعون النبي: أمير مكة وأمير الحجاز» (١٠).

ولكن هؤلاء الأمراء كانوا أمراء الرسول ، معينين من قبله ، أو عن أمر منه ، وبترتيب حدده ..

الفراء (الأحكام السلطانية ) ص ١١ تحقيق محمد أحمد الفتي . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م .

<sup>(</sup>١٣) (المقدمة) ص ١٧٩ . طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢هـ.

<sup>(</sup>١٤) (صحيح البخارى )كتاب الأحكام جـ ٩ ص ٧٧ ، ٧٨ . طبعة دار الشعب ، القاهرة . و ( صحيح مسلم )كتاب الإمارة جـ ١٢ ص ٢٣٩ \_ ٢٤٠ .

<sup>(</sup>١٥) (المقدمة) ص ١٧٩.

#### ثانيا:

فى أواخر عهد أبى بكر وأوائل عهد عمر اجتمع جمهور المؤمنين فى جيش (القادسية) تحت قيادة أميرهم سعد بن أبى وقاص ، فدعاه الصحابة لذلك أمير المؤمنين « لإمارته على جيش القادسية ، وهم معظم المسلمين يومئذ » (١٦) .. فاللقب كان اذن معروفا قبل أن يكون خاصاً بعمر بن الخطاب .

#### ثالثا:

إن عمر بن الخطاب كان واعيا بالفروق بين الألقاب التي تطلق على صاحب السلطة العليا في الدولة \_ فهو في مواطن كثيرة يرفض لقب (ملك) لما يعنيه من القهر والجبر والتكبر والظلم ومنافاة البيعة والشورى .. ففي الخطبة التي خطبها بعد أن جاءه نبأ نصر المسلمين في القادسية يقول : « ... إني ، والله ، ما أنا بملك فأستعبدكم ، وإنما أنا عبد الله عرض على الأمانة » (١٧) ، أي الإمارة .. وعندما يعرض له أحد أصهاره أن يعطيه إشيئاً من بيت مال المسلمين يغضب وينتهره قائلاً : «أردت أن ألقي الله ملكا خائنا ؟» (١٨) .

فالوعى بالفروق فى مضامين الالقاب كان موجوداً لدى عمر بن الخطاب وهو المقدمة الطبيعية لإعمال الفكر والاختيار الواعى لأحد هذه الالقاب .

ومن هنا فاننا نميل إلى أن عمر قد اختار لقب (أمير المؤمنين) على لقب (خليفة رسول الله) ، لأن هذا اللقب كان أكثر تحديدا في التعبير عن الطبيعة الدنيوية لهذا المنصب ، وأكثر بعدا عن الظن بأن لصاحبه سلطات دينية مثل تلك التي كانت للرسول عليه الصلاة والسلام .. وسيأتى في الفصل الذي سنتحدث فيه عن طبيعة السلطة أن عمر بن الخطاب كان واعيا كل الوعى بالفروق بين المواقف والاتجاهات في هذا الموضوع .

ولعل الحوار الذى ألفه الجاحظ ، أو رواه ، والذى دار بين عمر بن الخطاب والمغيرة بن شعبة ، لعل هذا الحوار أن يكون التعبير عن الاختيار الواعى من جانب عمر للقب (أمير المؤمنين).

<sup>(</sup>١٦) المرجع السابق ص ١٧٩.

<sup>(</sup>۱۷)الطبری (تاریخ الأمم والملوك) جـ ۳ ص ۸۵ بتحقیق محمد أبو الفضل إبراهیم . طبعة دار المعارف بمصر . (۱۸)ابن سعد (الطبقات الكبری) جـ ۳ ق ۱ ص ۲۱۹ طبعة دار التحریر ، القاهرة .

«قال المغيرة لعمر: يا خليفة الله فقال عمر: ذاك نبى الله داود!

قال: يا خليفة رسول الله!

قال: ذاك صاحبكم المفقود!

قال : يا خليفة خليفة رسول الله!

قال: ذاك أمر يطول!

قال: يا عمر!

قال : لاتبخس مكانى شرفه ، أنتم المؤمنون وأنا أميركم !

فقال المغيرة: يا أمير المؤمنين » (١٩).

والأمر الذي يؤكد أن اختيار عمر لهذا اللقب كان اختيارا واعيا ، وأنه قد اختاره كبديل للقب (خليفة رسول الله) ، وليس كمرادف له ولقب ثان يستخدم معه ، أن جميع مكاتبات عصره ووثائقه \_ كما سبق أن أشرنا \_ يسمى فيها «أمير المؤمنين»، ولم يسم فى أى منها مجليفة رسول الله أو بالحليفة (٢٠) .

## مصطلح (الإمام):

أما لقب (الإمام) فإن الاتجاه العام لدى الباحثين وكتاب الفرق هو أن نشأته قد ارتبطت بنشأة الفكر النظرى الشيعى في موضوع الإمامة ، فهذا اللقب لم يطلق على رأس الدولة لا في عهد أبي بكر ولا في عهد عمر ، ولم تستخدمه مكاتباتهما السياسية ولا وثائق عهديهما ، لا وحده ولاكمرادف للقب «خليفة» أو «أمير المؤمنين».

صحيح أن القرآن قد وردت به كلمتا (إمام) و(أئمة). ولكن معنى هاتين الكلمتين في القرآن \_ خلافا للشيعة \_ لاينطبق على ما نعنيه الآن ، في هذا المبحث ، عندما نقول : (الإمام)..

<sup>(</sup>١٩) (التاج ، في أخلاق الملوك) تحقيق محمد أديب . هامش ص ١٦٢ . طبعة بيروت سنة ١٩٥٥م .

<sup>. (</sup>٢٠) (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والحلافة الراشدة) ص ٣٠٢ ـ ٣٥٦.

فالإمام فى الأصل اللغوى للمصطلح هو المقدم ، المقدم فى أى شىء والمقتدى به فى أى سبيل « ومن ذلك قيل : إمام الصلاة ، لأنه يقتدى به ، وكذلك يقال للخشبة التى يعمل عليها الاسكاف : إمام ، من حيث يحذو عليها ، وكذلك للشاقول (٢١) الذى فى يد البناء : إمام ، من حيث يبنى عليه ويقدر عليه .. » (٢٢) .

أما القرآن فإنه يستخدم مصطلح (الإمام) فى مقام المسئوليات الدينية لا السياسية ، فهو خاص بالنبوة والتقوى أكثر مما هو دال على رأس الدولة وأمير المؤمنين..

فالإمام فى قوله تعالى: «فانتقمنا منهم وإنهما لبإمام مبين » ( $^{(77)}$ ). معناه: (الطريق الواضح)  $^{(72)}$ .. وفى قوله: «كل شىء أحصيناه فى إمام مبين» أ $^{(77)}$ ، معناه (اللوح المحفوظ)  $^{(77)}$ ، وفى قوله «وإذ ابتلى إبراهيم ربه بكلمات فأتمهن ، قال إنى جاعلك للناس إماما »  $^{(77)}$  «إنما يراد به النبوة  $^{(77)}$  ».. وفى قوله: «ويتلوه شاهد منه ومن قبله كتاب موسى إماما  $^{(77)}$  «وغناه «كتابا مؤتما به فى الدين »  $^{(77)}$ .. وفى قوله: «واجعلنا للمتقين إماما »  $^{(77)}$  ، معناه « ويقتدون بنا فى أمر الدين ...  $^{(77)}$  .. وفى قوله «يوم ندعوكل أناس بامامهم »  $^{(77)}$  . معناه « بمن اثتموا به من نبى أو مقدم فى الدين أو كتاب أو دين ، وقيل بكتاب أعلم التى قدموها »  $^{(77)}$  .

<sup>(</sup>٢١) الشاقول : هو ميزان عال البناء ، يزنون به استواء الجدار واعتداله .

<sup>(</sup>۲۲) الطوسي ( تلخيص الشافي ) جـ ١ ق ١ ص ٢٠١ . تحقيق السيد حسين بحر العلوم . طبعة النجف سنة ١٣٨٣ ــ سنة ١٣٨٤ ــ سنة ١٣٨٤

<sup>(</sup>٢٣) الحجر: ٧٩.

<sup>(</sup>۲٤) (تفسير البيضاوي) ص ٣٧٦. طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م.

<sup>(</sup>۲۰) یس: ۱۲.

<sup>(</sup>۲۲) البيضاوی. ص ۲۱۱.

<sup>(</sup>٢٧) البقرة: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢٨) القاضي عبد الجبار (المغني في أبواب التوحيد والعدل) جـ ٢٠ ق ١ ص ١٩٥. طبعة القاهرة.

<sup>(</sup>۲۹) هود: ۱۷.

<sup>(</sup>۳۰) البيضاوي ص ۳۲۰.

<sup>(</sup>٣١) الفرقان : ٧٤ .

<sup>(</sup>۳۲) البيضاوي ص ۱۱۵.

<sup>(</sup>٣٣) الأسراء: ٧١.

<sup>(</sup>۳٤) البيضاوي ص ٤٠٧.

ذلك عن معنى مصطلح (الإمام) في القرآن ، وهو معنى لا يمت بصلة وثيقة إلى معناه في مبحثنا هذا ..

أما فى السنة فإننا نلتقى بمصطلح الإمام كثيرا ، وفى أغلب المواطن يكون معناه المقدم فى الدين والتقوى والهدى والإرشاد ، فحديث ابن عوف الذى يروى فيه عن الرسول قوله : «خيار أثمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ، ويصلون عليكم وتصلون عليهم . وشرار أثمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم ، وتلعنونهم ويلعنونكم » ( $^{(0)}$ ) . هذا الحديث ليس هناك ما يجعلنا نفهم أن المراد بالأئمة فيه أئمة الحكم والسياسة وقادة الدولة ، وليس كونهم هم المرادون به بأولى من أن يكون المراد به أئمة الدين والوعظ والهدى والارشاد ، ووضع (مسلم) له فى كتاب الإمارة من صحيحه لايخصصه بأئمة الحكم والسياسة بحال من الأحوال . .

أما قول الرسول عليه الصلاة والسلام ، في الحديث الذي رواه ابن عمر : «من بايع إماماً فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه فليطعه إن استطاع ، فإن جاء آخر ينازعه فاضربوا عنقه » (٣٦) ، فهو وجميع هذه الأحاديث أحاديث آحاد ، لاتلزم في الاعتقادات بعاليج قضية قد نشأت بعد عصر الرسول ، وبالذات ابتداء من زمن على بن أبي طالب فما بعد ذلك ، ويشرع لقضية خلافية في مبحث الإمامة ، وهي إمامة المتغلب الخارج على الإمام في فظنة الوضع فيه ليست بعيدة . وحتى لو سلمنا بصحته فإننا نلاحظ عدداً من الأحاديث تروى في الموضوع الواحد وبالمعنى المتحد ، ثم تتفاوت الروايات في استبدال لفظ بلفظ ، وفي موضوعنا هذا نرى الحديث يروى مرة وفيه لفظ (الإمام) ، ثم يروى ثانية وبدل لفظ (الإمام ) نرى لفظ (الأمير) مثلا ، وهناك اجاع على استعال مصطلح (الأمير) في السنة المروية . لأنه كان حقيقة واقعة في الدولة على عهد الرسول ، وليس هناك ما يلزم في الاعتقاد بأن مصطلح (الإمام) قد استخدام في السنة المروية بالمعنى الذي نقصده في مبحثنا هنا ، فالأولى أن نرى في استخدام لفظ (الإمام) بدلا من (الأمير) مجرد استبدال لفظ بلفظ من فالأولى أن نرى في استخدام لفظ (الإمام) بدلا من (الأمير) مجرد استبدال لفظ بلفظ من مسئول عن رعيته ، فالإمام الذي على الناس راع ، وهو مسئول عن رعيته ، فالإمام الذي على الناس راع ، وهو مسئول عن رعيته ، فالإمام الذي على الناس راع ، وهو مسئول عن رعيته » (٣٠) المخ . . يرويه المناه الذي على الناس راع ، وهو مسئول عن رعيته ، فالإمام الذي على الناس راع ، وهو مسئول عن رعيته » (٣٠) المخ . . يرويه المناه المناء المناه ال

<sup>(</sup>۳۵) (صحیح مسلم) ج ۱۲ ص ۲۲۶.

<sup>(</sup>٣٦) المصدر السابق . جد ١٢ ص ٢٣٣ ، ٢٣٤ .

<sup>(</sup>۳۷) (صحیح البخاری) جه ۹ ص ۷۷.

مسلم في كتاب الإمارة: «ألاكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، فالأمير الذي على الناس راع وهو مسئول عن رعيته » .. (٢٨) النخ .. فالذين دونوا هذه الأحاديث قد دونوها في عصر شاع فيه مصطلح (الإمام)، واستخدمه الفكر الإسلامي والمفكرون المسلمون بعامة لرئيس الدولة ورأس الأمة ، تبعاً وتأثراً بمباحث الشيعة في هذا المجال ، ومن ثم حل مصطلح (الإمام) محل مصطلح (الأمير) دون حرج ، واستخدما كمترادفين .. وهذا لا يلزمنا أن نقطع باستخدام السنة النبوية لمصطلح (الإمام) في مجال السياسة ، نحاصة بعد أن ثبت أن القرآن ، وهو المصدر المنزه عن شبهات الوضع واختلافات الرواة ، لم يستخدم هذا المصطلح ذاك الاستخدام ..

أما حديث «الائمة من قريش .. » فسيأتى فى فصل شروط الإمام - بالقسم الثانى من هذه الدراسة - أنه ليس بحديث ، وأنه عبارة من المأثورات السياسية التى أضيفت إلى الأحاديث كغيرها من الاضافات ، وأن أبا بكر لم يحتج به فى اجتماع السقيفة ، كما زعم بعض كتاب الفرق ، وإنما الذى رد به على قول الانصار : « منا أمير ومنكم أمير » ، هو قوله : «إن العرب لاتدين إلا لهذا الحى من قريش » أو «إن العرب لاتعرف هذا الأمر إلا لهذا الحى من قريش » .. فلقد كان مصطلح (الأمر) هو المصطلح الذى أطلقه القرآن على ما نسميه الآن بر (الإمامة ) ومن ثم استخدمه أبو بكر فى اجتماع السقيفة فى الرد على الأنصار .. كما استخدم الأنصار مصطلح (أمير) ولم يقولوا (إمام) ولا (خليفة ) .. لأن السياسة كانت هى (الأمر) ، وهذا (الأمر) - على عكس (الدين ) - فيه الشورى واعال البشر للفكر والرأى واتخاذ القرار بينا (الدين ) فيه إسلام الوجه والامتثال التعبدى . لأن مصدره الغيب ووحى السماء .

ومما يزيد اطمئناننا إلى أن مصطلحى (الأمر) و (الأمير) هما المصطلحان اللذان عرفها الفكر الإسلامى فى حياة الرسول، قرآناً وسنة دون مصطلحى (الخليفة) و(الإمام).. المخ.. أن بين (الأمر) و (الأمير) علاقة وثيقة .. فأبو عبيدة يقول فى معنى قول الله نسبحانه : «إن الملأ يأتمرون بك ليقتلوك » : «أى يتشاورون عليك ليقتلوك .. ويقال : ائتمروا به . إذا هموا به وتشاوروا فيه ، والائتار والاستئار : المشاورة ... وآمره – ( بفتح الميم

<sup>(</sup>۳۸) (صحیح مسلم) جـ ۱۲ ص ۲۱۳.

والراء) ـ فى أمر ، ووامره ، واستأمره : شاوره ... وآمرته فى أمرى مؤامرة : إذا شاورته وفى الحديث : «أميرى من الملائكة جبريل » أى صاحب أمرى ووليى ، وكل من فزعت إلى مشاورته ومؤامرته فهو أميرك ...  $(^{rq})$  .

ذلك هو مصطلح القرآن: (الأمر)، وعلى القرآن يجب أن تعرض السنة، حتى يتميز الصحيح حقا من المحرف والموضوع.. فوضوع (الإمامة) يعبر عنه القرآن (بالأمر)، ومن تم فإننا نميل إلى أن المصطلح الذى استخدمته السنة الصحيحة هو مصطلح (الأمير)، وهو المصطلح الذى اختاره عمر بن الخطاب عندما استبدل لقب (خليفة رسول الله) بلقب (أمير المؤمنين) وإذا كان لقب (خليفة رسول الله) قد نشأ مع تولى أبى بكر الصديق لهذا المنصب فإن مصطلح (الإمام) لم يطلق على صاحب هذا المنصب السياسي إلا بعد أن أصبحت في الإسلام فرق، وفي هذه الفرق شيعة، ولهؤلاء الشيعة فكر نظرى في هذا الموضوع.. فبسبب من الطابع الديني الذي يدل عليه مصطلح (الإمام) في القرآن، إذ هو قد دل به على: النبوة، والتقوى والهداية.. وبسبب من احتيار الشيعة الإمامية للإمامة بمعنيها الديني والروحي، ورفضهم الخروج كما فعلت الزيدية، فضلا عن الخوارج والمعتزلة، كان اختيارهم لمصطلح (الإمام)، وكذلك حتى يعطوا لائمتهم الفضيلة الدينية على الأمراء والخلفاء.

فليست هذه المصطلحات الثلاثة ، إذن ، بالمترادفة ، لأن لقب ( خليفة رسول الله ) كان يشير إلى الصلة القريبة بين صاحبه وبين الرسول مؤسس الدولة ، ومن هنا اعتبره عمر خاصا بأبي بكر ، الذى ولى الرسول في حكم الدولة .. كما أن لقب ( أمير المؤمنين ) كان الأكثر دلالة على من له سلطة ( الحرب ورئيس الادارة المدنية ) مخاصة ، أما لقب ( الإمام ) فإنه يعنى أن لصاحبه ( فعالية دينية ) ليست لغيره من الناس ..

ومما يؤكد غلبة المضمون الديني على مصطلح (الإمام) ، أن الإمام ، حتى عند الشيعة كان يلقب (بأمير المؤمنين) عندما يصل إلى السلطة ويرأس الدولة .. فالشيعة كانوا يطلقون لقب (الإمام) على من يدعون الناس لبيعته ، فإذا انتصرت دعوته لقبوه (بأمير المؤمنين) .. ففي الدعوة العباسية كان إبراهيم (إمام) ، أما أخوه (أبو العباس) ، وهو أول من حكم وأسس الدولة ، فلقد لقب بأمير المؤمنين ... وفي الدعوة الفاطمية كانوا (أئمة) حتى أبي عبيد الله، الذي

<sup>(</sup>٣٩) ابن منظور (لسان العرب) مادة (أمر).

ظل (إماما) إلى أن ظهرت دعوته فى القيروان سنة ٩٠٩م فسمى نفسه (خليفة) و(أمير المؤمنين).. (١٠٠٠).

ذلك عن النشأة والمضمون لكل من مصطلحات: (الخليفة) و (أمير المؤمنين) و (الإمام).. وذلك هو معنى ما ذهب إليه القاضى عبد الجبار من أنه « لا يمكن أن يدعى فى لفظ (الإمامة) التعارف، من جهة اللغة ، لأنه لا يعقل فى اللغة أنها تفيد القيام بالأمور التى تختص الإمام ، ولا يمكن ادعاء العرف الشرعى فيه ، فالذى حصل فيه من التعارف إنما حصل باصطلاح أرباب المذاهب ، وما حل هذا المحل لا يجب حمل الخطاب عليه ، ولذلك لم يرو عن الصحابة ذكر الإمامة ، وإنما كانوا يذكرون الأمير والخليفة ، ولذلك قالوا يوم السقيفة : منا أمير ومنكم أمير ، وقالوا لأبى بكر : خليفة رسول الله ، ولعلى : أمير المؤمنين ولم يصفوا أحداً منها بالإمام (١٤) ».

وأما قول مفكرى الشيعة بأن مصطلح (الإمامة) مرادف لمصطلح (الخلافة) مساوله فى تاريخ النشأة . وأن «عدولهم عن لفظ الإمامة إلى الخلافة ، وتسميتهم بـ (أمير المؤمنين) فإنما كان كذلك لأن كل واحد منها يقوم مقام صاحبه ، فهم مخيرون بين جميع ذلك  $^{(12)}$  فهو مردود بما قدمنا ، وبما ثبت من أن الشيعة أنفسهم يؤثرون لفظ الإمامة ، بل ويذهبون إلى أنها أخص من الخلافة ، أى أكمل منها ، وأن أبا بكر وعمر وعثان كانوا خلفاء لا أئمة  $^{(12)}$  . وبما أشرنا إليه من اطلاقهم لقب (أمير المؤمنين) على من اجتمعت له السلطة الزمنية ، أما من له عندهم السلطة الروحية ، دون أن يرأس الدولة بانتصار دعوته ، فإن لقب الإمام هو لقبه دون (الخليفة) أو (أمير المؤمنين) .

وليس معنى القول بأن مصطلح (الإمام) لم يظهر إلا بعد أن تكونت الشيعة كفرقة وأصبح لها فكر نظرى في الإمامة، وهو ما حدث في النصف الثاني من القرن الأول للهجرة أن هذا المصطلح لم يظهر في عهد الراشدين .. صحيح أنه قد خلت منه المكاتبات والوثائق في عهدي أبي بكر وعمر ، ولكنه قد وصف به عثان أحيانا ، وتردد في كلام على ومراسلاته

<sup>(</sup>٤٠) ابن خلدون (المقدمة) ص ١٨٠ وأونولد (الحلافة) ص ١٩ طبعة دمشق سنة ١٩٤٦.

<sup>(</sup>٤١) (المغنى) جـ ٢٠ ق ١ ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٤٢) تلخيص الشافي) جـ ١ ق ٢ ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٤٣) التفتازاني (شرح العقائد النسفية) ص ٤٨٤ طبعة القاهرة ، الأولى ، سنة ١٩١٣م .

وخطبه ، بمعنى المقدم على الناس ، سواء أكان يستحق التقديم أم V ، وسواء أكان على الحق أم على الضلال ، أى بالمعنى اللغوى V الاصطلاحي ، فعائشة تحرض أهل البصرة ضد قتلة عثمان فتتحدث عن «قتل إمام المسلمين بلا ترة وV عذر V ... وعلى يتحدث عن النبى فيقول : «هو إمام من اتقى V وعن معاوية فيقول : إن «عدو الله إمام المتعصبين V وعن نفسه فيقول V وعن نفسه فيقول V وعن معاوية أي إمام بعدى تقاتلون V V يكتب إلى معاوية قائلا : « ... وإنما الشورى للمهاجرين والأنصار ، فإذا اجتمعوا على رجل فسموه إماماكان ذلك لله رضا .. واعلم أنك من الطلقاء الذين V تحل لهم الخلافة V V

فلفظ (الإمام) يذكر هنا بمعنى المقدم ، بصرف النظر عن استحقاقه التقدم ، وهو مايغاير المعنى الاصطلاحي الذي اكتسبه هذا اللفظ عندما أصبح المصطلح الشائع في هذا المبحث لدى مختلف فرق المسلمين.

# مصطلح (خليفة الله):

ولم يكن مصطلح (الإمام) هو وحده الذي استجد واستحدث في هذا المبحث، فوصف (خليفة الله)، المعبر عن أن الخليفة يحكم بسلطان (الحق الإلهي). وهي الفكرة الغريبة عن روح الإسلام، هذا الوصف الذي رفضه أبو بكر عندما وصف به، عاد إلى الظهور في الأدب السياسي بعد أن تحول نظام الحكم عن طبيعة الخلافة واقترب اقترابا شديدا من نظام الملك .. فالزجاج يجيز أن يقال للخلفاء (خلفاء الله في أرضه) مستدلا على جواز ذلك بخلافة داود لله في الأرض « يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض » مع أن ذلك لايدل له ، فهي هنا إما نبوة ، وإما ملك جمعه أنبياء بني اسرائيل إلى النبوة ، واختلفت عنه وعن طبيعته الخلافة الإسلامية ، التي كانت سلطة دنيوية ليس لصاحبها سلطان صاحب الرسالة الديني والروحي .

<sup>(</sup>٤٤) تاريخ الطبرى . جـ ٤ ص ٤٦٢ من طبعة المعارف (أحداث سنة ٣٦هـ).

<sup>(</sup>٤٥) (نهج البلاغة) ص ٥٦ تحقيق محمد أحمد عاشور ومحمد إبراهيم البنا ، وشرح الإمام محمد عبده . طبعة دار الشعب ، بالقاهرة .

<sup>(</sup>٤٦) المصدر السابق. ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق. ص ٥٦.

<sup>(</sup>٤٨) نصر بن مزاحم ( وقعة صفين ) ص ٢٩ . تحقيق وشرح عبد السلام هارون . طبعة القاهرة ، الثانية ، سنة ١٣٨٧هـ .

والشاعر جرير يخاطب الخليفة فيقول : خليفة الله ماذا تأمرون بنا ؟

ويقول كذلك :

خليفة الله يستسقى به المطر

وبشار يتهكم :

ضاعت خلافتكم ، ياقوم ، فالتمسوا خليفة الله بين الرق والعود!

ويذكرون أن لقب (خليفة الله) قد دخل المكاتبات الرسمية ، بعد أن شاع في غيرها زمن المعتصم بن الرشيد (٢١٨ ـ ٢٢٨هـ) والجاحظ يتحدث عن الأدب مع (الخلفاء - الملوك) فيقول : إنه يقال في مخاطبتهم : ياخليفة الله ، ويا أمين الله ، ويا أمير المؤمنين » (١٩٠) . ويخاطب الفتح بن خاقان ، وزير المتوكل فيقول « . . فأمتع الله بك خليفته ، ومنحنا واياك محمته » (١٠٠)

## مصطلح ( الوصي ) :

أما مصطلح (الوصى) فقد نشأ فى نطاق الفكر الشيعى ، كما نشأ مصطلح (الإمام) ولكنه ظل مقصورا على فكر الشيعة ، لأنه ارتبط بفكرة (الوصية) من الله أو من الرسول لعلى بالإمامة ، وهي الفكرة التي رفضتها كل فرق الإسلام ، غير الشيعة .

والشيعة يلقبون عليا (بالوصى)، ويضيفون إلى ألفاظ بعض الأحاديث لفظ (وصيى)، كما صنعوا فى روايتهم لحديث: (أنت أخى ووزيرى .. » الذى سيأتى الحديث عنه فى مكانه من القسم الثانى من هذه الدراسة، ولكننا لانجد فى خطب على وكلامه ومراسلاته ـ التى ضمها (نهج البلاغة) ـ وصفه بهذا اللفظ، وإن كنا نجد له حديثا عن الأوصياء، يفهم منه أنهم كانوا ذوى صلات خاصة بالأنبياء السابقين، فهو يقول متعجبا : « .. يا عجبا ـ ومالى لا أعجب ـ من خطأ هذه الفرق على اختلاف حججها فى دينها ! لا

<sup>(</sup>٤٩) (التاج) ص ١٥٩، ١٦٠.

<sup>(</sup>٠٠) (رسائل الجاحظ ــ رسالة «مناقب الترك» جـ ١ ص ٨ تحقيق عبد السلام هارون البلاغة . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤م .

يقتفون أثر نبى ، ولايقتدون بعمل وصى ، ولا يؤمنون بغيب ....» النخ (٥١) ويخطب قائلا : « ... أيها الناس ، إنى قد بثثت لكم المواعظ التى وعظ الأنبياء بها أممهم ، وأديت إليكم ما أدت الأوصياء إلى من بعدهم » (٥٠) .

ولكن ظهور فكرة تعين الإمامة فى على عن طريق (الوصية) له بها من الله أو من الرسول أو منها ، وهى قد ظهرت بعد عصره ، كما سيتضح فى (الفصل الثانى ) من (باب تمييز الإمام وتثبيته ) قد ملأ الأدب الشيعى بلفظ (الوصي) لقبا لعلى بن أبى طالب.

فمن الشعر المنسوب إلى زحر بن قيس الجعفي .

فصلى الإلك على أحكمك رسول الملكك ومن بعده عمليا عنيت وصى النبي وينسب إلى الأشعث بن قيس قوله:

أتسانسا السرسول ، رسول الأنسام رسول الوصى ، وصى السسنبى وينسب له كذلك :

أتسانسا السرسول رسول الوصى وزيسسر السنبى وذو صسهسره كما ينسب إلى أبى الأسود الدؤلى قوله:

أحب محمدا حبب شديدا وإلى الكيت ينسب قوله:

والوصى الذى أمال التجوبي قستلوه قستلوه

رسول المليك تمام النعم خمليفته القائم المدعم يجالد عمنه غواة الأمم

فسر بمقدمه المسلمونا له السبق والفضل في المؤمنينا

وعباسا وحمزة والوصيا

به عسرش أمسة لانهدام حكسا لا كسغابسر الحكسام

<sup>(</sup>٥١) (نهج البلاغة) ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥٢) المصدر السابق. ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٥٣) ابن أبى الحديد ( شرج نهج البلاغة ) جـ ١ ص ١٤٧ ، ١٤٨ ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩م .

كما ينسب لابن قيس الرقيات:

نحن منا النبى أحمد والصحديق منا التق والحكماء وعلى وجعفر ذو الجناحين هناك الوصى والشهداء كما يطلق كثير عزة لقب (الوصى) على محمد بن الحنفية ، فيقول فيه عندما حبسه ابن الزبير في (سجن عارم).

تخبر من لاقــيت أنك عــائــذ بل العائذ المحبوس في سجن عارم وصى المنبى المصطفى وابن عمه وفكاك أعناق وقاضي مغارم (٤٥)

## مصطلح (الملك):

أما مصطلح (الملك) فلقد ظل بعيدا عن الفكر النظرى لمختلف الفرق الإسلامية التي بحثت في الإمامة ، وذلك لأن القرآن قد قال : «إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها ، وجعلوا أعزة أهلها أذلة ، وكذلك يفعلون » (٥٥) ، وقال كذلك « وكان وراءهم ملك يأخذكل سفينة غصبا » (٥٦) ولأن الرسول قد قال لمن ارتعد بحضرته كما يرتعد الناس في حضرة الملوك : « هون عليك فما أنا بملك ولاجبار ! » .. ولأن على بن أبي طالب كان يحذر الناس من أن معاوية وبني أمية يريدون تحويل الخلافة إلى ملك ، فيخطب قائلا : « والله لو ولوا عليكم لعملوا فيكم بأعمال كسرى وهرقل .. » .. ولأن الملك كان يسمى عند العرب : (الجبار) لقهره وتجبره وجبره الناس على طاعته في المعاصى ، والقرآن يقول : « وإذا بطشتم بطشتم بطشتم جبارين » (٥٠) .....»

وسابقة الملك التي تحدث عنها القرآن بغير ذم ولا تجريح هي تجربة عبرانية «إن الله قد بعث لكم طالوت ملكا »(٥٩) ، ولقد سبق أن أشرنا إلى حديث الرسول الذي يقطع بتغاير نظام الحكم في (الحلافة) عنه في ملك بني إسرائيل ، حيث كان الأنبياء هم الملوك ، وحيث لانبوة

<sup>(</sup>٤٥) المبرد (الكامل) (باب الحوارج) ــ مطبوع وحده ــ ص ٤٤ ، ٤٢ ، ٤٣ طبعة دمشق ، الثانية سنة ١٩٧٧م . (٥٥) النمل : ٣٤ .

<sup>(</sup>٥٦) الكهف: ٧٩.

<sup>(</sup>۵۷) الشعراء : ۱۳۰.

<sup>(</sup>٥٨) د. محمد ضياء الدين الريس (النظريات السياسية الإسلامية) ص ١٠٠ ـ ١٠٢ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م.

<sup>(</sup>٩٩) البقرة : ٧٤٧ .

بعد الرسول وإنما خلفاء .. والنموذج العربي الذي تحدث عنه القرآن ، من أنظمة الحكم السابقة على الإسلام ، وقدمه في صورة حسنة كان نموذج دولة سبأ ، التي كانت تحكمها (بلقيس) حكما شوريا ، وتصف النظام الملكي بأن أصحابه «إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة ، وكذلك يفعلون ».

وهذا أبو ذر الغفارى ، عندما يرى مالا يعجبه من عثمان بن عفان يحكم بأن فى الأمر انحرافا وميلا عن الخلافة إلى الملك ، فلقد حدث أن حظر عثمان « على الناس أن يقاعدوا أبا ذر ، أو يكلموه ، فكث كذلك أياما ثم أمر أن يؤتى به ، فلما أتى به وقف بين يديه ، قال : ويحك يا عثمان ! أما رأيت رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، ورأيت أبا بكر وعمر ! هل رأيت هذا هديهم ! إنك لتبطش بى بطش جبار !» (١٠٠).

وحتى عندماكان بعض (الخلفاء) يصف نفسه بوصف (الملك) ، كما فعل الرشيد عندما قال لمحمد بن إبراهيم : « يا محمد ، انا ، معشر الملوك ، إذا غضبنا على أحد من بطانتنا ثم رضينا عنه بعد ذلك ، بقى لتلك الغضبة أثر لايخرجه ليل ولانهار » (١٦) ، حتى بعد أن شاع ذلك المصطلح فى الاستعال ، فإنه قد ظل بعيداً عن اطار مبحث الإمامة لما بين مضمونه ومضمون الخلافة من فروق تجعلها على طرفى نقيض .

# مصطلح (الأمر):

وإذا كان مصطلح (الإمام) قد حدث فى هذا المبحث بعد انقضاء عصر صدر الإسلام، فلقد حدث أن ظهر معه كذلك مصطلح (الإمامة)، وعندما كانوا يتحدثون عن (موضوع هذا المبحث)، فإنهم كانوا يذكرون مصطلح (الأمر)، أمر المسلمين الذين لهم بل من واجبهم، التشاور والائتار فيه، وهو المقابل للدين الذي لا مشاورة ولا ائتار فيه.

ولما كان الله ورسوله قد تركا هذا (الأمر) لائتمار المسلمين وشوراهم ، فإن القرآن ، الذى لم يفرط فى شىء من شئون الدين ، قد اكتفى فيما يتعلق (بالأمر) بآيتين اثنتين تحدثت أولاهما إلى (أولى الأمر) حديثا عاما قالت فيه : «إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها ، وإذا

<sup>(</sup>٦٠) (شرح نهج البلاغة) جـ ٣ ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٦١) (التاج) ص ١٧٢.

حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ، إن الله نعمًّا يعظكم به ، إن الله كان سميعاً بصيرا » (١٢) ، و (الأمانة) هنا هي (ولاية أمر المسلمين) بدليل قول عمر بن الخطاب وهو يتحدث عن طبيعة المنصب الذي وليه : « . . . إني ، والله ، ما أنا بملك فأستعبدكم ، وإنما أنا عبد الله عرض على الأمانة . . » (١٣) وهي إذ تخاطب (أولى الأمر) تأمرهم بأمرين :

أولها: أن يؤدوا الامانات إلى أهلها . أى أن يكون عائد الولاية والسلطة وتمرتها لأهلها الذين اختاروا (أولى الأمر) ، وبتعبيرنا الحديث «أن تكون السلطة في خدمة الشعب ولمصلحته ».

وثانيهها: أن يكون حكم (ولى الأمر) بين الناس بالعدل.

أما ما عدا ذلك من أمر (الولاية) و (ولاة الأمور) فهو متروك لاجتهاد الناس وائتهارهم ومشورتهم بعضهم مع بعض.

هذا عن آية (ولاة الأمر)، أما آية (الرعية) فإنها تقول لهم: (يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ، فإن تنازعتم فى شيءٍ فردوه إلى الله والرسول إنْ كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ، ذلك خير وأحسن تأويلا » (١٤) . . وهذه الآية تطلب :

١ \_ طاعة الله سبحانه وتعالى . .

٢ ــ طاعة الرسول عليه الصلاة والسلام . .

٣ ـ طاعة أولى الأمر منا ..

أما عند حدوث النزاع فى شىء فانها تطلب رده إلى الله وإلى الرسول ، أى إلى القرآن الموحى به والسنة الثابتة ، ولم تجعل أولى الأمر جهة تطلب الرد إليها عند التنازع ، وذلك يوحى أن طاعة الله ورسوله شىء ، وطاعة أولى الأمر شىء آخر ، وأن طاعة الله ورسوله إنما هى فى الدين ، ولذلك كان المرد هو الكتاب والسنة ، وأن طاعة أولى الأمر إنما هى فى أمور الدنيا ولذلك ترك أمرها وأمر التنازع فيها والفصل فيه ، لائتار الناس وتشاورهم وفق الآية التى شرعت ذلك عندما قال الله فيها : « وأمرهم شورى بينهم » (١٥٠) . وأمرهم هنا هو : سياستهم وشؤهم الدنيوية .

(۲۵) الشوری : ۳۸.

<sup>(</sup>٦٢) النساء: ٥٨.

<sup>(</sup>٦٣) تاريخ الطبری . جـ ٣ ص ٥٨٤ من طبعة المعارف.

وليس مثل استقراء الأدب السياسي للفترة المبكرة من صدر الإسلام دليلا يؤكد قولنا: أن مصطلح (الأمر) كان هو المصطلح الذي عبر عنه الفكر الإسلامي فيها بعد بمصطلح (الإمامة). فعقب وفاة الرسول مباشرة، وقبل اجتماع السقيفة، خطب أبو بكر الناس فقال: «أيها الناس، من كان يعبد محمداً فإن محمداً قد مات، ومن كان يعبد الله فإنه حي لا يموت»، «وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل» (٢٦). الآية. ثم قال: «وإن محمدا قد مضى بسبيله، ولابد لهذا الأمر من قائم يقوم به، فانظروا وهاتوا آراء كم يرحمكم الله » فناداه الناس من كل جانب: «صدقت يا أبا بكر، ولكنا نصبح وننظر في هذا الأمر ونختار..» (٢٧).

وعندما يقترب أجل أبى بكر يقول : «وددت أنى يوم سقيفة بنى ساعدة قذفت الأمر فى عنق أحد الرجلين ـ (أى عمر وأبى عبيدة) ـ فكان أميرا وكنت وزيرا .. ووددت أنى كنت سألته ـ (أى رسول الله) ـ فى هذا الأمر ، فلا ينازع الأمر أهله .. ووددت أنى سألته : هل للأنصار فى هذا الأمر نصيب فنعطيهم إياه .. » (٦٨) .

وعندما يعزم على البيعة لعمر ، يقول للصحابة : « تشاوروا في هذا الأمر . . ثم وصف عمر بصفاته ، وعهد إليه ، واستقر الأمر عليه » (٦٩) .

وفى أول خطبة لعمر بعد البيعة له يقول : « ... ليعلم من ولى هذا الأمر من بعدى أن سيريده عنه القريب والبعيد .. » (٧٠) وفى موطن آخر يقول : « إن هذا الأمر لايصلح إلا بالشدة التي لاجبرية فيها وباللين الذي لا وهن فيه .. » (٧١) .

ويتحدث على بن أبى طالب عن أن موت الرسول قد أعقبه « أن تنازع المسلمون الأمر من بعده .. » ولم يكن يخطر بباله « أن العرب تزعج هذا الأمر من بعده صلى الله عليه وآله عن أهل بيته .. » (V) .

<sup>(</sup>٦٦) آل عمران : ١٤٤.

<sup>(</sup>٦٧) الشهر ستانى ( نهاية الاقدام فى علم الكلام ) ص ٤٧٩ . تحقيق ألفرد جيوم . طبعة بدون تاريخ وبدون ذكر مكان الطبع .

<sup>(</sup>٦٨) المسعودي (مروج الذهب) جـ ١ ص ٥١٨ تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م .

<sup>(</sup>٦٩) (بهاية الاقدام) ص ٤٧٩. (٧١) المصدر السابق). جـ ٣ ق ١ ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>۷۰) (طبقات ابن سعد) جـ ٣ ق ١ ص ١٩٧. (٧٢) (نهج البلاغة) ص ٣٥٢.

ومن بعده يخطب الحسن ابنه فى أهل العراق : «أما والله لو وجدت أعوانا لقمت بهذا الأمر أى قيام ، ولنهضت به أى نهوض »  $^{(vr)}$  .

وفى المفاوضات بين الحسن ومعاوية يكتب إليه معاوية يقول : « ... فادخل فى طاعتى ولك الأمر من بعدى ...  $^{(1)}$  .

ذلك هو المصطلح الذي استخدمه القرآن ، وشاع في الأدب السياسي زمن صدر الإسلام ، وقبل أن يشيع مصطلح (الإمامة ) في كتابات الفرق الإسلامية عن هذا الموضوع .

<sup>(</sup>٧٣) د. أحمد مجمود صبحى (نظرية الإمامة لدى الشيعة الاثنى عشرية) ص ٣٢٦ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩م. (٧٤) المرجع السابق. ص ٣٢٠.

نظام كالحكر في عصر الخلفاء الراشدين

# الفصل الأول الميراث العربي في أصول الحُكم

لقد بدأت الجاعة المسلمة تكوين الدولة العربية الإسلامية منذ أن تمت (بيعة العقبة) بين الرسول عليه الصلاة والسلام وبين ممثلي الأوس والخزرج .. ولكن نظام الخلافة الذي قام عقب وفاة الرسول قد اختلف اختلافا جوهريا عن نظام حكم هذه الدولة على عهد الرسول فلقد كانت للرسول سلطات الدولة الى جانب سلطان الدين ، ثم اختتمت بوفاته حقبة الوحى الذي يصل الأرض بالسماء ، وترك الناس وعقولهم يدبرون بها شئونهم \_ وبخاصة شئون الدنيا \_ في ضوء الوصايا والإرشادات والقواعد الكلية للدين .

ولم تكن دولة الخلافة أول دولة يعرفها العرب فى شبه الجزيرة . ولم يكن نظامها أول نظام من نظم الحكم يقيمه العرب فى تلك البلاد ، ولكنها كانت دولة من نوع مختلف ، وكان نظاما مبتكرا ، فى عدد من أسسه وجوانبه ، إلى حد كبير .

فلقد عرفت شبه الجزيرة ، قلبها وأطرافها ، أنظمة عديدة للحكم فى القرون التى سبقت قيام نظام الحلافة ودولتها فيها . عرف تراث هذه المنطقة نظاما ملكيا فى بابل . على عهد حمورابى ومن جاء بعده ، كان العرش فيه ميراثا فى أبناء الملك ، وبين العرش والعامة طبقة من كبار الملاك أو التجار والاثرياء ، يدعمون العرش ، ويقفون بالعامة عند حدود لأيتخطونها (۱) .

وفي جنوب شبه الجزيرة عرفت دولة سبأ نظاماً ملكياً ، ولكنه لايغالي في المركزية ، تعلو

<sup>(</sup>١) ول ديورانت (قصة الحضارة) جـ ٢م ١ ص ٢٠٧ ترجمة د. زكى نجيب محمود. طبعة القاهرة.

فيه سلطة الأسر الارستقراطية ، حتى أن الملك لايبرم أمراً دون مشورتها . . <sup>(٢)</sup> . .

وفى بادية الشام تعاقبت النظم والدول الملكية ، الانباط ، ثم تدمر ، ثم الغساسنة .. وكان ذلك أيضا هو شأن الاطراف التي سكنها اللخميون على الحدود العراقية بين العرب والفرس (٣) .

وفى مكة قامت ، قبيل الإسلام ، حكومة ملأ قريش وأثريائها وأصحاب النفوذ الحربي والتجارى والديني فيها ، ضمت ممثلين لبطون قريش العشرة : هاشم ، وأمية ، ونوفل ، وعبد الدار ، وأسد ، وتيم ، ومخزوم ، وعدى ، وجمح ، وسهم (١٠) .

أما يثرب وواحاتها الزراعية فإنها كانت قد خضعت لما يشبه السيطرة العبرانية منذ أن زحفت إليها هجرات اليهود في القرن الأول بعد الميلاد ، عندما بدأ شتاتهم الذي أعقب تدمير دولتهم على يد الرومان ، فاستعمروا تيماء ، وخيبر ، ويثرب ، وفدك ، واجتذبوا أجزاء من قبائل يثرب العربية إلى ديانتهم ، وتكلموا العربية ، ولكنهم ظلوا بمعزل عن الاندماج في المجتمع العربي الأصلى (٥) ، فاستمرت لهم سيطرة السادة على العرب الذين كانوا موالى لهم ؟! .. يحكى ابن اسحاق عن بيعة العقبة الأولى فيقول إن الرسول عليه السلام «بينا هو عند العقبة لتى رهطا من الخزرج .. فقال لهم : من أنتم ؟ قالوا : نفر من الخزرج .. قال : أمن موالى يهود ؟! قالوا : نعم ! .. وكان يهود معهم في بلادهم .. وكانوا قد غزوا بلادهم ، فكانوا إذا كان بينهم شيء قالوا لهم : إن نبياً مبعوث الآن قد أظل زمانه ، نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد وارم ، فلما كلم رسول الله أولئك النفر . ودعاهم إلى الله ، قال بعضهم المعض : ياقوم ، تعلموا والله أنه الذي توعدكم به يهود ، فلا تسبقنكم إليه ، فأجابوه فما دعاهم إليه ! » (٢) .

فهذه البيعة التى أنشأت الدولة العربية الإسلامية كان من أسبابها الجوهرية ، إلى جانب العامل الديني، السعى إلى تغيير الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية التى سيطر من خلالها اليهود على يثرب وماحولها. وهي ملابسات تجعل نشأة هذه الدولة وطبيعتها مختلفتين

<sup>(</sup>٢) كارل بروكلمان ( تاريخ الشعوب الإسلامية ) ص ١٦ ترجمة نبيه أمين فارس ومنير البعلبكي . طبعة بيروت . الحامسة . سنة ١٩٦٨م .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق. ص ٢٠ ــ ٢٣.

<sup>(</sup>٤) رفاعة رافع الطهطاوى (أنوار توفيق الجليل) جـ ١ الفصل الذى كتبه عن العرب قبل الإسلام ، الطبعة الأولى .

<sup>(</sup>٥) بروكلمان (تاريخ الشعوب الإسلامية) ص ٢٨.

<sup>(</sup>٦) النويرى (نهاية الأرب) جـ ١٦ ص ٣١٠. ٣١١ طبعة القاهرة.

اختلافا أساسيا عن غيرها من الدول ونظم الحكم التي كانت قائمة يومئذ في شبه الجزيرة ، أو تلك التي عرفها التراث السياسي لتلك البلاد .

وكما اختلفت طبيعة دولة الخلافة ونظام الحكم فيها عنهما فى الدول والأنظمة العربية التى سبقتها ، فلقد اختلفت . فى الطبيعة والنظام ، عن الأمبراطوريتين اللتين تقاسمتا النفوذ والقوة والشهرة فى ذلك التاريخ كسروية فارس ، وقيصرية الروم البيزنطيين .

فنى فارس كانت الأمبراطورية تقوم على فلسفة النظام الملكى الذى تدعم سطوة الملك فيه وجبروته وتنميها قواعد ثلاث :

١ عقيدة الحق الإلهى التي كان الملك يحكم بموجبها ، فلقد كان الاعتقاد أن قراراته وأحكامه إنما هي وحي من الإله (أهورا ـ مزدا).

(٢) الجيش ، الذي كان من أهم مؤسسات الامبراطورية ، والذي كان منبع النظام الملكي ذاته ، ولقد كان الملك هو رأس هذه المنشأة العسكرية ، ولقبه (أوخشترا) أي المحارب ، ولقادة الجيش ــ (الاصابذة) ــ ولنخبة رجاله ــ (الاساورة) ــ أكبر النفوذ في البلاد .

س النظام الطبقى الثابت ، الذى حدد لكل طبقة اطاراً اجتماعيا واقتصاديا وأدبيا لاتخرج عنه ، وحدودا لا تتعداها .. فبعد ملك الملوك تأتى طبقة الأشراف الأولى ، وهم ملوك الأقاليم التسعة في الامبراطورية .. ومن بعدهم طبقة الاسر والعائلات القوية \_ ( واسبوران ) \_ التي يقودها مجلس مؤلف من رؤساء سبع عائلات .. ومن بعدهم طبقة النبلاء \_ ( خوذايان ) \_ وكبار موظني الدولة والأقاليم \_ ( المرازبة ) \_ ومن بعدهم طبقة ملاك العقارات ومحتكرى الإدارة والمصالح في الريف \_ ( الدهاقنة ) \_ . . . ثم رجال الدين \_ ( الموابذة ) \_ ومعهم مديرو المراسم الدينية في المعابد \_ ( المرابذة ) (٧) .

فهى دولة اقطاع حربى ، تدعم سطوتها عقيدة الحق الإلهى ، ويشد من أزرها نظام طبق صارم وعريق .

ولم يختلف جوهر الدولة في القيصرية الرومانية البيزنطية عنه في الكسروية الفارسية ..

 <sup>(</sup>٧) (قصة الحضارة) جـ ٢م ١ ص ٤١٥ ـ ١٤١٨. ود. محمد ضياء الدين الريس (الخراج والنظم المالية للدولة الاسلامية) ص ٢٦ ـ ٦٦ طبعة القاهرة . الثانية سنة ١٩٦١م .

فقبل اعتناقها المسيحية كان الحكم أوتوقراطيا، غدت فيه ذات الأمبراطور «مقدسة الهية، وفوق مستوى البشر، محوطة بالمراسم، بل أصبح فى نظر رعيته الهاً، ولا يقترب الفرد من حضرته إلا ساجدا...»، ولم تغير المسيحية من جوهرها وطبيعتها كثيرا بل لقد طوعت هذه الدولة المسيحية ولم تتطوع هى للمسيحية، وكما يقول القاضى عبد الحبار: إن المسيحية عندما دخلت روما، لم تتنصر روما، ولكن المسيحية هى التى ترومت؟!

فاحتفظت ذات الأمبراطور بقداستها عن طريق نظرية الحق الإلهى ورئاسته للكنيسة ، وانفراده بتفسير الشريعة ، وغدت الأوتقراطية القديمة «قسيسية ملكية وبابوية قيصرية (^ ) »؟!

وكانَ للجيش والنظام الطبقي الصوت الأعلى في تقرير الأمور .

وعلى العكس من كل أنظمة الحكم هذه ، عربية أو فارسية أو بيزنطية كانت دولة الخلافة ونظامها : جديدتين جدة الظروف التي ولدتهما وأحاطت بنشأتهما ، ومبتكرين بفعل الطبيعة الجديدة للدين الجديد والآثار الاجتماعية والسياسية والاقتصادية التي أحدثها في شبه الجزيرة ظهور الإسلام .

فلم تكن ملكية وراثية .. ولم تكن قبلية عشائرية . ولم تكن حكومة حربية يختار فيها الجيش رأس الدولة .. ولم تكن قائمة على نظرية الحق الإلهى . بل لقد أخرج قادتها بوعى ، الحلافة من بيت النبوة ، في البداية حتى لاتجتمع النبوة والحلافة ، لا في شخص واحد ، بل ولا في بيت واحد فتتأبد فيه بفعل عوامل الدين وقداسته .. ولم يكن النظام الطبق عادها بل لقد قامت في فلسفة مناقضة له إلى حد كبير .. وحتى هذه الفئة المتميزة التي استأثرت بالقرار الحاسم في اختيار الحليفة . وانفردت بحق تولى هذا المنصب ، وهم المهاجرون الأولون ، ثم البدريون ، وعلى رأسهم العشرة الذين قيل إنهم المبشرون بالجنة ، المهاجرون الأولون ، ثم البدريون ، وعلى رأسهم العشرة الذين قبل إنهم المبشرون بالجنة ، من نظام طبق ، أو أصل عرق ، أو نعرة قبلية ، أو ثروة كبيرة .. فحتى لو سلمنا بأن حكومة الخلافة هي (حكومة اشراف) ، فان (الشرف) هنا كان ذا مضمون جديد لا وجه للمقارنة بينه وبين (شرف) الدولة والأنظمة التي عاصرت أو سبقت حكومة الخلافة .

كانت إذن حكومة مبتكرة إلى حد كبير، ونظاما مستحدثا من حيث الشكل والمضمون

<sup>(</sup>٨) (الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية) ص ٣٠ـ ٣٢. وأرنولد (الحلافة) ص ٢٠١.

إلى حد بعيد ، وكما يقول أرنولد : فإنه «خلافاً للأمبراطورية الرومانية المقدسة ـ التى لم تكن الا احياء واعيا متعمدا لمؤسسة سياسية كانت فى عالم الوجود قبل ميلاد المسيحية ، فبعثت من جديد تحت طابع مسيحى ـ خلافا لذلك ، لم تكن الخلافة تقليدا مقصودا لشكل سبق وجوده من الحضارة والتنظيم السياسي ، بل كانت . وليدة زمنها ..» (٩) .

كان الفكر السائد، والمقدس، في هذه الدولة الجديدة يرفض الأنظمة السياسية السابقة والمعاصرة. ويوجه هجومه على أكثرها بشاعة: النظام الملكي، وبحاصة في صورتيه الكسروية والقيصرية. فالملوك «إذا دخلوا قرية أفسدوها. وجعلوا أعزة أهلها أذلة. وكذلك يفعلون». وعلى حين كان كسرى (ملك الملوك) فإن الرسول يقول: «أخنع رأى أوضع) ـ اسم عند الله تعالى يوم القيامة رجل يسمى ملك الأملاك»؟! ويقول: «اشتد غضب الله على رجل تسمى بملك الملوك، لا مشتد غضب الله على رجل تسمى بملك الملوك، لا ملك إلا الله تعالى ... «(أك أكسروية هي؟ أم هرقلية؟!

ويدرك قادة هذه الدولة ، في وعي ، الفروق الاجتماعية الحوهرية بين نظامهم في الخلافة والنظام الملكي ، فيسأل عمر بن الخطاب سلمان الفارسي ــ الذي عرف الملك الكسروي وعاش في ظله ــ يسأله : «أملك أنا؟ أم خليفة ؟؟» فيقول له سلمان : «إن أنت جبيت من أرض المسلمين درهما أو أقل أو أكثر ثم وضعته في غير حقه ، فأنت ملك غير خليفة !!» وفي موطن آخر يسأل عمر عن الفرق بين الملك والخليفة ، فيأتيه الجواب «الخليفة لا يأخذ إلا حقاً ، ولا يضعه إلا في حق . والملك يعسف الناس فيأخذ من هذا ويعطى هذا . فأنت محمد الله خليفة » (١١) لا ملك !

ويدرك الذين أظلتهم راية هذه الدولة الجديدة الفروق الجوهرية بينها وبين أنظمة الحكم التى عرفوا. ف ( ذو الكلاع ). ملك حمير يفد على أبى بكر بالمدينة ، فى موكب ملكه وتاجه وأبهته ، ومن ورائه \_ غير عشيرته \_ ألف عبد ، فيتأثر ببساطة الدولة الجديدة وفلسفتها فى المساواة فيخلع أبهة الملك ، ويمشى فى سوق المدينة وعلى كتفيه جلد شاة ، وعندما تفزع

<sup>(</sup>٩) (الحلافة) ص ٢،١.

<sup>(</sup>١٠) الحديثان برواية أبي هريرة . والأول في مسند أحمد . والثاني في البخاري \_كتاب الأدب \_ انظر مقدمة تحقيق (أدب القاضي ) للماوردي . جـ ١ ص ٤١ .

<sup>(</sup>۱۱) (طبقات ابن سعد) جـ ۳ ق ۱ ص ۲۲۱ .

عشيرته لذلك ، ويقولون له : قد فضحتنا بين المهاجرين والانصار ، يحدثهم عن ذلك الفرق الجوهرى بين ملك الجاهلية وخلافة الإسلام فيقول : «أفأردتم منى أن أكون ملكا جبارا فى الجاهلية جبارا فى الإسلام ؟! لا ها الله . لاتكون طاعة الرب إلا بالتواضع لله والزهد فى هذه الدنيا ! . . » (١٢)

وتدرك الرعية ، حتى في أطراف الدولة . تلك الفروق ، فعندما بلغ أهل اليمن والبحرين وعان نبأ وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام ، سألوا عن نوع نظام الحكم في الدولة الجديدة . وعن الرجل الذي ولى السلطة في المدينة «فقالوا لعال رسول الله: هذا الذي بايعه الناس بعد رسول الله: ابنه . أو أخوه ؟ فقيل لهم: لا ، قالوا : فأقرب الناس منه ؟ قيل : اختاروا أخيرهم فأمروه عليهم » . عند ذلك أدركوا طبيعة النظام الجديد . والفرق بينه وبين النظم التي عرفوا . فقالوا على الفور : « لن يزالوا بحير ماصنعوا هذا ! » (١٠٠) .

فلقد كانت دولة الخلافة . بكل المقاييس ، ومن وجهة نظر الأطراف المختلفة ، وفى الفكر والتطبيق . نظاماً جديداً يختلف عن الدول والأنظمة التي عاصرته أو سبقته إلى حد كبير .

<sup>(</sup>۱۲) (مروج الذهب) جر ١ ص ٥١٦.

<sup>(</sup>١٣)القاضى عبد الجبار (تثبيت دلائل النبوة ) جـ ١ ص ٢٧٢ ، تحقيق د . عبد الكريم عثمان . طبعة بيروت سنة ١٩٦٦م .

# الفصل الثاني فلسفة الحكم الشيَّوري

نستطيع القول بأن فلسفة الحكم فى دولة الخلافة قد ارتكزت على الشورى ، وأن الشورى قد حظيت بتزكية القرآن وتحبيذه . وبتطبيق الرسول ودعوته ، وأنها قد عرفت طريقها إلى الحياة السياسية كفلسفة للدولة فى عصر صدر الإسلام .

ولكن هذا التعميم لايغنى كثيرا .. فلابد من معرفة : لمن كانت الشورى ؟ وما هى المعايير التي جعلت الخاصة خاصة ، فقدمتهم على العامة فى حقوق الشورى وامتيازاتها ؟ ثم .. ما هو مصير هذه الفلسفة ، التي أسست عليها الدولة الجديدة ، بعد الرسول ، ثم بعد عصر الخلفاء الراشدين ؟..

تلك هي القضية .. وإن كان يحسن أن نقدم بين يديها عرضا موجزا لموقف القرآن والسنة من الشورى . جاءت مادة (الشورى) بالقرآن الكريم في مواطن ثلاثة . أحدها خاص بالحديث عن الأسرة ومشكلاتها ، فجعل القرآن (التشاور) وسيلة من وسائل الفصل في هذه المشكلات . وذلك عندما قال عن الرضاعة ونظامها ومسئولياتها : « والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة . وعلى المولود له رزقهن وكسوتهم بالمعروف . لا تُكلف نفس إلا وسعها ، لا تضار والدة بولدها ولا مولود له بولده . وعلى الوارث مثل ذلك . فإن أرادا فصالاً ، عن تراض منها وتشاور ، فلا جناح عليها ، وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف ، واتقوا الله واعلموا أن الله تعملون بصير » (١) . فلا جناح عليها في الفصال إذا كان عن تراض وتشاور ..

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٣٣ .

أما الموطنان الآخران فإن الشورى فيهما تقترن (بالأمر) الذى هو السياسة والشئون البشرية ، وجوانها الدنيوية بالذات .

فنى الحديث عن غزوة أحد ، ونتائج القتال فيها ـ وكان الرسول قد رغب البقاء بالمدينة ولقاء عدوه فيها ، فأشار عليه أصحابه بالخروج ، كما أنهم خالفوا أمره الذى رتب به بعض مواقع الرماة ، كما هو مشهور ، عن هذه الأحداث يتحدث القرآن ، ثم يخلص إلى القول متحدثا إلى الرسول عليه الصلاة والسلام : «فبها رحمة من الله لنت لهم ، ولوكنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك ، فاعف عنهم ، واستغفر لهم ، وشاورهم فى الأمر ، فإذا عزمت فتوكل على الله ، إنَّ الله يحب المتوكلين » (٢) .. فالرسول قد استمع إلى مشورة أصحابه فتحقق الضرر ، ولكن القرآن ينبه أن هذا الضرر ، رغم فداحته هو أخف الضررين ، لأنه لو لم يستجب لرأيهم ومشورتهم لتفرقوا وانفضوا من حوله ، وهذا ضرر أعظم ، فالشورى ، إذن يستجب لرأيهم ومشورتهم لتفرقوا وانفضوا من حوله ، وهذا ضرر أعظم ، فالشورى ، إذن التى تحدث فى الطريق إلى نيل هذا الهدف العظيم .. إنها فلسفة فى الاصلاح والتطور والتقدم ترفض اختيار الطريق الأقصر ، والزمن الاقل ، والمكسب العاجل ، وتضع عينها على الهدف ترفض اختيار الطريق الأقصر ، والزمن الاقل ، والمكسب العاجل ، وتضع عينها على الهدف الأسمى ، وتربط بين شرف الوسائل وشرف الغايات .

والموطن الأخير الذي تحدث فيه القرآن ، باللفظ . عن الشورى جاء في معرض تعداد أوصاف المؤمنين «الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون » فقال الله سبحانه وتعالى في تعداد أوصافهم : «والذين استجابوا لربهم ، وأقاموا الصلاة ، وأمرهم شورى بينهم ، ومما رزقناهم ينفقون » (٣) فني الجانب الديني استجابوا لله فآمنوا به ، ثم أقاموا الصلاة التي صدقت ودلت على هذا الإيمان .. وفي أمورهم وسياستهم وشئونهم الدنيوية التزموا الشورى كفلسفة وسلوك .. وفي الأموال سلكوا طريق الانفاق بعد أن اقتصروا في الكسب على «مارزقناهم »أى الكسب المشروع والحلال .

ذلك هو موقف القرآن من (الشورى) كفلسفة وسلوك..

ولقد زخرت السنة النبوية ، قولا وفعلا ، بالنماذج والمواقف العديدة التي جاءت تطبيقا

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) الشورى : ٣٨ .

والتزاما بفلسفة الشورى .. فالرسول عليه الصلاة والسلام يقول : «المستشير معان . والمستشار مؤتمن » ، وهو قد شاور أصحابه في مختلف المواطن ، وبصدد معضلات متنوعة .. شاورهم في اختيار موطن القتال يوم بادر .. وفي الموقف من أسرى بادر .. ويوم غزوة الأحزاب .. وفي اتخاذ وسيلة للاعلام بأوقات الصلاة . وفي حدى الزني والسرقة قبل أن ينزل في حديها قرآن ... حتى أن الاجماع قد استقر على أن جميع أمور الدنيا ومصالح الناس قد خضعت ، على عهد الرسول ، لمبدأ الشورى وسلطانها ، وحتى أن بعضهم قد ذهب إلى أن الشورى قد امتد نطاقها فشمل كذلك بعضا من أمور الدين ... وأيا كان الصواب في هذا الحلاف فإن المقطوع به أن أمور الدنيا وكل ما لم يخضع لقرار صريح من وحى السماء فهو مادة للشورى وموضوع لها . وعندما شاور الرسول أهل المدينة يوم غزوة الأحزاب شاورهم «في أمرين : أحدهما ، في حفر الحناف ، حتى اتفقوا عليه ، والثاني : في صلح الأحزاب على ثلث تمار المدينة ، فقالوا : الحنادق ، حتى اتفقوا عليه ، والثاني : في صلح الأحزاب على ثلث تمار المدينة ، فقالوا : وأنهم في الحاهلية لم يكونوا يصلون إلى ثمره إلا بشراء أو قرى » فامتنع رسول الله عاكان ذهب فإنهم في الحاهلية لم يكونوا يصلون إلى ثمره إلا بشراء أو قرى » فامتنع رسول الله عاكان ذهب فإنهم من مصالحتهم على ثلث ثمر المدينة » (1) ...

ولكن هل خرجت الشورى ، على عهد الرسول ، من النطاق الفردى ، غير المنظم ، إلى نطاق التنظيم المحكوم بمؤسسة من المؤسسات ؟.. نعم ، فهناك مايشير إلى وجود مجلس للشورى في عهد الرسول كان عدد أعضائه سبعين عضوا (٥) ، كماكانت هناك تلك الهيئة التي عرفت في كتب التاريخ ومباحث الإمامة باسم (المهاجرين الأولين) ، وهي الهيئة التي كانت أشبه بحكومة الرسول ، والتي استأثرت بمنصب الخليفة ، ترشحه من بين أعضائها وتختاره هي . ثم يبايعه بعد ذلك ويصدق على قرارها من حضر المدينة من المهاجرين والأنصار .. فما حقيقة هذه الهيئة التي لعبت أخطر الأدوار في دولة الخلافة الراشدة ، والتي أصبحت بمثابة (السابقة

<sup>(</sup>٤) الماوردى (أدب القاضى) جـ ١ص ٢٥٦ ـ ٢٦٠ . وانظر كذلك (تفسير البيضاوى) ص ٧٤ ، ١١٩ ، ٢٧٣ . وأيضا : (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ٥ ص ٨٠ دراسة وتحقيق د . محمد عارة . طبعة بيروت سنة 19٧٧م .

وأيضا : أبو جعفر الاسكافي ( مناقضات أبي جعفر الاسكافي لبعض ما أورده الجاحظ في العيَّانية ) ص ٣٢٣ جمع وتحقيق عبد السلام هارون . مطبوع في نهاية كتاب ( العيَّانية ) للجاحظ طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م .

فان فلوتن (السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات في عهد بنى أمية) ص ٩٦ ترجمة د. حسن إبراهيم حسن ومحمد
 زكى إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م .

الدستورية) و (النموذج الشرعى) الذى يقيس عليه مفكرو الفرق الإسلامية فى موضوع الإمامة وأحكامها ؟..

تكونت هذه الهيئة من عشرة من كبار الصحابة هَم: أبو بكر الصديق، وعمر بن الحطاب. وعثان بن عفان، وعلى بن أبى طالب، وطلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام وعبد الرحمن بن عوف. وسعد بن أبى وقاص، وسعيد بن زيد بن نفيل، وأبو عبيدة بن الجراح.

ولقد ظلت سلطة دولة الخلافة الراشدة فى هذه الهيئة حتى انتهت هذه الدولة وزال نظامها بانتقال الأمر إلى معاوية بن أبي سفيان ..

فنى السقيفة قال أبو بكر: «إنَّ العرب لاتدين إلا لهذا الحى من قريش » أى الحى الذى تكون فى المدينة من مهاجرة قريش. والذى تتزعمه هذه الهيئة من المهاجرين الأولين.. وفى السقيفة كذلك بايع اثنان من هذه الهيئة ـ هما عمر وأبو عبيده ـ لثالث منها أيضا ـ هو أبو بكر فتم لهم وله الأمر.. وعندما حضرت المنية أبا بكر استشار هذه الهيئة وعهد إلى أحدها بالخلافة ، وهو عمر ، وعندما حضرت المنية عمر كان قد بقى منهم سبعة : عثان ، وعلى وطلحة ، والزبير ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبى وقاص ، وسعيد بن زيد بن نفيل ، فكون عمر منهم مجلس الشورى ، الذى اشتهر أمره ، بعد أن أخرج منه ابن عمه سعيد ابن زيد . ووضع فى المجلس ابنه عبد الله ، على ألا يكون له الا المشورة فقط دون الولايسة حتى لا يلى الخلافة من عدى أكثر من واحد .. ولقد اختار هذا المجلس من بينه عثان فولى الخلافة ..

وعندما أحدث عثمان الأحداث التي أغضبت منه غالبية الناس ، كانت هذه الهيئة في مقدمة المحرضين على الخروج عليه ، وابن قتيبة يذكر أن الرسالة التي خرجت من المدينة إلى الأمصار تدعو الثوار للقدوم والخروج على عثمان قد خرجت باسم هذه الهيئة ، ونصها :

البسم الله الرحمن الرحيم، من المهاجرين الأولين وبقية الشورى إلى من بمصر من الصحابة والتابعين . . أما بعد . أن تعالوا إلينا ، وتداركوا خلافة رسول الله قبل أن يسلبها أهلها ، فإن كتاب الله قد بدل ، وسنة رسوله قد غيرت ، وأحكام الخليفتين قد بدلت . فننشد الله من قرأ كتابنا من بقية أصحاب رسول الله والتابعين باحسان إلا أقبل إلينا وأخذ الحق لنا وأعطاناه .

فأقبلوا إلينا إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ، وأقيموا الحق على المنهاج الواضح الذى فارقتم عليه الخلفاء . غلبنا على حقنا ، واستولى على فيئنا ، وحيل بيننا وبين أمرنا ، وكانت الحلافة بعد نبينا خلافة نبوة ورحمة وهي اليوم ملك عضود ، من غلب على شيء أكله (١) » .

فنحن هنا بازاء بيان أصدرته هيئة ذات سلطات وحقوق عندما رأت أن خروجا قد حدث عن العرف. واعتداء قد تم على مالها من سلطات وحقوق.

وبعد مقتل عثان أراد الثوار الذين كانت المدينة تحت احتلالهم بيعة على ، فأنبأهم أن الأمر لبقية هذه الهيئة ، وكانوا بالمدينة يومئذ ـ بالاضافة إلى على ـ هم الزبير وطلحة ، فذهبوا إليهم . فجاءوا وبايعوا عليا ، ثم دار الصراع بينهم بعد ذلك على الحلافة ، كما هو مشهور .. أى أن الصراع دار بين من بقى من هذه الهيئة .. هيئة المهاجرين الأولين .. وبعد موت طلحة والزبير ، بتى على وحده فى الميدان . فدار الصراع بينه وبين معاوية . ولما استشهد على ، آخر أعضاء هيئة المهاجرين الأولين ، انتهت دولة الحلافة ونظامها . وانتقل الأمر إلى معاوية وبنى أمية ملكا عضودا .

والآن .. لنحاول أن نجيب على سؤال : على أى أساس تكونت هيئة المهاجرين الأولسين هذه ٢ ولماذا هؤلاء العشرة بالذات ٢٢..

إن مصادر الفكر والتاريخ الإسلامي قد اكتفت في تعليل امتياز هؤلاء العشرة بسبب لا نعتقد أنه هو السبب والمعيار في هذا التحديد والاختيار ، تقول هذه المصادر إن هؤلاء العشرة هم الذين بشرهم الرسول بالجنة ، وهم الذين مات الرسول وهو عنهم راض ، وأنه قد قال : « أبو بكر في الجنة ، وعمر في الجنة ، وعثان في الجنة ، وعلى في الجنة ، وطلحة في الجنة ، والزبير في الجنة ، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة ، وسعد بن أبي وقاص في الجنة ، وسعيد ابن زيد في الجنة ، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة » (٧)

<sup>(</sup>٦) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٣٢. طبعة القاهرة سنة ١٣٣١هـ.

<sup>(</sup>٧) (أسد الغابة في معرفة الصحابة) لعز الدين بن الأثير، جـ ٣ ص ٣٦٩. ٣٢٠ تحقيق محمد إبراهيم البنا. ومحمد أحمد عاشور، ومحمود عبد الوهاب فايد. طبعة دار الشعب. بالقاهرة. والتفتازاني (شرح العقائد النسفية) ص ٤٩١. طبعة القاهرة. الأولى سنة ١٩١٣م، ويقول الأشعرى: ان الناس قد « اختلفوا في قول النبي : « عشرة في الجنة »، فقال قائلون بانكار هذا الحبر وابطاله، وهم الروافض. وقال قائلون: هو فيهم، على شريطة ان لم يتغيروا عما كانوا عليه حتى يموتوا، وان ماتوا على الإيمان. وقال قائلون- وهم أهل السنة والجاعة ـ هو في يتغيروا عما كانوا عليه حتى يموتوا، وان ماتوا على الإيمان. وقال قائلون- وهم أهل السنة والجاعة ـ هو في

ولكن .. إذا كان الأمريتعلق بالبشرى بالجنة ، فلماذا ينحصر الأمر في هؤلاء النفر؟ ولماذا يكونون من قريش وحدها ، ومن ذوى النفوذ فى قريش بالتحديد؟ وأين الذين آووا ونصروا وأخضعت سيوفهم شبه الجزيرة ــ ومنها قريش ــ لسلطان الإسلام ؟ وأين الارقاء الذين دخلوا الإسلام فى زمن مبكر وتحملوا من العذاب ما لم يلقه أحد من مسلمة قريش ؟

إن هذا التعليل ـ البشرى بالجنة والرضى النبوى عنهم ـ لاينهض سببا مقنعا وجوابا شافيا على ذلك السؤال ..

ونحن نعتقد أن هذه الهيئة ، هيئة المهاجرين الأولين ، قد تكونت كما تتكون الهيئات السياسية ، فى مثل الفترة الزمنية والبيئة التى تكونت فيها . . وأنها كانت أقرب إلى حكومة الدولة العربية الإسلامية التي قامت بيثرب وهيئتها التأسيسية منها إلى جماعة من التقاة المبشرين بالجنة ..

ولنا على ذلك شواهد، من أهمها:

## أولا :

إن هؤلاء العشرة كانوا من قوم الرسول ، قريش .. صحيح أن دعوة الإسلام كانت ترمى إلى تخطى الحواجز القومية ، فضلا عن القبلية ، ولكن ظروف الدعوة فى نشأتها ، وصراعها مع خصومها قد فرضت عليها أن تلجأ للاستفادة من التأييد والنصرة المستمدين من العلاقات والروابط القبلية \_ فهناك من سادة قريش من أجار الرسول عندما استجار به ، مع اختلاف الدين ، لأسباب قبلية .. والعباس عم الرسول ، وهو على دين الشرك ، يحضر بيعة العقبة ويستوثق للرسول من مؤمني الأوس والخررج ؟..

#### ثانيا:

إن هؤلاء العشرة بمثلون أهم بطون قريش . فأبو بكر وطلحة من تيم ، وعمر وسعيد بن زيد من عدى ، وعبد الرحمن وسعد من زهرة ، وعلى من هاشم ، وعثمان من أمية ، والزبير من أسد ، وأبو عبيدة من فهر .

العشرة ، وهم فى الحنة » . أنظر (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٦٣ تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩م .

#### ثالثا:

إن الجهازين السياسي والإدارى للدولة الجديدة قد نشآ بيثرب واستقرا في مسجد الرسول عليه الصلاة والسلام، وعندما بني هذا المسجد تحلقت من حوله بيوت أعضاء هذه الحكومة، أو أغلبها ، وكانت لبيوتهم أبواب تفضى إلى ساحة المسجد ، الذي كان دار ندوة الحكومة وميدان تدريب جيشها ، ومقر دعوتها ، ومدرسة علمها وهديها وإرشادها .. فلقد كانت لبيوت كل من أبى بكر وعمر وعمان وعلى وطلحة والزبير وعبد الرحمن وسعد أبواب تفضى إلى داخل المسجد . (٨)

#### رابعا :

إن هؤلاء العشرة لم يكونوا فقط وزراء الرسول ومجلس شوراه ، وإنما كانوا يديمون الوقوف خلفه مباشرة فى الصلاة ، كما يلتزمون الوقوف أمامه عند الحرب والقتال . ويتحدث سعيد بن جبير عن هذه الحقيقة الهامة فيقول : «كان مقام أبى بكر وعمر وعثان وعلى وطلحة والزبير وسعد وعبد الرحمن بن عوف وسعيد بن زيد ، كانوا أمام رسول الله فى القتال ووراءه فى الصلاة » (٩) .

#### خامسا:

إن هؤلاء العشرة قد شهد معظمهم بدراً ، ولقد جعل الرسول من لم يشهدها منهم فى حكم من شهدها فى السهم والأجر ، فهم جميعا بدريون .

#### سادسا:

إن هؤلاء العشرة هم المهاجرون الأولون حقا .. الأولون فى الإسلام لا فى ترتيب الهجرة . كما يتبادر من الاسم الذى أطلق عليهم .. فلم يكونوا أول من هاجر من مكة إلى يثرب . فأول من هاجر إلى يثرب : أبو سلمة عبد الله بن عبد الأسد بن هلال بن عبد الله المخزومى .. ثم تتابعت الهجرة وتواصل قدوم المهاجرين فرادى وجهاعات .. وأول من هاجر من العشرة عمر تتابعت الهجرة وتواصل قدوم المهاجرين فرادى وجهاعات .. وأول من هاجر من العشرة عمر

 <sup>(</sup>٨) أبو حنيفة النعان المغربي ( دعائم الإسلام ) جـ ١ ص ١٧ . تحقيق أصف بن على أصغر فيضي . طبعة دار المعارف .
 عصر ـ سنة ١٩٦٩م .

<sup>(</sup>٩) (أسد الغابة) جـ ٢ ص ٣٨٩ في ترجمة سعيد بن زيد .

ابن الخطاب ، ثم سعيد بن زيد. ثم طلحة ، ثم عبد الرحمن. ثم الزبير. ثم عثمان. ثم أبو بكر. ثم على (١٠٠) .. ولكن هؤلاء العشرة فيهم أول ثمانية دخلوا فى دين الإسلام. فهم أولون فى الإسلام ، ومهاجرون ، إلى جانب الصفات والأمكانيات التى امتازوا بها وحازوها...

ولقد عرض ابن قتيبة للمعيار الذى استحقوا به تسمية المهاجرين الأولين فأضاف أن هؤلاء قد سموا بتلك التسمية لأنهم أدركوا بيعة الرضوان ، ثم نقل عن سعيد بن المسيب قوله : « من صلى إلى القبلتين فهو من المهاجرين الأولين » (١١٠) .. ولاشك أن هناك من شهد بيعة الرضوان ، وصلى إلى القبلتين غير هؤلاء العشرة . فاما أن نرفض هذا المعيار ، أو أن نفرق بين المهاجرين الأولين وبين تلك الهيئة السياسية التي أطلق عليها اسم المهاجرين الأولين.

لقد كان المعيار الذي اختير على أساسه هؤلاء النفر العشرة من كبار الصحابة لتكوين تلك الهيئة هو مجمل الأسباب التي قدمناها ، وهي التي يلخصها ويجمعها ماكان لهم من نفوذ وامكانيات في هذا الحي من قريش ، الذي هاجر ، وكون قبيلة قريش في المهجر ، والنفوذ والعصبية هما معيار الاختيار الأول في هذا المقام ، «لأن الشوري والحل والعقد لاتكون إلا لصاحب عصبية يقتدر بها على حل أو عقد أو فعل أو ترك » (١٢) كما يقول ابن خلدون .

تلك هي الهيئة التي انتقلت إليها أزمة السلطة وقيادة الدولة بعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام ، والتي أصبحت مسئولة عن فلسفة الشورى التي قام عليها نظام دولة الحلافة الحديد . .

وهذه الهيئة التى استأثرت بأمر قيادة الدولة العربية الإسلامية ، لم تستأثر بالشورى من دون الناس ، ولكنها استأثرت باصدار القرار الأخير ، وحصرت تولى منصب الخليفة فى واحد منها .. فكانت تتسع بنطاق الشورى ليشمل ما هو أوسع من دائرتها ، من المهاجرين والأنصار على السواء .. فأبو بكر عندما شرع يشاور الناس فيمن يعهد إليه بالخلافة من بعده ، عندما دنا منه الموت ، وكان قد عزم على العهد إلى عمر ، استشار ، فيمن استشار (أسيد بن حضير فى رهط من الأنصار) (١٣) وعندما سمع اعتراض بعض أعضاء هيئة المهاجرين الأولين \_ بخاصة

<sup>(</sup>١٠) (نهاية الأرب) جـ ١٦ ص ٣٢٢. ٣٢٥، ٣٢٦.

<sup>(</sup>١١) (المعارف) ص ٧٧ تحقيق د. ثروت عكاشة. طبعة دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٩م.

<sup>(</sup>۱۲) (المقدمة) ص ۱۷۷.

<sup>(</sup>١٣) القاضي عبد الجبار (تثبيت دلائل النبوة) جـ ١ ص ٢٧٤.

طلحة \_ على استخلاف عمر ، لشدته وغلظته \_ خيرهم بين أن يرضوا بتفويضه كى يختار لهم وبين أن يجتمعوا فيختاروا هم .. قال لهم : «أيها الناس ، قد حضرنى من قضاء الله ماترون وأنه لابد لكم من رجل يلى أمركم .. فإن شئتم اجتمعتم فائتمرتم ثم وليتم عليكم من أردتم وإن شئتم اجتهدت الكم رأيي .. قالوا : يا خليفة رسول الله ، أنت خيرنا وأعلمنا ، فاختر لنا » (١١) فاختر لنا » (١١) فاختر لنا » (١١) فاختر لنا » (١١) فاخترار عمر ، وعهد إليه ، بعد أن أتم المشاورة ورضى به أعضاء هيئة المهاجرين الأولين .

وفى انتقال الحلافة بعد عمر بن الخطاب إلى عثان بن عفان تتأكد فلسفة الشورى فى دولة الحلافة ، ويتسع نطاقها ليشمل كل من ضمته العاصمة من المسلمين ، مهاجرين كانوا أم أنصارا ، ولكن يظل القرار الحاسم للهيئة التى تميز المرشح وتختاره ، وهى هيئة المهاجرين الأولين ، وكانت يومئذ تتكون من : عثان وعلى وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد ابن أبى وقاص ، وكان الحضور منها خمسة ، إذ كان طلحة غائبا عن المدينة .

وكان عمر قد أكد على ضرورة المشورة ، وحذر من تكرار البيعة الفجائية التي تمت لأبي بكر ، فقال : «أيما رجل بايع رجلا بغير مشورة من الناس فلا يؤمر واحد منها » (١٥٠) .. وقبل أن يلقى ربه جمع الخمسة الحاضرين من هيئة المهاجرين الأولين وقال لهم : «يا معشر المهاجرين الأولين، إنى نظرت في أمر الناس فلم أجد فيهم شقاقا ولانفاقا ، فإن يكن بعدى شقاق ونفاق فهو فيكم . تشاوروا ثلاثة أيام ، فإن جاء كم طلحة إلى ذلك وإلا فأعزم عليكم بالله ألا تتفرقوا من اليوم الثالث حتى تستخلفوا أحدكم ، فإن أشرتم بها إلى طلحة فهو لها أهل (٢١٠) . وليصل بكم صهيب هذه الثلاثة أيام التي تتشاورون فيها ، فإنه رجل من الموالى لاينازعكم أمركم » .

ثم أراد عمر أن يوسع دائرة الشورى ، لا على صورتها العامة غير المنظمة ، إنما فى صورة اضافة أعضاء جدد إلى هذه الهيئة ، ولكن دون أن يكتسب الأعضاء الجدد حق التصويت واتخاذ القرار ، فخاطب الهيئة فى اجتماعه هذا قائلا : « وأحضروا معكم من شيوخ الأنصار وليس لهم من أمركم شيء ، وأحضروا معكم الحسن بن على وعبد الله بن عباس ، فإن لهما قرابة ، وأرجو لكم البركة فى حضورهما ، وليس لهما من أمركم شيء ، ويحضر ابنى عبد الله

<sup>(</sup>١٤) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ١٩. (وشرح نهج البلاغة) جـ ١ ص ١٦٤.

<sup>(</sup>١٥) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ٤٠.

<sup>(</sup>١٦) أى هو أهل للشورى ، فليشارك فيها . لأنه عضو هيئة المهاجرين الأولين .

مستشارا ، وليس له من الأمر شيء <sub>» (۱۷)</sub> .

ولعل تقلص عدد أعضاء هذه الهيئة من عشرة إلى خمسة هو الذى وقف وراء إضافة عمر لاعضائها هؤلاء المستشارين ، ولعله كذلك الذى جعل عمر يطلب من عار بن ياسر والمقداد ابن الأسود أن يقودا ثلاثين من المهاجرين ، ويطلب من أبى طلحة الأنصارى أن يقود خمسين من الأنصاركي يقوموا بحراسة البيت الذى تتم فيه اجتماعات هيئة المهاجرين الأولين ، والاشراف على أمر العاصمة ، والعمل على تمام اختيار الخليفة الجديد في مدة أقصاها ثلاثة أيام (١٨).

وعندما اجتمعت هيئة المهاجرين الأولين، ورضى أعضاؤها بمن يختاره عبد الرحمن بن عوف، بعد أن أخرج نفسه من الأمر، اجتهد عبد الرحمن في استقصاء آراء من كان بالمدينة من المسلمين. وفي اليوم الثالث، بخاصة، طلب من أعضاء الهيئة المكث في مكان الاجتاع، وقال لهم: «كونوا مكانكم حتى آتيكم، وخرج يتلقى الناس في أنقاب المدينة، متليًا لا يعرفه أحد فما ترك أحدا من المهاجرين والانصار وغيرهم من ضعفاء الناس ورعاعهم الاسألهم واستشارهم. أما أهل الرأى فأتاهم مستشيرا، وتلقى غيرهم سائلا يقول: من توى الخليفة بعد عمر!» (١٩٥) لقد أمضى الأيام الثلاثة «يستعلم من الناس ما عندهم ».. (٢٠٠).

فنحن هنا أمام هيئة تستأثر بالترشيح للخلافة من بين أعضائها وحدها ، وتتخذ القرار الحاسم فى الاختيار ، ولكنها لاتستأثر بالشورى ، بل إن عملها ، فيما يتعلق بالشورى ، هو تنظيمها ومد نطاقها كى يشمل ماكان ممكنا فى ظروف ذلك العصر الذى لم يكن يسمح بمد هذا النطاق إلى ما وراء حدود العاصمة .

وعلى أى الأحوال فإننا نلحظ أن مرور السنوات ، ونقصان عدد الأحياء من أعضاء هيئة المهاجرين الأولين قد اقترنا بادخال عناصر جديدة فيها ، ولعل انتشار الإسلام وثبات قواعد دولته ، وتغلغل عقائده فى القلوب قد خلق من عوامل الاستقرار والاطمئنان ما جعل

<sup>(</sup>١٧) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٢٢. ٣٣.

<sup>ِ (</sup>۱۸) (طبقات ابن سعد) جـ ٣ ق ١ ص ٢٦٥ . و (تثبيت دلائل النبوة ) جـ ١ ص ٢٧٩ . و (صحيح البخارى) جـ ٩ ص ٩٧ . كتاب الأحكام .

<sup>(</sup>١٩) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٢٤.

<sup>(</sup>۲۰) الماوردى (الأحكام السلطانية) ص ١٢.

قادة الدولة ، وبالذات عمر بن الحطاب ، يفكرون فى مد نطاق الهيئة التى أنيط بها أمر اختيار خليفة المسلمين . ويشهد لذلك قول عمر قبيل وفاته : ان «هذا الأمر فى أهل بدر ما بقى منهم أحد ، وفى كذا وكذا ، وليس فيها لطليق ولا لولد طليق ولا لمسلمة الفتح شىء » (٢١) .

فهنا أخذت قاعدة الشورى في الاتساع ، لأن الظروف قد تغيرت ، والولاء للدولة الجديدة قد تزايد وانتشر ، ولأن عدد الصفوة الذين تكونت منهم هيئة المهاجرين الأولين قد أخذ في الانقراض .

ولقد بدأت تجربة على بن أبى طالب مع الشورى من حيث انتهت وصايا عمر بن الخطاب واضافاته .. فلقد أصبح الصحابة الأحياء من الذين حضروا غزوة بدر هم أصحاب الحق فى اختيار الخليفة ، وللمهاجرين والأنصار بعامة حق الشورى والاشتراك فى البيعة وعليهم اظهار الرضى بالخليفة الحديد .

وبعد مقتل عثمان ذهب الناس إلى على يطلبون مبايعته ، وقالوا : « نبايعك ، فحد يدك ، لابد من أمير ، فأنت أحق بها » ، فأنكر عليهم ممارسة حق ليس لهم وقال : « ليس ذلك إليكم ، إنما هو لأهل الشورى وأهل بدر ، فمن رضى به أهل الشورى وأهل بدر فهو الخليفة ، فنجتمع وننظر فى هذا الأمر » . (٢٢)

ويكتب إلى معاوية ، فيؤكد المبادئ التي قررها عمر أواخر عهده ، فيقول : «... وإنما الشورى للمهاجرين والأنصار ، فإذا اجتمعوا على رجل فسموه إماماً كان ذلك لله رضى ... واعلم يا معاوية أنك من الطلقاء الذين لا تحل لهم الحلافة ولا تعقد معهم الإمامة ولا. تعرض فيهم الشورى ..» (٢٣) .

وفى الحوار الذى نهض به القراء مع كل من معاوية وعلى ، وهم معسكرون به (صفين) نلمح بروز ضرورات كانت تقتضى توسيع قاعدة الشورى لتشمل نطاقا أبعد مما سمح به عمر ووقف عنده على . فلم يكن قد بقى من البدريين يومئذ إلا عدد قليل ، وعدد ممن بقى من المهاجرين البارزين قد اعتزل الصراع الدائر بين على ومعاوية ، والدولة العربية

<sup>(</sup>۲۱) (طبقات ابن سعد) جـ٣ ق ١ ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢٢)( الإمامة والسياسة ) جـ ١ ص ٤١ .

<sup>(</sup>۲۳) (المصدر السابق). جد ١ ص ٨٠، ٨١.

الإسلامية قد اتسعت أرجاؤها ، وثبتت قواعدها ، واكتسبت ولاء الكثيرين من سكان الحواضر والبوادي خارج وسط شبه الجزيرة ، ومن ثم فإن بقاء حق الشوري محصورا في المهاجرين والأنصار الموجودين بالعاصمة فقط ، مع حرمان حتى أبنائهم الذين شبوا وأصبحوا رجالاً منه وبقاء سلطة اختيار الخليفة وترشيحه وتمييزه في بقية الشوري والبدريين قد أصبح أمرا مضيقا على الناس من حقهم أن يضيقوا به ويتململوا منه ، وبصرف النظر عن نوايا معاوية ، فلقد ركب هذه الموجة ، وتحدث باسم الذين يريدون أن تتسع قاعدة الشورى لتشملهم ، فقال للقراء حين حاوروه : إن عليا قد «ابتز الأمر دوننا ، على غير مشورة منا ولا ممن ها هنا معنا " بالشام ، بمن فيهم " من هاهنا من المهاجرين والأنصار " وعندما عرض القراء هذه المطالب على على رفضها ، وتمسك بأن هذا الحق إنما هو «للبدريين دون الصحابة !» (٢٤) .. ولا نعدو الحقيقة إذا قلنا ان قوة حجة معاوية وحديثه باسم الواقع الجديد . وتعبيره عن المستقبل الذي يطلب لقاعدة الشورى أن تتســع كل ذلك قد أكسبه الأنصار والمؤيدين ، وذلك رغم اختلاف النوايا عن المطالب المعلنة . . لقد كسب معاوية بطلبه توسيع قاعدة الشورى ، وخسر على برفضه ذلك ، مع أن علياكان أقرب إلى روح الشورى من معاوية بكثير. وعندما آل الأمر إلى معاوية طويت صفحة دولة الخلافة ونظامها الذي أسس على فلسفة الشورى . وتحولت الدولة إلى ملك وراثى احتكره الأمويون . وسادت ، بدلا من الشوري ، تلك النظرية التي تقول : إن «كل ما أمكن الملك أن ينفرد به دون خاصته وحامته (٢٥) فمن اخلاقه ألا يشارك أحدا فيه .. كذا حكى عن أنوشروان ومعاوية . وحكى عن الرشيد مايقرب من هذا ؟! (٢٦) .

اجهضت اذن تجربة الشورى فى الدولة العربية الإسلامية ، وبدلا من أن تعيش وتتطور الهيئة التى تكونت ونهضت بمهام ترشيح الخليفة وتنظيم الشورى لاختياره وتقرير الاختيار وعقد البيعة له ، بدلا من أن تعيش وتتطور بتوسيع قاعدة الشورى ذهبت بذهاب دولة الخلافة ونظامها وفلسفتها فى الشورى ، ولم نعد نسمع عن الشورى إلا حديثا تردده الفرق الإسلامية المناهضة لنظم الحكم التى سادت ، وهو حديث نظرى ، وأكثر من ذلك فانه حديث يتناول الشورى دون أن يقدم تصورا لشكل تنظيمى يجسد الشورى فى مؤسسة من المؤسسات .

<sup>(</sup>٢٤) (شرح نهج البلاغة) جـ ٤ ص ١٦.

<sup>(</sup>۲۵) عامته .

<sup>(</sup>٢٦) (التاج) ص ٩٧.

ولكنا نعتقد أن التراجع الذي حدث لتجربة الشورى وفلسفتها لا يعنى أن التفكير في اعادتها ، واعادتها منظمة من خلال مؤسسات متخصصة قد غاب تماما عن ساحة الفكر ومحاولات التطبيق .. فهناك تجربة لعمر بن عبد العزيز عندما ولى أمر المدينة ، قبل توليه الخلافة ، شرع فيها بتكوين مجلس محلى للشورى تعلو سلطته سلطة الوالى .. وخبر هذه التجربة يورده ابن سعد في طبقاته عندما يقول : « لما قدم عمر بن عبد العزيز المدينة ، وإليا عليها كتب حاجبه الناس ، ثم دخلوا فسلموا عليه ، فلما صلى الظهر دعا عشرة نفر من فقهاء البلد : عروة بن الزبير ، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة . وأبي بكر بن عبد الرحمن ابن الحارث . وأبي بكر بن سلمان بن أبي حشمة ، وسلمان بن يسار ، والقاسم بن محمد . وسلم بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عمر ، وعبد الله بن عامر بن ربيعة ، وخارجة ابن زيد بن ثابت .. فحمد الله وأثنى عليه بما هو أهله ، ثم قال : «إنى دعوتكم لأمر تؤجرون عليه وتكونون فيه أعوانا على الحق ، ما أريد أن أقطع أمواً إلا برأيكم أو برأى من حضر منكم ، فإن رأيتم أحداً يتعدى ، أو بلغكم من عامل ظلامة ، فاحرج بالله على أحد بلغه ذلك إلا أبلغني !» (٢٧) .

فهو مجلس من حقه وواجبه المراقبة ورصد التعدى وظلم العال . ومن حقه كذلك على الوالى ألا يقطع أمرا الا برأيه .. وللمرء أن يسأل لماذا جعل عمر بن عبد العزيز عدد أعضاء هذا المجلس عشرة ؟ ألانه كان عدد أعضاء هيئة المهاجرين الأولين ؟!.. ربما كان ذلك هو السبب ، فهى التراث الذي يقاس عليه في هذا المقام .

وفى الفكر النظرى تطرق الحديث إلى المفاصلة بين ممارسة الشورى فى صورتها الفردية عندما يستعين الحاكم بآراء أهل الشورى كل على انفراد ، وبين ايجاد الشكل المنظم لاجتماع أهل الشورى كى يدور الحوار وتدرس القضايا وتؤخذ الآراء وهم مجتمعون .. والماوردى .. وهو معتزلى ــ يعرض لهذه القضية الحلافية ، وينبه فيها إلى مذاهب الأمم ، ثم يعرض مذهبه فيها .. فيقول : إن مذهب الفرس هو الاجتماع المنظم لأهل الشورى ، وهناك أمم أخرى تفضل استشارتهم كأفراد وعلى انفراد ، أما مذهبه هو فغير هذين المذهبين ، يقوم على الجمع بينها والاستفادة من محاسنها ، حسب طبيعة القضية المطروحة للاستشارة ، ولأهمية هذا التصور ، الذى لانلتق عمله كثيرا فى تراثنا نقدم عبارة الماوردى ، إذ يقول :

<sup>(</sup>۲۷) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٢٤٥. ٢٤٦.

إن الحاكم «لاينبغى أن يتصور فى نفسه أنه إن شاور فى أمره ظهر للناس ضعف رأيه وفساد رويته ، حتى افتقر إلى رأى غيره ، فإن هذه معاذير النوكى (٢٨) . وليس يراد الرأى للمباهاة به ، وإنما يراد للانتفاع بنتيجته ، والتحرر من الخطأ عند زلله ، وكيف يكون عارا ما أدى إلى صواب ، وصد من خطأ ؟!

فإذا استشار الجماعة ، فقد اختلف أهل الرأى فى اجتماعهم عليه وانفراد كل واحد منهم ه .

فلذهب الفرس: أن الأولى اجتماعهم على الارتباء واجالة الفكر، ليذكركل واحد منهم ما قدحه خاطره، وانتجه فكره، حتى إذا كان فيه قدح عورض، أو توجه عليه رد نوقض، كالجدل الذى تكون فيه المناظرة، وتقع فيه المنازعة والمشاجرة، فإنه لايبتى فيه مع اجتماع القرائح عليه، خلل إلا ظهر، ولا زلل إلا بان.

وذهب غيرهم ، من أصناف الأمم : إلى أن الأولى استسرار كل واحد بالمشورة ليجيل كل واحد منهم فكره فى الرأى ، طمعا فى الحظوة بالصواب ، فإن القرائح إذا انفردت استكدها الفكر ، واستفرغها الاجتهاد ، وإذا اجتمعت فوضت ، وكان الأول من بدائهها متبوعا .

ولكُل واحد من المذهبين وجه ، ووجه الثاني أظهر.

والذى أراه فى الأولى غير هذين المذهبين على الاطلاق ، ولكن ينظر فى الشورى ، فان كانت فى حال واحدة : هل هى صواب أم خطأ ، كان اجتاعهم عليها أولى ، لأن ما تردد بين أمرين ، فالمراد منه الاعتراض على فساده ، أو ظهور الحجة فى صلاحه ، وهذا مع الاجتاع أبلغ ، وعند المناظرة أوضح ... وإن كانت الشورى فى خطب قد استبهم صوابه ، واستعجم جوابه ، من أمور خافية ، وأحوال غامضة ، لم يحصرها عدد ولم يجمعها تقسيم ، ولا عرف لها جواب يكشف عن خطئه وصوابه ، فأولى فى مثله : انفراد كل واحد بفكره ، وخلوه بخاطره ، ليجتهد فى الجواب ، ثم يقع الكشف عنه : أخطأ هو أم صواب ؟ فيكون الاجتهاد فى الجواب منفردا ، والكشف عن الصواب مجتمعا ، لأن الانفراد فى الاجتهاد أوضح ، والاجتهاء على المناظرة أبلغ ! ... » (٢٩)

<sup>(</sup>٢٨) النوكي : هم الحمقي .

<sup>(</sup>٢٩) (أدب الدنيا والدين) ص ٢٩٢. ٢٩٣ تحقيق مصطفى السقا. طبعة القاهرة. الرابعة سنة ١٩٧٣م.

فهو مع تنظيم جهاز الشورى ، يجبد الدراسة الفردية للقضايا المشكلة ، ثم عرضها مدروسة فى الاجتاع العام لهيئة الشورى . ولعل دراسة مفصلة ومتخصصة لموضوع الشورى \_ وليس هذا مقامها \_ أن تضع يدنا على نماذج أخرى ، فى التطبيق \_ غير تجربة عمر بن عبد العزيز \_ وفى الفكر النظرى عن الشورى كمؤسسة منظمة \_ غير فكر الماوردى \_ وكفى بها هنا مثلين على بقاء قضية الشورى حية فى الواقع والفكر الإسلامى بعد موت تجربتها الأولى بانقضاء دولة الخلفاء الراشدين

# الفصل الثالث الصّبراع ..على السُّلطة

بدأت خلافات المسلمين بعد الرسول ، في السياسة وليس في الدين ، وتركزت الخلافات وما أدت إليه من صراعات في موضوع الخلافة وأصول الحكم وفلسفته بالذات .. لم يختلفوا على أن « لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله » ولا على الإيمان بالغيب والملائكة والجزاء ، ومن سبق من الأنبياء والرسل وما نزل عليهم من الصحائف والكتب والالواح . . كما أنهم لم يختلفوا على الصلاة والصوم والحج إلى بيت الله الحرام .. وحتى الخلاف الذي حدث حول الزكاة ، على عهد أبي بكر والذي أدى إلى الحروب التي سميت بـ (حروب الردة) ، حتى هذا الخلاف كان سياسيا ، لا دينيا ، والحرب والصراع من حوله دار بين (أهل القبلة).

والاشعرى يقول : إن ﴿ أُولَ مَا حَدَثُ مِنَ الاختلافُ بِينَ المُسْلَمِينِ لَـ بَعْدُ نَبِيهُمْ صَلَّى الله عليه وسلم ــ اختلافهم في الإمامة .. كان الاختلاف بعد الرسول في الإمامة . ولم يحدث خلاف غيره في حياة أبي بكر وأيام عمر . إلى أن ولى عثان بن عفان . وأنكر قوم عليه . في ا آخر أيامه . أفعالا . . ثم بويع على بن أبى طالب . فاختلف الناس فى أمره ، فمن بين منكر لامامته ، ومن بين قاعد عنه . ومن بين قائل بامامته . معتقد لخلافته .. ثم حدث الاختلاف في أيام على في أمر طلحة والزبير ، وحربهما إياه . وفي قتال معاوية إياه .. ، (١) .

وهذا الخلاف السياسي لم يكن فقط أول خلاف. بل كان كذلك (أعظم خلاف).

<sup>(</sup>۱) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ٣٤ و ٣٩ و ٤٧ و ٤٩ و ٥٤ و ٥٠ و ٦٠ و ٦٠.

والمسلمون لم يقاتل بعضهم بعضا لأسباب دينية وإنما جردوا السيف فقط لهذا السبب السياسي والشهرستاني يقرر هذه الحقيقة فيقول: « ... وأعظم خلاف بين الأمة خلاف الإمامة و الإمامة و كل الإمامة و كل الإمامة و كل زمان .. » (٢)

ونحن نضيف: إن هذا الخلاف قد ظل الوحيد والأعظم حتى أمد طويل فى عمر الإسلام والمسلمين. وحتى تمت الفتوح وتفاعلت الأفكار العربية الإسلامية ثم تصارعت مع الملل والنحل والعقائد الأخرى. فظهر الخلاف فى العقائد. من نحو التجسيد والتنزيه. وقدم المكلمة وخلقها، وغيرها من خلافات الأصول. أما قبل ذلك فلقد ظل الخلاف فى الإمامة ومن حولها هو الحلاف الوحيد بين المسلمين.

فنى السقيفة ، وقبل دفن جثان الرسول عليه الصلاة والسلام . حدث بين المهاجرين والأنصار أول خلاف على الإمارة .

وبعد البيعة لأبى بكر مباشرة حدث الخلاف بينه وبين أنصاره ، من جانب ، وبين نفر من بنى هاشم ، ومعهم فئة قليلة . أرادوا أن تكون البيعة لعلى بن أبى طالب . من جانب آخر .

وبعد أشهر من هذه البيعة الأولى حدثت حروب (الردة) للخلاف حول سلطة الخليفة الجديد. عندما استمرت بعض القبائل تدين بالإسلام ولكنها رفضت الانصياع لما حدث فى المدينة من نقل سلطة الرسول الزمنية إلى أبى بكر. وقال قائلهم:

أطبعنا رسول الله إذ كان بيننا فيا لعباد الله ما لأبي بكر أبورثها بكر إذا مات بعده فتلك لعمرو الله قاصمة الظهر؟! وعهد عمر وإن لم يشهد «خلافا» حول الإمامة إلا أنه قد شهد «حدلا» من حولها وما يشبه الصراع عليها.

وفى السنوات الأخيرة من عهد عثان بن عفان برم الكثيرون بما أحدث من احداث. وطلب البعض خلعه. ورفض هو محتجا بما يشبه منطق القائلين «بالحق الإلهي »..

<sup>(</sup>٢) (الملل والنحل) جـ ١ ص ٢٨.

وحجتهم . ثم انتهى هذا الخلاف تلك النهاية الدامية التى نقلت الصراع حول الخلافة من نطاق الخاصة إلى نطاق العامة . ومن رحاب العاصمة ليعم جميع الاصقاع والأطراف . ومن الصراع بالوسائل السلمية إلى الاستعانة بالقتال .

وكان عهد على سلسلة من الخلافات والصراعات والحروب حول الخلافة .. بينه وبين بقية الشورى . إذ حاربه بعضهم واعتزله البعض الآخر .. وبينه وبين معاوية وأهل الشام .. وبينه وبين الخوارج بعد التحكيم .

وفى أواخر عهد على ظهر الخلاف النظرى من حول الإمامة . عندما ظهرت فكرة الغلو فى على . المنسوبة إلى عبد الله بن سبأ ، والتى ربماكانت رد فعل لبواكير الفكر النظرى عن الحلافة التى ظهرت بتكون الحوارج كأول فرقة منظمة من فرق الإسلام .

ثم كان ظهور الفكر الجبرى على عهد معاوية . ومن بعده ملوك بنى أمية . تبريرا لانتقال السلطة إلى الطلقاء . وتغير طبيعتها ، إذ كان معاوية يقول : « لو لم يرنى ربى أهلا لهذا الأمر ماتركنى وإياه ، ولوكره الله تعالى مانحن فيه لغيره ! . . وأنا خازن من خزان الله تعالى ، أعطى من أعطاه الله . وأمنع من منعه الله . ولوكره الله أمرا لغيره ؟! » .

وعندما اشتدت ثورات الخوارج وانتشرت ضد سلطة بنى أمية ، ظهرت نظرية الخوارج فى تكفيرهم ، وظهر الإرجاء ردا على الخوارج ، ثم ظهرت نظرية المنزلة بين المنزلتين .. كل ذلك فى خضم الصراع على السلطة ، وبسبب الخلافة ومن حولها .

وهكذا كان خلاف المسلمين حول السلطة والحلافة وأصول الحكم وفلسفته : أول خلاف ، وأعظم خلاف . وأطول خلاف .

### الصراع على السلطة في عهد أبي بكر:

حتى نفهم وتحلل ونعى أبعاد الخلاف الذى حدث على السلطة فى سقيفة بنى ساعدة . بين المهاجرين والأنصار . لابد أن نستحضر عناصر البنية التى تكونت منها الدولة العربية الإسلامية فى يثرب بعد الهجرة ، وأوثق مصدر لمن يريد ذلك هو « دستور » هذه الدولة ، الذى أصدره الرسول عليه الصلاة والسلام . وسماه « الصحيفة » أو « الكتاب » ، وهو تعاقد تم بين أطراف عدة اجتمعت على تكوين هذه الجاعة الجديدة ودولتها الجديدة .

والسطور الأولى لهذا الدستور تقول: «هذا كتاب من محمد النبي، بين: المؤمنين والمسلمين من قريش، ويثرب، ومن تبعهم، ولحق بهم، وجاهد معهم، إنهم أمة واحدة من دون الناس..»

ثم يمضى الدستور ليعدد . بالتفصيل ، لبنات هذا الكيان الذى حولته هذه الدولة إلى «أمة واحدة من دون الناس» . . فيذكر المهاجرين من قريش كحى مستقل ، له ذاتية متميزة ، وبين أفراده روابط خاصة بهم لا يشتركون فيها مع غيرهم من أعضاء هذه الأمة الجديدة «فالمهاجرون من قريش على ربعتهم ( $^{(1)}$ ) ، يتعاقلون بينهم ، وهم يفدون عانيهم ( $^{(2)}$ ) بالمعروف والقسط بين المؤمنين . . » .

ثم يذكر قبائل المدينة وأحياءها ، فيجعل لكل حي تلك الذاتية المتميزة ، ويقر أفراده على نفس الروابط الحاصة التي تربطهم والتي لايشتركون فيها مع أعضاء الأمة الجديدة .. وفي هذا الصدد يذكر أحياء : بني عوف .. وبني الحارث .. وبني ساعدة .. وبني جشم .. وبني النبيت . وبني الأوس .

ثم يقرر الدستور نوعا من الاتحاد الذي يجمع بين المؤمنين ، المهاجرين منهم والانصار ، في صورة حقوق مشتركة وواجبات واحدة وميزات متساوية وعلائق متحدة .. فيقرر «أن المؤمنين لايتركون مفرحا (٥) بينهم أن يعطوه بالمعروف في فداء أو عقل .. وأنه لايحالف مؤمن مولى مؤمن من دونه .. وأن المؤمنين على من بغى منهم . أو ابتغى دسيعة ظلم (٢) ، أو اثم ، أو عدوان ، أو فساد بين المؤمنين . وأن أيديهم عليه جميعا . ولو كان ولد أحدهم .. ولا يقتل مؤمن مؤمنا في كافر . ولاينصر كافرا على مؤمن .. وأن ذمة الله واحدة ، يجير عليه أدناهم .. وأن المؤمنين بعضهم موالى بعض دون الناس .. وأن سلم المؤمنين واحدة ، لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله عز وجل الا على سواء وعدل بينهم .. وأن المؤمنين المتقين على المؤمنين يبوء (٧) بعضهم عن بعض بما نال دماءهم في سبيل الله .. وأن المؤمنين المتقين على

<sup>(</sup>٣) أمرهم الذي كانوا عليه (وضبط «ربعتهم»: بكسر الراء وفتح الباء والعين).

<sup>(</sup>٤) أى أسيرهم .

<sup>(</sup>٥) المفرح ــ بضم الميم وسكون الفاء وفتح الراء ــ هو المثقل بالديون والكثير العيال .

<sup>(</sup>٦) الدسيعة : العطية .

<sup>(</sup>٧) البواء ـ بضم الباء ـ : المساواة .

أحسن هدى وأقومه . وأن من اعتبط (^) مؤمنا قتلا ، عن بينه ، فانه قود به ، الا أن يرضى ولى المقتول ، وأن المؤمنين عليه كافة ، ولا يحل لهم إلا القيام عليه . وأنه لا يحل لمؤمن أقر بما فى هذه الصحيفة ، وآمن بالله واليوم الآخر أن ينصر محدثا ولا يؤويه . وأنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله وإلى محمد » .

ثم يمضى الدستور فيتحدث عن يهود المدينة ، الذين يكونون لبنة من لبنات هذه الجاعة الجديدة ، فيذكر أحياءهم ، كما ذكر أحياء الأنصار .. يهود بنى عوف .. ويهود بنى النجار .. ويهود بنى الحارث ويهود بنى ساعدة .. ويهود بنى جشم .. ويهود بنى الأوس .. ويهود بنى ثعلبة .

ثم يتحدث عما لليهود بعضهم مع بعض من روابط خاصة وعلائق متميزة. وعما يجمعهم مع المؤمنين من روابط ومسئوليات وحقوق وواجبات تكون وحدتهم في هذه الجاعة الحديدة.

وكذلك يمضى الدستور إلى الحديث، بنفس المنهج، عن الموالى الذين يتبعون تلك القبائل وهذه الأحياء (٩). فالوحدة التي تكونت على أساسها هذه الجاعة الجديدة هي مزيج من « وحدة القبيلة » و « الوحدة الدينية » و « الوحدة السياسية » التي تجمع المسلمين واليهود ضد مشركي قريش وحلفائهم .. قبائل المسلمين كل منها وحدة بذاتها .. ثم المسلمون جميعا وحدة واحدة .. وقبائل اليهود \_ أو بالأحرى الاجزاء والاحياء اليهودية من هذه القبائل \_ كل منها تكون وحدة \_ ثم المسلمون واليهود جميعا يكونون وحدة واحدة .. ثم المسلمون واليهود جميعا يكونون وحدة هذه الجاعة الجديدة . وبتعبير الصحيفة : «إن يهود أمة مع المؤمنين » !

لقد بقيت . إذن ، وعاشت داخل هذه الوحدة الجديدة ، ذاتية القبيلة ، ونعراتها ومصالحها . وتقاليدها ، وطموحاتها ، ولم تكن السلطة ، في عهد الرسول ، مطمح أحد ، لأنه المتلقى عن السماء ، الذي ضم السلطة الزمنية إلى سلطان الدين ، أما وقد انتقل إلى بارئه ، والتقى المهاجرون والأنصار في سقيفة بني ساعدة ، فما كان غريبا ولاشاذا أن يحدث التنافس والخلاف والصراع على السلطة والإمارة .. فهم جميعا مسلمون . ولم يختلفوا في

<sup>(</sup>٨)أى قتل بلا موجب.

<sup>(</sup>٩) (نهاية الأرب) جد ١٦ ص ٣٤٨ ــ ٣٥١.

الدين ، ولكنهم أبناء دولة واحدة . احتفظ دستورها لكل قبيلة من قبائلها بذاتية متميزة ولقد جمعهم بالأمس الولاء لسلطان الرسول في حياته ، فخلافهم على هذا السلطان ، في جانبه الزمني . بعد وفاته ، هو أمر مشروع لايقدح في إيمانهم بالله ولا في وفائهم لرسوله عليه الصلاة والسلام .

ليس بالشاذ، اذن، أن يقع الخلاف بين قريش والانصار، بل لقد كان الطبيعى والمنتظر أن يقع هذا الخلاف. فقريش كانت تشعر بأن الأنصار، بعد الهجرة وبالإسلام يحاولون أن يحتلوا بين العرب مكانتها هي قبل الإسلام، ومدينتهم يثرب قد انتزعت أهمية العاصمة من مكة ، ناهيك عن دخول الانصار في جيش الفتح على قريش في عقر دارها، الأمر الذي أدخل مسلمة الفتح القرشيين في الدين الجديد رهبة من سيف الإسلام الذي كان أغلب حملته يومئذ من الأنصار!

بل إن موقف سعد بن عبادة الذي طمح إلى الإمارة يوم السقيفة قبل أن تنتزعها منه قريش لأبى بكر، إن موقفه من قريش يوم فتح مكة ليعد مقدمة لخلاف السقيفة، مقدمة منطقية تفضى إلى أحداث هذا الخلاف. فلقد كانت راية جيش الفتح فى ذلك اليوم مع سعد بن عبادة، وكانت أوامر الرسول ألا يبدأ المسلمون بقتال، ولكن يبدو أن سعد بن عبادة كان يريد أن يستأصل شأفة القرشيين الذين لم يدخلوا بعد فى الإسلام \_ وهم الذين سبق أن قبضوا عليه عند رجوعه ليثرب من بيعة العقبة وعادوا به لمكة وعذبوه « فجعلوا يده إلى عنقه بنسعة. وجعلوا يضربونه ويجرون شعره، وكان ذا جمة » (١٠٠) وعندما مر بأبى سفيان، زعيم قريش، نظر إليه سعد وقال: « اليوم يوم الملحمة، اليوم تستحل الحرمة اليوم أذل الله قريشا »!

فلما حاذى موكب الرسول مكان أبى سفيان ، فزع إليه وناداه : «يارسول الله . أمرت بقتل قومك ؟! فإنه زعم سعد ومن معه حين مر بنا أنه قاتلنا . وقال : اليوم يوم الملحمة اليوم تستحل الحرمة ، اليوم أذل الله قريشا ! وإنى أنشدك الله في قومك . فأنت أبر الناس وأوصلهم وأرحمهم » !

<sup>(</sup>١٠) (نهاية الأرب) جـ ١٦ ص ٣١٧. و النسعة » بكسر النون وسكون السين ــ السير المضفور يجعل زماما للبعير. والجمة من شعر الرأس ماسقط على المنكبين.

وذهب العباس بن عبد المطلب إلى الرسول يقول: «يارسول الله ، هلكت قريش ، لا قريش بعد اليوم ، إن سعد بن عبادة قال كذا وكذا ، وأنه ضيق على قريش ، ولابد أن يستأصلهم » 1.

وذهب عثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف إلى الرسول فقالًا له : «يارسول الله . والله مانأمن سعدا أن تكون منه في قريش صولة »!

فهدأ الرسول من روع أبي سفيان ، وقال له : « يا أبا سفيان ، اليوم يوم المرحمة . اليوم أعز الله فيه قريشًا » !.. وعالج الرسول الأمر محكمته « فأمر أن تنتزع الراية من سعد بن عبادة ، وتدفع إلى ابنه قيس بن سعد . لئلا يجد فى نفسه سعد شيئا » ! .

ولقد صور الشاعر ضرار بن الخطاب الفهرى نزعة الانتقام التي كانت عند سعد من قريش. والتي كادت أن تتحول إلى ملحمة تستأصل قريشا يوم الفتح فقال :

حين ضاقت عليهم سعة الأرض وعاداههم الله السماء والتقت حلقتا البطان على القو م ونودوا بالصيلم الصلعاء(١١١) إن سعدا يريد قاصمة الظهر بأهل الحجون والبطحاء خررجى لو يستطيع، من الغيظ رمانا بالنسر والعواء(١٢) وغـــر الصـــدر لايهم بشيء غير سفك الـدمـا وهـتك النساء عينه هيند بالسوءة السوآء وابن حرب بدا من الشهداء ياحاة اللواء أهل اللواء رج والأوس أنجم الهيــــجـــاء فقعة القاع في أكف الاماء (١٣)

يانبي الهدى إليك لجساحي قريش ولات حين لجساء قمد تبلظى على البطاح وجاءت اذ یسنادی بنال حی قریش فسلئن أقسحه السلواء ونسادي ثم ثـــابت إلــيــه من بهم الخز لستسكونن بسالسبسطساح قسريش

<sup>(</sup>١١) التقت حلقتا البطان : مثل يضرب في بلوغ الأمر ، والبطان : حزام يجعل تحت بطن البعير ، والصيلم : الداهية

<sup>(</sup>١٢) النسر والعواء: كوكبان.

<sup>(</sup>١٣) الفقعة ــ بكسر الفاء وسكون القاف ــ ضرب من الكماة ، وهي البيضاء الرخوة ، يشبه بها الرجل الذليل .

فانهيانيه فانه أسد الاسد لدى الغاب والغ فى الدماء إنه مطرق يسريد لنا الأمر سكوتا كالحية الصماء (١٤)! لقد كانت ضغينة فى نفس سعد بن عبادة ضد قريش ، التى غزت المدينة يوم الأحزاب ، وقتلت من قومه يوم أحد ، وحاربها الأنصار عدة سنوات قبل يوم الفتح .. وإذا جاز للباحثين والمؤرخين أن يروا فى بغض مسلمة الفتح لعلى بن أبى طالب شعورا له مايبرره ، لقتله بعض أهلهم وهم على الكفر . أفلا نجد لبغض سعد بن عبادة لمشركى قريش مايبرره وهم الذين قتلوا من قومه أبطالا حاربوا تحت رايات الإسلام ؟! .

وموقف ثان يجسد المشاعر غير الودية التي كانت لدى سعد بن عبادة وقومه الأنصار تجاه قريش ، قوم الرسول ، فعقب غزوة حنين قسم الرسول غنائمها في قريش وقبائل أخرى واستثنى الأنصار «فوجد هذا الحي من الأنصار في أنفسهم . حتى كثرت منهم القالة » فذهب سعد بن عبادة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال له : «يا رسول الله ، إن هذا الحي من الأنصار قد وجدوا عليك في أنفسهم بما صنعت في هذا الفيء الذي أصبت : قسمت في قومك وأعطيت قوما من العرب عطايا عظاما . ولم يكن في هذا الحي من الأنصار منها شيء ؟! . . » . وأراد الرسول أن يعلم : هل وجد سعد كها وجدت الأنصار ؟ فسأله : «فأين أنت من ذلك يا سعد ؟ فقال : يا رسول الله ، ما أنا إلا من قومي ! » . عند ذلك طلب الرسول من سعد أن يجمع الأنصار . وخطبهم فطيب خاطرهم عندما قال : «ألا ترضون ، يا معشر الأنصار ، أن يذهب الناس بالشاة والبعير ، وترجعون برسول الله إلى رحالكم ؟! والذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت أمرأ من الانصار . فبكي القوم ولو سلك الناس شعبا وسلكت الأنصار شعبا لسلكت شعب الأنصار . فبكي القوم وقالوا : رضينا برسول الله قسماً وحظاً ! . » (١٥)

كانت الانصار قد أدركت منذ بيعة العقبة أنها بهجرة الرسول إلى يثرب إنما تؤسس ملك العرب بقيادتها وتجعل من مدينتها عاصمة الرسول والعرب ومنارة الإسلام، ومنذ ذلك اليوم كانت تخشى أن تعود القيادة والعاصمة إلى قريش ومكة من جديد فلقد استوثقوا

<sup>(</sup>١٤) (نهاية الأرب ) جـ ١٧ ص ٣٠٣ ، ٣٠٣ . وابن عبد البر (الدرر فى اختصار المغازى والسير ( ص ٢٣١ . تحقيق د . شوقى ضيف . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ .

<sup>(</sup>١٥) (الدرر في اختصار المغازي والسير) ص ٢٤٩ ، ٢٥٠ ، ٢٥١ .

من الرسول منذ تلك البيعة أن انحيازه إليهم ليس موقوتا ، وذلك عندما سألوه هل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ــ فوفينا بما عاهدناك عليه ــ ثم أظهرك الله ، أن ترجع إلى قومك . وتدعنا ؟! فأجابهم رسول الله : بل الدم الدم ، الهدم الهدم ! أنتم منى وأنا منكم ، أحارب من حاربتم وأسالم من سالمتم .. (١٦)

كانت الأنصار قد طمحت إلى القيادة ، وكان سعد بن عبادة ، زعيم الخزرج والمتحدث في المواطن باسم الأنصار ، وأحد النقباء الاثنى عشر الذين بايعوا باسم قومهم رسول الله في بيعة العقبة . كان مؤهلا للقيادة وطامحا إليها كذلك . وكان هذا الحي من قريش الذي يتزعمه المهاجرون الأولون هو الند المنافس في هذا المقام .

وبينا المهاجرون الأولون في شغل بأمر تجهيز الرسول لدفنه ، وبأمر تهدئة النفوس التي أفزعها موته وبعد أن تواعدوا على ارجاء البت في أمر الإمارة إلى الغد .. اجتمعت الأنصار في سقيفة بني ساعدة كي يتدبروا أمرهم والإمارة وموقفهم من المهاجرين إذا هم نازعوهم الأمر ، وفي الاجتاع ، ومن بين الأنصار ، كانت هناك «عيون » لأبي بكر تحبه ، وترى أحقيته في الخلافة ، ومن هذه «العيون » رجلان من الانصار ، ممن شهدا بدرا . هما : غوم بن ساعدة . ومعن بن عدى .. كان هذان الرجلان ذوى حب لأبي بكر في حياة رسول الله ، واتفق مع ذلك بغض وشحناء كانت بينها وبين سعد بن عبادة .. فلما نصب الانصار سعدا . قال عويم بن ساعدة : يا معشر الخزرج . إن كان هذا الأمر فيكم فعرفونا ذلك ، وبرهنوا حتى نبايعكم ، وان كان لهم - (المهاجرين) - دونكم فسلموا اليهم ، فوالله ما هلك رسول الله حتى عرفنا أن أبا بكر خليفة .. فشتمه الأنصار وأخرجوه ، فانطلق مسرعا حتى التحق بأبي بكر ، فشحذ عزمه على طلب الخلافة » .. ولقد عرف أبو بكر لمعن بن عدى وعويم بن ساعدة صنيعها فأكرمها في خلافته ، بينا «أقبلت الأنصار بكر لمعن بن عدى وعويم بن ساعدة صنيعها فأكرمها في خلافته ، بينا «أقبلت الأنصار عليها فعيروهما بانطلاقها إلى المهاجرين . وأكروا فعلها في خلافته ، بينا «أقبلت الأنصار عليها في ذلك ؟! » (١٠) .

كان الأنصار قد استمعوا إلى خطبة سعد بن عبادة . التي كان يجهر بها نيابة عنه ــ لمرضه ــ ولده قيس بن سعد . وفي هذه الخطبة اجتهد أن يضيف إلى الأنصار الميزة التي

<sup>(</sup>١٦) تاريخ الطبرى . جـ ٢ ص ٣٦٣ ، طبعة المعارف.

<sup>(</sup>١٧ ( (شرح نهج البلاغة) جـ ٦ ص ١٩ ، ٢٦ .

يفخر بها المهاجرون الأولون. ميزة (السابقة في الدين).. فحدثهم أن الذين أسلموا بمكة قبل الهجرة، وفي بضع عشرة سنة، هم نفر قليل. كانوا ضعفاء، لا يستطيعون الجهر بدينهم. ومن ثم فإن لكم للأنصار «سابقة في الدين، وفضيلة في الإسلام ليست لقبيلة من العرب». وتحدث عن دور الأنصار في نشر الإسلام وتأييد رسوله. ثم خلص إلى الغاية المرجوة فقال: «.. فشدوا أيديكم بهذا الأمر، فإنكم أحق الناس وأولاهم به.».

ولقد وافق الأنصار. جميعاً. سعداً على رأيه . بل واختاروه هو للامارة . نعم . فكتب التاريخ ومصادره تشير إلى أن هناك ما يشبه البيعة أو الشروع فى البيعة قد حدث من الأنصار لسعد بن عبادة ، فابن قتية يقول : انهم «أجابوه جميعا : أن قد وفقت فى الرأى وأصبت فى القول . ولن نعد ما رأيت ، نوليك هذا الأمر . فإنك مقنع (١٨) ولصالح المؤمنين رضى » . وعبارة الطبرى : «فأجابوه بأجمعهم : أن قد وفقت فى الرأى . وأصبت فى القول . ولن نعد ما رأيت . نوليك هذا الأمر ، فانك فينا مقنع ولصالح المؤمنين رضى » .

ثم تدارس الأنصار ما يصنعون باعتراض المهاجرين على استئثار الأنصار بالإمارة . وظهر فيهم تياران ، تيار يرى طرد المهاجرين من المدينة إن هم أبوا الانصياع لإمارة سعد بن عبادة . وتيار يرى اقتسام الإمارة معهم . يليها مهاجرى . فإذا هلك وليها أنصارى . وهكذا دواليك .

وعندما سمع سعد بن عبادة هذا الحل الوسط. رأى فيه تراجعاً من الأنصار عن تصميمهم على الاستئثار بالإمارة. وقال: «هذا أول الوهن!».

وفى تلك الأثناء دخل إلى اجتاع السقيفة ثلاثة من هيئة المهاجرين الأولين. هم: أبو بكر. وعمر. وأبو عبيدة بن الجراح. فتحدث أبو بكر عن حق المهاجرين الأولين فى هذا الأمر. وتقدمهم فيه على الأنصار. دون أن ينكر فضل الأنصار وبلاءهم. ولكنه وضعهم. فى الترتيب. بعد المهاجرين الأولين. «فليس بعد المهاجرين الأولين عندنا بمنزلتكم. فنحن الامراء وأنتم الوزراء. لانفتات دونكم بمشورة ولا تنقضى دونكم الأمور..» وتحدث عن امتياز المهاجرين الأولين بأنهم «أول الناس اسلاما». وأنهم

<sup>(</sup>١٨)المقنع ــ بفتح المبم وسكون القاف وفتح النون ــ هو الشاهد العدل .

«عشيرة رسول الله». وأشار إلى ضرورة سياسية تجعل من وضع الإمارة فى قريش عامل توحيد للعرب أكثر مما لو وضعت الإمارة فى غير قريش. فقال: لأننا « نحن أوسط العرب أنسابا ، ليست قبيلة من قبائل العرب إلا ولقريش فيها ولادة ...».

وعند ذلك عرض الأنصار حلهم الوسط: تعاقب أمير من الأنصار بعد أمير من قريش. وهكذا .. فرفضه أبو بكر وعمر . وقدما بدلاً منه اقتراح : «نحن الامراء . وأنتم الوزراء . لانفتات دونكم بمشورة ، ولاتنقضى دونكم الأمور » .. فأعلن الحباب بن المنذر ابن زيد بن حرام اقتراحه طرد المهاجرين من المدينة واستئثار الانصار بالامارة ، ورد عليه عمر : «أنه والله لا ترضى العرب أن تؤمركم ونبيها من غيركم ، ولكن العرب لاينبغى أن تولى هذا الأمر إلا من كانت النبوة فيهم وأولو الأمر منهم .. من ينازعنا سلطان محمد وميراثه . ونحن أولياؤه وعشيرته إلا مدل بباطل أو متجانف لاثم أو متورط في هلكة .. » ..

وعند هذا الطور من المناظرة والجدال ، عملت بعض التناقضات في صفوف الأنصار عملها . فساعدت على حسم الموقف لصالح المهاجرين إذ يجمع المؤرخون على أن بشير بن سعد كان يخشى إمارة ابن عمه سعد بن عبادة ، حسداً له ، وعلى أن الأوس ، وزعيمها أسيد بن حضير ، كانت تخشى استثثار الخزرج بتأمير سعد بن عبادة حذرا من بقاء الإمارة في الخزرج دون الأوس . وعندما زكى بشير بن سعد إمارة المهاجرين ، وبادر عمر إلى طلب البيعة لأبى بكر ، فسبق بشير بن سعد إلى بيعته ، بايعت الأوس ، والخزرج ، وكل من بالسقيفة خلا سعد بن عبادة ... الذي ظل على موقفه ، بل غدا « لايصلى بصلاتهم من بالسقيفة خلا سعد بن عبادة ... الذي ظل على موقفه ، بل غدا « الايصلى عهد عمر بن الخطاب .

وعندما انطلق الخبر إلى أحياء المدينة «اجتمعت بنو أمية إلى عثمان واجتمعت بنو زهرة إلى سعد وعبد الرحمن ، واجتمعت بنو هاشم إلى بيت على بن أبى طالب » \_ والأربعة من أعضاء هيئة المهاجرين الأولين \_ فطاف عمر وأبو عبيدة على هؤلاء المجتمعين ودعوهم إلى بيعة أبى بكر فبادر بنو أمية وبنو زهرة إلى البيعة ، وتأخرت بيعة على ورهطه إلى حين (١٦)

<sup>(</sup>۱۹) انظر فی خبر السقیفة (الامامة والسیاسة) جـ ۱ ص ٦ ـ ۱۱ و (تاریخ الطبری) جـ ۳ ص ۲۰۷ ـ ۲۱۰ . طبعة القاهرة ، الأولى . و (شرح نهج البلاغة) جـ ٦ ص ٥ ـ ۱۳ ، ۱۸ ـ ۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۳۹ ـ . ٤ .

ذلك أن بنى هاشم ، بل وبعض بنى أمية ، الذين يلتقون مع الهاشميين فى النسب عند جدهم عبد مناف ، قد اعترضوا على تولى « تيم » الحلافة ، ممثلة فى أبى بكر ، ونصرة « عدى » لها فى ذلك ، ممثلة فى عمر بن الخطاب ، ورأى الهاشميون أن هذا الفوز الذى أحرزته قريش على الأنصار فى السقيفة يجب أن يكون من نصيبهم هم ، لسبب أوحد يميزهم ويمتازون به وهو القرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم .

فهذا الموقف من على بن أبى طالب ، ومن وقف معه ، قد طرح فى الفكر الإسلامى منذ ذلك الوقت المبكر ، ذلك السؤال : ما علاقة الدنيا بالدين ؟ وما هو الموقف من قضية الجمع بين الخلافة ، كمنصب سياسى والقرابة النسبية والعرقية برسول الله عليه الصلاة والسلام ؟ تلك القضية التى اختلف المسلمون من حولها طوال عصور تاريخهم ، ومازالوا عليها يختلفون !

فعلى لم يمتنع عن بيعة أبى بكر إلا لأنه قد رأى نفسه الأحق بهذا الأمر، وهو لم ير نفسه الأحق لأنه أكثر علما أو بلاء أو أسبق اسلاما الخ .. الخ .. فهذه أسباب تحدث عنها الذين أتوا من بعد عندما فصلوا وبلوروا الحجج والنظريات، وهو إن ذكر بعض هذه الأسباب فإيماكان يذكرها كأمور ثانوية مساعدة .. أما حجته على أنه الأحق فتتركز في علاقته النسبية فإيماكان يذكرها كأمور ثانوية مساعدة .. أما حجته على أنه الأحق فتتركز في علاقته النسبية بالنبي وقرابته للرسول عليه السلام .. فهو ممثل بني هاشم في هيئة المهاجرين الأولين التي تكونت في عهد النبي الهاشمي وفوق صفته الهاشمية فإنه زوج بنت الرسول ، ووالد النسل الباقي للنبي الحسن والحسين ، ومن ثم فإنه الوحيد من بين أعضاء هذه الهيئة الذي ينطبق عليه أنه من «بيت الرسول» وهي صفة أخص من القرشية بل وأخص من الهاشمية أيضا .

فنحن ، إذن ، بازاء «نظرية » تريد الاستمرار ، على نحو ما ، لما كان على عهد رسول الله من الجمع بين السلطتين، الدينية والدنيوية في «بيت واحد»، وأنه إذا كان رحيل رسول الله عن الدنيا قد أنهى جمع السلطتين في «ذات واحدة»، فيجب أن نستبدل جمعها في «ذات البيت» بدلاً من «ذات الفرد».. ولذلك كانت حجة على الأولى والأخيرة في أول مواجهة ناظر فيها الأعضاء الثلاثة ، من هيئة المهاجرين الأولين. الذين أداروا دفة السلطة وإقامة نظام الخلافة ، أبو بكر ، وعمر ، وأبو عبيدة بن الجراح .. كانت حجة على الأولى والأخيرة بل الوحيدة : أن الخلافة يجب أن تكون في «بيت الرسول» وأنه هو الوحيد من هذا البيت الموجود في «هيئة المهاجرين الأولين» فهو الأحق بها

وفى هذه المناظرة التى دارت عندما أحضر على إلى مجلس أبى بكر كى يبايع .. اشتد عليه عمر فقال : «إنك لست متروكا حتى تبايع !» وألان أبو بكر له القول فقال له : «إن لم تبايع فلا أكرهك !» ، وعرض عليه أبو عبيدة منطقه وحجته فقال : «يابن عم ، إنك حديث السن ، وهؤلاء مشيخة قومك ، ليس لك مثل تجربتهم ومعرفتهم بالأمور ، فإنك إن تعش ويطل بك بقاء فأنت لهذا الأمر خليق وحقيق فى فضلك ودينك وعلمك وفهمك وسابقتك ونسبك وصهرك !» .

وهنا قدم على حجته موجزة فى نظرية «أحقية أهل البيت» فقال: «الله الله يامعشر المهاجرين! لا تخرجوا سلطان محمد فى العرب من داره وقعر بيته إلى دوركم وقعور بيوتكم، وتدفعون أهله عن مقامه فى الناس وحقه، فوالله، يامعشر المهاجرين، لنحن أحق الناس به، لانا أهل البيت، ونحن أحق بهذا الأمر منكم ماكان فينا القارئ لكتاب الله، الفقيه فى دين الله، العالم بسنن رسول الله، المتطلع لأمر الرعية الدافع عنهم الأمور السيئة، القاسم بينهم بالسوية.. والله إنه لفينا، فلا تتبعوا الهوى فتضلوا عن سبيل الله فتزدادوا من الحق بعدا..».

كانت تلك حجة على ونظريته .. وكان سلاحه الذى شهره فى سعيه لانتزاع الحلافة من « تيم » وأبى بكر إلى بيت الرسول وإليه ، كان سلاحه هو ذلك الرباط الذى يربطه بالرسول ويجعله من بيته ، أى فاطمة بنت الرسول عليه السلام .. فكان يخرج بها ليلا ، راكبة جملا ويطوف بها على محالس الأنصار وأحيائهم « تسألهم النصرة » لعلى فى قضية الحلافة ، ولكنهم كانوا « يقولون لها : يابنت رسول الله ، قد مضت بيعتنا لهذا الرجل » : (٢٠٠) أبى بكر الصديق .

كانت تلك حجة على ونظريته التى داوم على تكرارها مدة امتناعه عن بيعة أبى بكر وظل يذكر الناس بها بعد ذلك فى مواطن التذكرة .. فعندما تجدد الصراع معه على الإمارة ، مع معاوية بن أبى سفيان ، ذكر الناس بذلك الصراع القديم ، وبأحقيته فى الأمر . فقال : « .. أما الاستبداد علينا بهذا المقام ، ونحن االأعلون نسباً ، والأشدون برسول الله نوطاً \_ (أى تعلقا وأثرة ) \_ فإنها كانت أثرة شحت عليها نفوس قوم .. » (٢١) .. وفى موطن آخر يتعجب من حجة الآخرين فيقول «واعجباه! أتكون الحلافة بالصحابة ولا تكون بالصحابة والقرابة ؟! .

<sup>(</sup>٢٠) (الامامة والسياسة) جـ ١ ص ١٢ ، ١٣ . و (شرح نهج البلاغة) جـ ٦ ص ١٣ .

<sup>(</sup>٢١) (نهج البلاغة) ص ١٨٦.

فإن كنت بالشورى ملكت أمورهم فكيف بهذا والمشيرون غيب؟! وإن كنت بالقربي حججت خصيمهم فغيرك أولى بالنبي وأقرب (٢٢) وكلاته في «نهج البلاغة »، وكذلك مراسلاته مع معاوية ، بالذات في كتاب (وقعة صفين) مليئة بنظريته هذه: الأحق هو بيت محمد.

والأمر الذى يؤكد أن تلك كانت نظرية على الوحيدة ، وأن وجود فاطمة زوجة له كان سلاحه الأول والأقوى فى طلب الإمارة يومئذ ، أن موت فاطمة قد أفقده هذا السلاح فانهارت مقاومته وبايع أبا بكر ودخل فيما دخل فيه المسلمون .. والطبرى يتحدث عن هذا التطور الهام فى موقف على فيقول : « وكان لعلى وجه من الناس فى حياة فاطمة ، فلما توفيت انصرفت وجوه الناس عن على ! » (٢٣) .

فهوت فاطمة لم يغير من صفات على وكفاءته شيئا ، وهو لم يؤثر فى انتسابه إلى الفرع الهاشمى من قريش ، بل ولا فى علاقته ببيت الرسول ، لأنه ظل الأب الوحيد للنسل الوحيد الباقى للرسول : الحسن والحسين .. ولكن تقاليد العرب وعاداتهم كانت تقيم وزنا كبيرا لعلاقة النسب المتمثلة فى وجود امرأة من قبيلة لدى قبيلة أخرى ، فالعلاقة قائمة لأن فلانة عند القبيلة الفلانية ، والعلاقة حميمة وبخاصة لأن فلانة تحت فلان !.

أما وقد ماتت فاطمة فإن العلاقة المباشرة والحاصة التي ربطت عليا ببيت محمد قد زالت ، ومن هناكانت المعانى التي حملها على كلماته وهو يدفن فاطمة ، عندما ناجى أباها فقال : «أما حزنى فسرمد ، وأما ليلى فمسهد ، إلى أن يختار الله لى دارك التي أنت بها مقيم .. وستنبئك ابنتك بتضافر أمتك على هضمها ، فأحفها ــ (أى استقصها ) ــ السؤال ، واستخبرها الحال ! (٢٤) » .

ويستطرد الطبرى فيتحدث عن ارتباط بيعة على لأبى بكر بموت فاطمة فيقول : « . . فلم رأى على انصراف وجوه الناس عنه ضرع إلى مصالحة أبى بكر ، فأرسل إلى أبى بكر أن اثننا ، ولا يأتنا معك أحد . . فانطلق أبو بكر فدخل على على " ، وقد جمع بنى هاشم

<sup>(</sup>۲۲) المصدر السابق. ص ۳۹۱.

<sup>(</sup>۲۳) (تاریخ الطبری) جـ ۳ ص ۲۰۲ الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٢٤) (مهج البلاغة) ص ٢٥٤.

عنده ، فقام على فحمد الله وأثنى عليه بما هو أهله ، ثم قال : أما بعد . فإنه لم يمنعنا من أن نبايعك يا أبا بكر انكار لفضيلتك ، ولا نفاسة عليك بخير ساقه الله إليك ، ولكنا كنا نرى أن لنا فى هذا الأمر حقا فاستباعدتم به علينا .. » ثم تواعدا على البيعة ، بالمسجد ، فى العشية ، فتمت (٢٥) .. وعند ذلك أقبل الناس على على فقالوا : «أصبت يا أبا حسن وأحسنت (٢٦) .

ولكن هناك شبهة على تفسيرنا هذا لسبب انتهاء مقاطعة على لبيعة أبى بكر ، تأتى من كلمات عدة رويت عن على تفسر سبب تغييره لموقفه بأنه الخوف من تفرق كلمة المسلمين وضياع دولة الإسلام ، وتشير إلى أنه قد بايع عندما برزت مخاطر «حروب الردة» بالمذات وليس بسبب موت فاطمة وانقطاع السبب المتين الذي كان يجعله جزءاً من «بيت محمد» وليس من هاشم فقط ..

وهذه الشبهة تعتمد على أن فاطمة قد ماتت بعد الرسول بستة أشهر ، وهو القول المشهور في تاريخ وفاتها ، بينا حروب «الردة » قد حدثت قبل ذلك .. فالثابت أن الرسول قد توفى في ربيع الأول ، والثابت كذلك أن بدايات «حروب الردة » قد حدثت في جادى الأولى أو جادى الآخرة ، أى بعد ثلاثة أشهر أو أربعة من وفاة الرسول عليه السلام والثابت أيضاً أن على بن أبي طالب قد أسهم في المشورة لأبي بكر في هذه الحروب وبهض بواجباته العملية فيها ..

ونحن نعتقد أن هناك سبيلين لازالة هذه الشهة:

أولها: أن نقول إن عليا قد نهض بواجباته كمسلم ومواطن فى الدولة العربية الإسلامية ازاء الخطر الذى هدد وجود هذه الدولة ووحدتها ، خطر الزحف الذى قامت به القبائل الرافضة لخلافة أبى بكر على المدينة .. نهض بواجباته ولم يكن قد بايع بعد لأبى بكر .. وهو أمر ممكن ، وموقف لائق بمكانته وعقله وتقديره للظروف ..

وثانيهها: وهو الأرجح في نظرنا \_ أن حروب « الردة » قد حدثت بعد وفاة فاطمة وبيعة على لأبي بكر. ذلك أن تاريخ وفاة فاطمة فيه خلاف كبير.. صحيح أن المشهور أنها قد

<sup>(</sup>٢٥) (تاريخ الطبرى) جـ ٣ ص ٢٠٢ ، الطبعة الأولى .

<sup>(</sup>٢٦) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ١٦.

ماتت بعد ستة أشهر من وفاة الرسول عليه السلام. ولكن هناك رأيا ثانيا يقول: أنها ماتت بعد وفاته بثلاثة أشهر، ورأيا ثالثا يقول: بل «عاشت بعده سبعين يوما (٢٢٧) » فقط. وهذا الرأى الأخير، وكذلك الذى قبله يجعلان من وفاتها أمرا سابقا على حروب «الردة»، فتكون تلك الحروب قد نشبت بعد أن ماتت فاطمة، وانصرفت وجوه الناس عن على وبايع بالخلافة أبا بكر الصديق.

فأبو بكر قد أنفذ جيش أسامة بن زيد في آخر شهر ربيع الأول ، وعاد هذا الجيش «بعد أربعين يوما من شخوصه . ويقال : بعد سبعين يوما » وعقب عودة جيش أسامة خرج أبو بكر في أولى جولاته بحروب «الردة » ، وهي الجولة التي حدثت في المكان المعروف بذي القصة . . وكانت أبواب المدينة وثغراتها - «أنقابها » ـ يومئذ تحت حراسة على والزبير وطلحة وعبد الله بن مسعود (٢٨) . . فعلى أن جيش أسامة قد مكث في أرض الشراة ، بالشام أربعين يوما تكون جولة « ذي القصة » في جادي الأولى ، وعلى أنه قد مكث سبعين يوما تكون هذه الجولة في جادي الآخرة . . وعلى الرأى الأول - أنها أربعون يوما - تكون حرب الردة قد حدثت بعد وفاة فاطمة حتى ولو كانت قد عاشت بعد الرسول سبعين يوما فقيط وعلى الرأى الأاني الأاني ـ أن مكث جيش أسامة كان سبعين يوما - تكون حروب «الردة » قد حدثت بعد وفاة فاطمة ، إذا جرينا على أن وفاتها كانت بعد النبي بثلاثة أشهر . .

فغى كل الحالات يستقيم لنا التفسير الذى قدمناه لعدول على بن أبى طالب عن موقف ، ودخوله فيما دخل فيه الناس . .

ولقد كان هذا التغيير ايذانا بتدعيم حجج النظرية التى ولدت منذ ذلك التاريخ فى مواجهة نظرية على .. إذ فى مواجهة الدعوة لحمع السلطتين فى بيت واحد كانت هناك النظرية الداعية للفصل بين مواطن كل من هاتين السلطتين ، وهى النظرية التى عبر عنها عمر ابن الخطاب عندما قال لعبد الله بن عباس : «يا عبد الله ، أنتم أهل رسول الله . وآل وبنو عمه . فما تقول فى منع قومكم منكم ؟ قال : لا أدرى علتها ، والله ما أضمرنا لهم إلا خيرا » فقال عمر ، معبرا عن نظرية التمييز بين السلطتين : «إن قومكم كرهوا أن تجتمع لكم

<sup>(</sup>٢٧) (أسد الغابة) جـ ٧ ص ٢٢٥ (ترجمة فاطمة رضي الله عنها).

<sup>(</sup>۲۸) (تاریخ الطبری) جـ ۳ ص ۲٤، ۲٤۱. طبعة المعارف.

النبوة والخلافة ، فتذهبوا في السماء شمخا بذخا » (٢٩) .

بل إن في كلام على بن أبي طالب نفسه ما يؤكد قيام هذه النظرية منذ ذلك التاريخ وما يؤكد أن قريشا قد اتخذت هذا الموقف ، ففصلت بين بيت النبوة وبيت الخلافة وانتقلت بالخلافة من بيت إلى بيت ، متحاشية بيت النبوة حتى لا تكون شبهة توحد السلطتين وتربط بينها ربطا دينيا . أى أبديا ، ولقد ظل هذا الموقف الواعى قائما حتى حدوث الثورة على عثان ، وتولية على الخلافة من قبل الثوار .. يعبر على عن هذه الحقيقة الهامة فيقول في مداولات هيئة المهاجرين الأولين التي أفضت إلى تنصيب عثان . بعد وفاة عمر ، يقول : « انى لأعلم إما في أنفسكم (١٦٠) إن الناس ينظرون إلى قريش ، وقريش تنظر في صلاحها ، فتقول : إن ولى الأمر بنو هاشم لم يخرج منهم أبدا ، وما كان في غيرهم فهو متداول في بطون قريش ؟» (١٦)

وهنا يثور سؤال: إذا كان على وعدد من وجوه بنى هاشم قد عادوا فبايعوا أبا بكر فإن امتناعهم قد دام شهورا عدة ، فإذا كانت بيعتهم ضرورية لانعقاد الاجاع ، ولو اجماع كبار الصحابة ، فإن هذا الاجماع كان غير قائم . وهو أمر لابد مؤثر في شرعية سلطة الخليفة خلال تلك الشهور .

وحتى بعد بيعة على ورهطه ، وحتى بعد انتهاء حروب الردة ، فلقد ظل سعد بن عبادة ، وهو من هو صحبة وبلاء فى الإسلام ، ناهيك عن أنه أحد النقباء الاثنى عشر الذين عقدوا عقد تأسيس الدولة الإسلامية مع الرسول عند العقبة ، ظل سعد هذا على خلافه مع أبي بكر ، حتى مات أبو بكر ، وعلى خلافه مع عمر ، حتى « لتى عمر فى خلافته ، وهو على فرس ، وعمر على بعير ، فقال له عمر : هيهات يا سعد . فقال سعد : هيهات يا عمر . والله ماجاورنى أحد هو أبغض إلى من جوارك . فقال عمر : فإنه من كره جوار رجل انتقل عنه . فقال سعد : إنى لارجو أن أخليها لك عاجلاً إلى جوار من هو أحب إلى جوارا منك ومن أصحابك . فلم يلبث سعد بعد ذلك إلا قليلا حتى خرج إلى الشام . فات

<sup>(</sup>٢٩) (شرح نهج البلاغة) جد ١٢ ص ٩، جد ١ ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٣٠) أنفسكم : من المنافسة ، أي جعلكم تنفسون هذا الأمر على .

<sup>(</sup>٣١) المصدر السابق: جـ ١ ص ١٩٤.

بحوران، ولم يبايع لأحد، لا لأبى بكر ولالعمر ولا لغيرهما (٢٦) «. وكان \_كما مر\_ لايصلى بصلاة القوم، ولا يجمع بجمعهم، وإذا حج لايفيض معهم .. وعندما قتل بحوران قال البعض : إن الجن قد قتلته، لأنه بال، ليلا، قائما في الصحرا، ونسب هذا البعض إلى الجن شعرا عربيا في هذا القتل يقولون فيه :

# نحن قسلنا سید الخز رج سعد بن عسادة ورمسین فسلم نعطی فؤاده

« ويقول قوم : ان أمير الشام يومئذ كمن له من رماه ليلا وهو خارج إلى الصحراء بسهمين ، فقتله ، لخروجه عن طاعة الإمام » وعبر بعض الشعراء ، من الإنس ، عن وجهة النظر هذه فقال :

يـقولون سعد شكت الجن قلبه ألا ربما صححت دينك بالغدر وماذنب سعد أنه بال قائما ولكن سعدا لم يبايع أبا بكر! وقد صبرت عن لذة النهى والأمر؟ (٣٣) وقد صبرت عن لذة النهى والأمر؟ ولا يستبعد ابن أبى الحديد أن يكون خالد بن الوليد هو المدبر لقتل سعد بن عبادة تقربا لأبى بكر الصديق، دون أن يكون لأبى بكر أو لعمر علاقة أو علم بهذا الاغتيال .. (٣٤)

وفى كل الحالات ، فإن موقف سعد بن عبادة قد ظل ثغرة تمنع انعقاد الاجماع على خلافة أبى بكر ، طوال مدة هذه الحلافة ، والسنوات التي عاشها من خلافة عمر .. فهل استندت خلافة أبى بكر إلى الاجماع ؟ وهل كان العهد إلى عمر من خليفة تم له الاجمساع فيستند هذا الانتقال في السلطة إلى ذلك الاجماع !

إن من المعتزلة من يرى حدوث الاجماع على إمامة أبى بكر ، ويرتب هذا الاجماع على نص من السنة النبوية استند إليه الناس فى اجماعهم . ولكن لماكان هذا النص غير موجـود أو موجود ولكن المعتزلة لايصححونه قالوا : إن الرواة قد استغنوا بشهرته عن روايته (٢٥) ..

<sup>(</sup>۳۲) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٦ ص ١١ . ١١ .

<sup>(</sup>٣٣) المصدر السابق جر ١٠ ص ١١١.

<sup>(</sup> ٢٤ )المصدر السابق . ج ١٧ ص ٢٢٣ ، ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٣٥) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٧٩ ـ ٢٨٣ .

وليست هذه بالحجة المقنعة ، خصوصا بمقاييس المعتزلة في الاحتجاج والاقناع .

ولقد هون هذا الفريق من خلاف على ورهطه على أبى بكر ، وقال : إن هذا الحلاف قد انهى بعدول على عن موقفه .. ولكن يبقى أنه قد كان هناك خلاف يمثل ثغرة فى هذا الاجماع ، ويحول بين السلطة وبين الشرعية فى اتخاذ القرارات ، إذا كان لابد لشرعيها من حدوث الاجماع .. وخصوصا أن الذين تأخروا عن البيعة كانوا كثرة ، وكانوا من جلة الصحابة ، ففضلا عن عامة بنى هاشم كان هناك ، غير على : العباس عمم الرسول .. ومن بنى أمية : خالد بن سعيد بن العاص ، وكان على اليمن عندما مات الرسول ، أى أنه كان من « ولاة الأمور » فى الدولة ، والبعض يقول إنه امتنع عن البيعة سنة كاملة (٢٦٠) .. والزبير ابن العوام وهو أحد العشرة الذين تتكون منهم هيئة المهاجرين الأولين. كما كان هناك رأس بنى أمية أبو سفيان بن حرب ، وكان النبي قد عينه مباشرا لجمع الصدقات فى بعض بنى أمية أبو سفيان بن حرب ، وكان النبي قد عينه مباشرا لجمع الصدقات فى بعض أن يمنحه ما جمعه من صدقات لقاء بيعته ، إذ قال عمر لأبى بكر : « إن أبا سفيان قد قدم ، وإنا لانأمن شره ، فدفع له مإ فى يده ، فتركه ، فرضي (٢٧٠) ٢٠ .. كما كان هناك من غير بنى هاشم وبني أمية : أبو ذر ، وحذيفة ، والمقداد (٢٨٠) ، وعهار وذلك فضلا عن سعد غير بنى هاشم وبني أمية : أبو ذر ، وحذيفة ، والمقداد (٢٨٠) ، وعهار وذلك فضلا عن سعد ابن عبادة الذي استمر خلافه حتى عهد عمر بن الخطاب ..

وهذا الفريق الذي يجتهد لاثبات الاجماع على خلافة أبى بكر فيقول: إنه قد «اشتهر الأمر في إمامة أبى بكر إلى أن لم يكن في الزمان إلا راضٍ بامامته وكاف للنكير (٢٩) ... يحاول التهوين من شأن هؤلاء المخالفين الذين امتنعوا عن البيعة لأبى بكر، فيقول مثلا عن سعد بن عبادة: «إنه لم يبق على الخلاف».. وهو أمر تنكره كل المصادر.. أو يقول: «إنه لا يعتد بحلافه».. وهو أمر لايستقيم مع مكانه سعد، ومع التمسك بمبدأ الاجماع وضرورته.. أو يقول: إن الاجماع الذي حدث في عهد عمر، وبخاصة بعد موت سعد، يستدل به على الاجماع على أبى بكر، لأن خلافة عمر فرع عن خلافة أبى بكر

<sup>(</sup>٣٦) (شرح نهج البلاغة) جـ ٦ ص ٤١.

<sup>(</sup>٣٧) المصدر السابق. جـ ٢ ص ٤٤.

<sup>(</sup>۳۸) (المغنی) جـ ۲۰ ق.۱ ص ۲۸۲.

<sup>(</sup>٣٩) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٨٠.

و « اجماعهم على فرع الأصل يتضمن تثبيت الأصل (٤٠٠) .. » وهو عكس للقضية الصحيحة ، فصحة الأصل تزكى الفرع لا العكس إذ ربما صح الفرع لعوامل جديدة لم تتوافر للأصل ..

ولاشك أن ضعف حجج هذا الفريق إنما نبعت من تمسكه بضرورة استناد بيعة أبى بكر إلى الاجماع ، لأنها السابقة الأولى التى تستند البيعات الأخرى إليها .. وهم قد جاهدوا لاثبات أن هناك اجماعا حتى يردوا هجوم الشيعة على شرعية خلافة أبى بكر وصحة بيعته التى لم تستند إلى الاجماع ، فقالوا إنه قد حدث اجماع واطباق ، و «أن الصحابة توقفت فى الإمامة . ثم أطبقت على إمامة أبى بكر .. » (١٤) .

ومع فريق المعتزلة هذا وقف فريق من أهل السنة ، فقالوا : إنه « قد أجمع المهاجرون والأنصار وأهل بيعة الرضوان على إمامة أبى بكر الصديق ، وسموه خليفة رسول الله وبايعوه ، وانقادوا له .. (٢٦) »

ولكن فريقا آخر. من المعتزلة وأهل السنة أيضا ، يقول بصحة إمامة أبى بكر ، وباستنادها إلى الاختيار ، وأن مخالفة البعض عن البيعة ، لحين أو دائما ، هو أمر لايقدح فى صحة هذه الإمامة والبيعة بها ، وإن قدح فى الاجماع ، الذى هو غير ضرورى ، بل وغير مقصود ولا منتظر كذلك .. وأن هجوم الشيعة على بيعة أبى بكر لافتقارها إلى الاجماع هو سلاح أولى أن يرتد إلى حجتهم وموقفهم ومنطقهم ، لأن الخلاف على إمامة على أوضح وأوسع وأعمق وأشهر من الخلاف على إمامة أبى بكر بما لايقبل المقارنة والقياس !

ويعبر الجاحظ عن هذا الاتجاه فيقول: إن «اجماع الناس كلهم على الصواب أمر لاينال ، ولكن إذا كانت الأمة قد أطبقت على طاعة رجل ، على غير الرغبة والرهبة ، ثم لم يكن اغترارا ولا اغفالا ، فليس فى شذوذ رجل ولا رجلين دلالة على انتقاص أمره وفساد شأنه . وليس يحتج بهذا وشبهه إلا رجل جاهل بطبائع الناس وعللهم . ولوكان هذا وشبهه

<sup>(</sup>٤٠) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٤١) أبو الحسين البصرى ، المعتزلى (كتاب المعتمد فى أصول الفقة ) جـ ٢ ص ٥١٨ تحقيق محمد حميد الله وأحمد بكير ، وحسن حنفي . طبعة دمشق سنة ١٩٦٥ م .

<sup>(</sup>٤٢) الأشعرى (الابانة عن أصول الديانة) ص ٦٧. طبعة القاهرة . إدارة الطباعة المنيرية. بدون تاريخ.

ناقضا لإمامة أبي بكركانت إمامة على أنقض وأفسد !..» (١٤٠)

وابن أبى الحديد يفصل الرأى عند هذا الفريق فيقول: إنه «إذا احتج أصحابنا على إمامة أبى بكر بالاجاع ، فاعتراض حجتهم بخلاف سعد (بن عبادة) وولده وأهله اعتراض جيد. وليس يقول، أصحابنا ، فى جوابه: هؤلاء شذاذ ، فلا نحفل بخلافهم ، وإيما المعتبر بالكثرة التى بازائهم . وكيف يقولون هذا ، وحجتهم الاجاع ، ولا اجماع ؟؟ ولكنهم يجيبون عن ذلك : بأن سعدا مات فى خلافة عمر ، فلم يبق من يخالف فى خلافة عمر فانعقد الاجماع عليها . وبايع ولد سعد وأهله ويحال أن يصح الفرع ويكون الأصل عمر فانعقد الاجماع عليها . وبايع ولد سعد وأهله ويحال أن يصح الفرع ويكون الأصل فاسدا . فهكذا يجيب أصحابنا عن الاعتراض بخلاف سعد ، إذا احتجوا بالاجماع . أما إذا احتجوا بالاجماع . أما إذا محتجوا بالاجماع . أما إذا عتبوا بالاختيار اجماع الأمة على الاختيار ... وبهذا الطريق يثبت عندهم إمامة شرط ثبوت الإمامة بالاختيار اجماع الأمة على الاختيار ... وبهذا الطريق يثبت عندهم إمامة على ، ولم يحفل بخلاف معاوية وأهل الشام فيها ...» (33)

ومع ثبوت إمامة أبى بكر وصحتها بالاختيار ـ دون اشتراط الاجماع الذى لم يتوافر لها ... يقف أمام الحرمين الجويني ، فيقول «اعلموا أنه لايشترط فى عقد الإمامة الاجماع ، بل تنعقد الإمامة وإن لم تجمع الأمة على عقدها . والدليل عليه أن الإمامة لما عقدت لأبى بكر ابتدر لامضاء أحكام المسلمين ولم يتأن لانتشار الاخبار إلى من نأى من الصحابة فى الأقطار ، ولم ينكر عليه منكر ، ولم يحمله على التريث حامل (٥٠) » .

ونحن نعتقد أن الرأى الذى عبر عنه الجاحظ وابن أبى الحديد والجويني هو الرأى الصحيح ، لأن تصور امكان حدوث الاجاع على أبى بكر فى ظروف ذلك العصر وتلك البيئة التي لايربطها رابط يذهب بأنباء عاصمتها إلى الأطراف ويعود بجواب الأطراف الى العاصمة ، وفى مثل ذلك المجتمع الذى تغلب عليه البداوة التي تمنع الناس حتى من استكناه مضمون ذلك الشكل الجديد من أشكال الحكم وتنظيم المجتمعات ، أن تصور الاجاع على إمارة أبى بكر فى مثل تلك الظروف والملابسات هو ضرب من طلب المحال

<sup>(</sup>٤٣) الجاحظ (العثانية) ص ١٩٥. تحقيق عبد السلام هارون. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م.

<sup>(</sup>٤٤) (شرح نهج البلاغة) جـ ٣ ص ٦.

<sup>(</sup>٤٥) الجويني (كتاب الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد ) ص ٤٢٤ . تحقيق د . محمد يوسف موسى ، وعلى عبد المنعم عبد الحميد ، طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠م .

والقول بأنه « لم يكن فى الزمان إلا راض بإمامته أو كاف للنكير » هو حكم لايستند إلى بينة ، فاصدار مثل هذا الحكم ، حتى فى عصرنا الحديث ، ومجتمعاته المتقدمة ، أمر بعيد عن الدقة والصواب ..

ومما يزيدنا اطمئنانا إلى مانقول تلك الصورة التي يقدمها الجاحظ لذلك المجتمع الذي بويع فيه أبو بكر بالخلافة ، عندما يقول : «إن النبي لما توفي كان الناس على طبقات :

من رجل مؤمن ، عالم ، ناصح لله ورسوله .

ومن رجل مطاع ليس له علم بالإمامة ، وما السبب الذي به تنعقد من السبب الذي به تنحل .

ومن رجل مكانه فى قريش أشرف من مكان أبى بكر ، وليست غايته صلاح المسلمين وإنما غايته أن يكون الإمام من أقرب القبائل إليه ، ليزداد هو وقومه بذلك شرفا وفخرا .

ومن رجل له قرابة ، فهو يرى أنها تغنيه عن العلم والعمل .

ومن رجل شديد فى بأسه ، ضعيف فى دينه ، مخف فى ذات يده ، بعيد الهمة ، خامل فى هدو، الناس وأمنهم ، فهو لا يألو اضرام الفتنة ، وتهيج السفلة ، يرى أن فى الهيج ظهور نجدته ، وخروجه من الخمول إلى النباهة ، ومن الاقلال إلى الاكثار .

ومن رجل دخل فى الإسلام مع من دخل فى دين الله من الأفواج . لايعرف حقيقتــه ولايستريح به إلى الثقة .

ومن رجل أخافه السيف ، واتقى الذل والقتل باسلامه ونفاقه ، كمنافقى المدينة ومن حولها من أهل القرى والبادية ، يعضون على المسلمين الأنامل بالغيظ ، وهم البطانة لا يألون خبالا ، يترقبون الدوائر ، وينفرجون إلى الأراجيف ، ويستريحون إلى الأمانى .

ومن رجل صاحب سلم ، يدين لمن غلب ، لايدفع مبطلا ، ولايعين محقا ، يرى أن صلاح خاصته هو صلاح العامة » (٤٦) .

فني مجتمع هذه صورته . وفي زمن ذلك مبلغ حظه من التقدم في الوعي بنظم الحكم

<sup>(</sup>٤٦) (العثمانية) ص ١٩٦، ١٩٧.

وشئون السياسة يكون الحديث عن الاجماع ، بالمعنى الجاد والدقيق ، ضربا من المبالغة التي لاتستقيم . .

فلقد صحت إمامة أبى بكر لأن الجمهور أقرها ، سواء ظهر هذا الاقرار بموقف إيجابى كموقف من بايع ، أو كان ضمنيا كالرضا بها والتسليم للسلطان الذى تولاه بمقتضاها .. وذلك لاينفى أن هناك صراعا قد حدث على السلطة فى عهد أبى بكر ، وأن هناك من تخلف عن البيعة حينا من الدهر أو كل الدهر ، وهو الصراع الذى قدمنا نماذجه الشهيرة فى هذا المقام ..

#### الجدل على السلطة في عهد عمر:

لم يحدث في عهد عمر صراع على السلطة ، بالمعنى الدقيق والعميق ، ولكن حدث فيه جدل من حولها وتطلع واستعداد لتلقفها أو اقتناصها .

فطلحة بن عبيد الله ، عضو هيئة المهاجرين الأولين . وهو تيمى كأبى بكر ، كان يتطلع إليها عقب وفاة الخليفة الأول ، ولقد جادل أبا بكر فى مرضه عندما استشارهم فى العهد إلى عمر . وقال لأبى بكر : ماذا تقول لربك ، إذا لقيته ، وقد وليت علينا فظا غليظا ؟ . وفى عهد عمر كانت لطلحة بطانة تسعى كى يخلف عمر فى إمارة المؤمنين ، ويروى المؤرخون أنه كان « فى أيام عمر قوم يجلسون إلى طلحة ، ويحادثونه سرا فى معنى الخلافة ، ويقولون له : لو مات عمر لبايعناك بغتة ، جلب الدهر علينا ما جلب ! وبلغ ذلك عمر ، وكان « بمنى » ، يؤدى فريضة الحج ، فقال : إنى لقائم العشية فى الناس فمحذرهم هؤلاء الرهط الذين يريدون أن يصيبوا الناس أمرهم « وبعد العودة للمدينة . صعد المنبر ، وخطب الناس فقال : « إن قوما يقولون : إن بيعة أبى بكر كانت فلتة ، وأنه لو مات عمر بايعنا فلانا . أما أن بيعة أبى بكر كانت فلتة ، وأنه لو مات عمر بايعنا فلانا . كأبى بكر ) فأى امرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » الله و مات عمر بايعنا فلانا . كأبى بكر ، فأى امرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانها بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانه المرة الميا بغرة أن يقتلا . » المرئ بايع أمراً من غير مشورة المسلمين فانه المرة الميرة الميال المرة الميرة الميرة

وغير تطلع طلحة الخاص كان هناك من يروج لعثمان كى يليها بعد عمر. والقاضى عبد الجبار يروى هذه العبارة ذات الدلالة .. يقول : « روى عن حذيفة أنه قال : قال لى

<sup>(</sup>٤٧) (شرح نهج البلاغة ) جـ ١١ ص ١٣ . و ( تاريخ الطبرى ) جـ ٣ ص ١٩٩ ، ٢٠٠ الطبعة الأولى .

عمر: من ترى الناس يؤمرون بعدى ؟ قال: قلت: قد سموا لها عنمان. قال: فسكت ». وروى عن حارثة بن مضرب. قال: فسمعت الحادى يقول: ألا إن الأمير بعده ابن عفان (٤٨) ؟ أى أن حداة الأبل وأراجيزهم كانت أجهزة دعاية تهيئ الأمر للطامحين فيه..

وملأ قريش . أولئك الذين أرادوا استثار الاستئنار السياسي لقريش بالإمارة في الثراء وحيازة الاقطاعات .. هؤلاء قد تطلعوا للانتشار في البلاد المفتوحة وجمع الثروات ، ولقد تصدى لهم عمر كما تصدى لتطلعات الذين يبيتون لاقتناص الإمارة دون مشورة للمسلمين .. حتى لقد بلغ تصدى عمر لملأ قريش ، وللمهاجرين منهم بخاصة ، أن «حبسهم » بالمدينة ، ومنعهم من مغادرتها ، حتى ولو كانت مغادرتهم لها تحت ستار الغزو في سبيل الله ؟. والمؤرخون يروون «أن عمركان قد حجر على أعلام قريش من المهاجرين الخروج في البلدان إلا باذن وأجل .. حتى أن الرجل كان يستأذنه في غزو الروم والفسرس وهو ممن حبسه بالمدينة ، ولاسيا من المهاجرين ، فيقول له : إن لك في غزوك مع رسول وهو ممن حبسه بالمدينة ، ولاسيا من المهاجرين قد شكوا منه ذلك فقال «إن قريشا يريدون أن يتخذوا مال الله معونات على ما في أنفسهم . ألا أن في قريش من يضمر الفرقة ، ويروم خلع الربقة . أما وابن الخطاب حي فلا. إني قائم دون شعب الحرة ، آخذ بحلاقيم قريش خيم ما فن انشروا في النار » ولذلك «لم يمت عمر حتى ملته قريش من عمر ! (١٤)

#### الصراع على السلطة في عهد عثان:

والأمر الذى كان يخشاه عمر ، ويجاهد للحيلولة دون وقوعه ، حدث منذ أن ولى الحلافة عثمان بن عفان ، فلقد وثبت قريش على السلطة واستأثرت بها ، سواء أكانت متمثلة فى الحلافة العامة أم فى ولاية أمور الناس فى الأقاليم والإمارات والعالات ..

وليس لقائل أن يقول: لقدكان عثمان قرشياكهاكان عمر وأبو بكر فليس هناك جــديد ذلك أن عثمان كان أمويا، وفى أمية، دون غيرها من البطون، كانت عصبية قريش... وابن خلدون يذكر هذه الحقيقة الهامة فيقول: « إن عصبية مضركانت فى قريــش

<sup>(</sup>٤٨) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۲ ص ۳۰.

<sup>(</sup>٤٩) (شرح نهج البلاغة) جـ ١ ص ١٢ ، ١٣ . وجـ ٢ ص ١٥٩ . (وهو ينقل عن الطبرى).

وعصبية قريش في عبد مناف ، وعصبية عبد مناف إنما كانت في بني أمية (٥٠٠ .. » ، فإذا أضفنا إلى ذلك ضعف الخليفة الجديد ، إذا ما قيس بأبي بكر وعمر ، أدركنا المدى الذي بلغته قريش ، وأمية بخاصة ، في الانفراد بالسلطان والسلطات .. أما ولاة الأقاليم فيكني أن نقارن بين أنسابهم القبلية على عهد عمر وأنسابهم على عهد عمان لتتأكد لنا هذه الحقيقة ..

- « فمكة كان واليها على عهد عمر نافع بن عبد الله الخزاعي .. وهو ليس من قريش ..
  - \* والطائف كان واليها سفيان بن عبد الله الثقفي .. وهو ليس من قريش ..
    - \* والكوفة كان واليها المغيرة بن شعبة ، وهو من ثقيف ، لا قريش .
  - \* والبصرة كان واليها أبا موسى الأشعرى ، وهو ليس من قريش ، بل يمني . .
  - \* وحمص كان واليها عمير بن سعد ، وهو من الأنصار ، لا من المهاجرين ..
    - « وفلسطين كان واليها عبد الرحمن بن علقمة ، وهو كناني .
  - « والبحرين وماوالاها كان واليها عثان بن أبي العاص ، وهو ثقفي ، لا قرشي . .
    - أما الولاة من قريش ، في عهد عمر ، فكانوا ثلاثة :
    - « والى دمشق . وهو معاوية بن أبى سفيان .. من أمية ..
    - « ووالى مصر ، وهو عمرو بن العاص ، من بني سهم . .
    - \* ووالى الجند ، باليمن ، وهو عبد الله بن أبى ربيعة . . من مخزوم . .

أما والى صنعاء فكان قرشيا بالحلف لا بالصليبة ، وهو يعلى بن منية ، حليف بنى نوفل أبن عبد مناف . .

فهن بین احدی عشرة ولایة لم یکن لأمیة سوی ولایة واحدة ، ولم یکن لقریش سوی ثلاث ولایات . . ولم یکن لعدی ، فرع عمر ، ولایة واحدة من هذه الولایات . .

وكان عمر قد أوصى أن تظل الولايات دون تغيير فى أشخاص ولاتها عاما من خلافة الحليفة الجديد.. وبعد هذا العام حدثت تغييرات فى عهد عثان لصالح قريش، والأمويين بالذات .. فعاوية بعد أن كان واليا على دمشق ضمت إليه الشام كلها ( دمشق وحمص ، والأردن) ، فغدت فى أمية الولايات الثلاث .. وغدت الكوفة تحت ولاية

<sup>(</sup>٥٠) (المقدمة) ص ١٧١.

الوليد بن عقبة ، الأموى .. كما ولى البصرة عبد الله بن عامر ، الأموى .. وولى مصر عبد الله بن أبي سرح ، الأموى .. وفضلا عن أن هؤلاء الولاة من أمية ، فلقد كان منهم أخو عثان لأمه . وأخوه فى الرضاعة (٥١) .. وأهم من ذلك قبض مروان بن الحكم ، الأموى على زمام الأمور عندما عمل كاتبا لعثان ، أى وزيره الأول ، ومصرف الأمور نيابة عن الخليفة الصالح الضعيف ..

وبعد سنوات ست من حكم عثان ظهرت آثار هذه التغييرات في شكل سخط عام على استثنار قريش بالسلطة . فأهل الكوفة ينقمون على واليهم سعيد بن العاص قوله : « إن السواد بستان لقريش وبني أمية » . وعندما يستبدله عثان بأموى آخر هو الوليد بن عقبة ، يقول شاعر الكوفة :

فررت من الوليد إلى سعيد كاهل الحجر إذ فرعوا فباروا يلينا من قريش كل عام أمير محدث أو مستشار لننا نار تحرقنا فنخشى وليس لهم، ولايخشون، نار (٥٢)

ويحاول عثمان تفادى اشتعال الفتنة بننى زعماء الكوفة إلى الشام كى يؤدبهم معاوية بن أبى سفيان (٥٣) .. وتحدث بين معاوية وعثمان وبين أبى ذر تلك الأحداث الشهيرة الشائعة فى مصادر التاريخ ، حتى انتهى الأمر بنفيه إلى الربذة والتنبيه بمقاطعته والامتناع عن وداعه (٥٠) .. ويجمع عثمان ولاته يستشيرهم فى علاج السخط الذى تفشى والذى يكاد يعصف بمنصب الحلافة وولايات الولاة ، ويقول لهم : «إن لكل أمير وزراء ونصحاء وأنتم وزرائى ونصحائى وأهل ثقتى ، وقد صنع الناس ما قد رأيتم ، وطلبوا إلى أن أعزل عالى ، وأن أرجع عن جميع ما يكرهون إلى مايحبون ، فاجتهدوا رأيكم » .. فأما عبد الله ابن عامر ، الأموى ، فقال : «أرى لك يا أمير المؤمنين أن نشغلهم عنك بالجهاد ، حتى يذلوا لك ، ولاتكون همة أحدهم إلا فى نفسه وما هو فيه من دبر دابته (٥٠) وقبل

<sup>(</sup>۱۰)د. طه حسین (الفتنة الکبری) جـ ۱ ص ۷۳، ۷٪، ۱۳۵. طبعة دار المعارف بمصر سنة ۱۹۷۰م. وناجی حسن (ثورة زید بن علی) ص ۱۲، ۱۳، طبعة بغداد سنة ۱۹۶۳م.

<sup>(</sup>٥٢) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ١٢٩. وجـ (١٧) ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٥٣) (المصدر السابق) جـ ٢ ص ١٢٩ ــ ١٣١ .

<sup>(</sup>٤٤) (مروج الذهب) جر ١ ص ٥٥٠ ، ٥٥١ .

<sup>(</sup>۵۵) أى قرحتها .

فروته  $(^{\circ 1})^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

وأمام هذا الرفض من قبل الولاة الأمويين لمطالب الساخطين ودعاة الاصلاح ، وأمام استسلام عثان لولاته هؤلاء ، تصاعد السخط ، وارتقت مطالب الثائرين من طلب تغيير الولاة إلى طلب التغيير فى قمة السلطة ، فطلبوا من عثان أن يعتزل الإمارة كى يختار المسلمون خليفة سواه .. وتحدث عثان فقال إن الثائرين « يخيروننى بين إحدى ثلاث . إما أن يقيدونى بكل رجل أصبت خطأ أو عمدا ، وإما أن أعتزل عن الأمر فيؤمروا واحدا ، وإما أن يرسلوا إلى من أطاعهم من الجنود وأهل الأمصار ..» (٥٩)

ولما لم يستجب عثان لأحد المطلبين الأولين أرسل زعماء الثائرين بالمدينة إلى أنصارهم في الأقاليم ، فزحف هؤلاء الثوار على المدينة ، في سنة خمس وثلاثين من الهجرة ، جاء من الكوفة مائتا رجل يقودهم مالك بن الحارث النخعي ، ومن البصرة مائة رجل يقودهم حكيم بن جبلة العبدي ، ومن مصر ستائة رجل يقودهم عبد الرحمن بن عديس البلوي .. ثم تطورت الأحداث حتى انتهت باحتلالهم المدينة ، وحصار عثان ، ثم تسور بيته وقتله (١٠٠) ، فانفتح باب الفتنة على مصراعيه في طول البلاد وعرضها .

ثم انتقلت الخلافة ، تحت تأثير الذين قتلوا عثمان وبسعى منهم ــ وكانت المدينة فى قبضتهم ــ إلى على بن أبى طالب ، وبدأت صفحة جديدة من صفحات الصراع على السلطة فى دولة الخلفاء الراشدين .

<sup>(</sup>٥٦) (شرح نهج البلاغة) جد ٢ ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٥٧)أى الانخراط في الحيوش والانتداب للحروب.

<sup>(</sup>٥٨) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٢٨ ، ٢٩ .

<sup>(</sup>٥٩) المصدر السابق جـ ١ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٦٠) (مروج الذهب) جـ ١ ص ٥٥٢.

## الصراع على السلطة في عهد على :

إذا كانت الخلافة الراشدة قد شهدت صراعا على السلطة في عهد أبي بكر ، ثم اتجه هذا الصراع إلى الوفاق والمصالحة في جزئه الهام ، ثم شهدت جدلا على السلطة وطموحا فيها في عهد عمر بن الخطاب ، تحول إلى صراع حاد ودموى في نهاية عهد عثان بن عفيان فإن عهد على بن أبي طالب كان قمة الصراع على السلطة ، بل كانت كل سنواته صراعا داميا على هذه السلطة .. بدأ الصراع مع شركاء الشورى من هيئة المهاجرين الأولين : طلحة والزبير ، فلما أنهت موقعة الجمل هذا الجانب من الصراع ، استأثر صراع معاوية مع على ببلوغ أكثر درجات هذا الصراع حدة ، ثم أفرز هذا الصراع فرقة الخوارج التي مثلت الثورة المستمرة والخروج الدائم على السلطة والسلطان في تاريخ الإسلام ، كما مثلت فاتحة ظهور الفرق والأحزاب المنظمة في تاريخ المسلمين .. ثم انتهى هذا الصراع بين على ومعاوية بموت على ، وتحول الخلافة إلى ملك يتوارثه الأمويون .

فعقب البيعة لعلى بالخلافة خطب الناس فأعلن منهاجه فى الحكم وقراراته لتغيير الأوضاع التى ثار ضدها الذين قتلوا عثان .. فعزل ولاة عثان على الأمصار والأقاليم .. وأعلن العودة إلى نظام التسوية فى العطاء الذى كان يطبقه الرسول عليه السلام وأبو بكر الصديق ، ولما احتج زعماء قريش على التسوية بينهم وبين مواليهم قال لهم : «أنتم عباد الله ، والمال مال الله ، يقسم بينكم بالسوية ، لافضل فيه لأحد على أحد » كما أعلن عزمه على العودة إلى شدة عمر تجاه الذين أطلقهم حلم عثان وضعفه فجمعوا الثروات فى الأمصار ، وقال : «ألا لايقولن رجال منكم غدا ، قد غمرتهم الدنيا فاتخذوا العقدار وفجروا الأنهار ، وركبوا الخيول الفارهة ، واتخذوا الوصائف الروقة (١٦١) ، فصار ذلك عليهم عارا وشنارا ، إذا منعتهم ماكانوا يخوضون فيه ، وأصرتهم (٢٦٠) إلى حقوقهم التى يعلم ون فينقمون ذلك ، ويستنكرون ، ويقولون : حرمنا ابن أبى طالب حقوقنا (١٦٠) » وأعلن عزمه فينقمون ذلك ، ويستنكرون ، ويقولون : حرمنا ابن أبى طالب حقوقنا (١٥٠) » وأعلن عزمه على انتزاع المال الذى احتازه أشراف قريش دون حق ، وقال : « والله لو وجدته قد تزوج

<sup>(</sup>٦١) الروقة \_ بضم الراء مشددة ، وفتح الواو مشددة \_ الحسان .

<sup>(</sup>٦٢) أى قيدتهم أ

<sup>(</sup>٦٣) (نهج البلاغة) ص ٤٠٨.

به النساء ، وملك به الاماء ، لرددته .. فإن في العدل سعة ، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق (<sup>۱۲)</sup> !.»

وفى اليوم التالى لخطبته الأولى هذه بدأ خلافه مع طلحة والزبير ومن ناصرهما فى هذا الصراع .. وعندما احتج على عليهما بالبيعة التى بايعاه ، «قال الزبير: ما بايعتك قط ، وإن كنت على يقين أنك أولى بها فاجعلها شورى . وقال طلحة : بايعت واللج (١٦٠) على قفى (١٦٠) » يشير إلى ضغط الثوار عليه كى يبايع عليا .

وانضمت عائشة إلى طلحة \_ وكانت تيمية تأمل أن يليها طلحة التيمي (١٧) \_ وسارت الأحداث حتى انتهت بمصرع قادة هذا الخلاف فى موقعة الجمل بالبصرة .. ولما فرغ منها على استدار إلى خلاف معاوية الرابض بالشام .

كان على يدرك أن صراعه مع طلحة والزبير هو صراع مع أكفاء ، ضمتهم واياه هيئة المهاجرين الأولين ، وهو ، رغم كل شيء ، صراع في اطار دولة الخلافة ونظامها .. ولقد ولد هذا الصراع حركة واسعة من الاعتزال السلبي والبعد عن المشاركة في القتال ، انتشرت في صفوف الصحابة الذين أشفقوا من تطورات الصراع .. وكان من الذين اعتزلوا عضوان من هيئة المهاجرين الأولين ، هما : سعد بن أبي وقاص ، وسعيد بن زيد بن نفيل .

ولكن ذلك لم يفت في عضد على ، خصوصا عندما تعلق الأمر بحرب معاوية ، لأنه كان يدرك ويعلن أن معاوية ليس من أهل الشورى ولا ممن تحل لهم الخلافة ، فهو من الطلقاء ، الذين طالما كادوا للإسلام ، وهو إنما يحارب كي يحول الخلافة إلى ملك عضود يتوارثه بنو أمية ، ويتخذ من الطلب بدم عنمان ستارا يدارى به هذه الأغراض .

وفى صفين التقى الجمعان ، ودارت رحى حرب ضروس أكلت من الفريقين فوق ما توقع الناس ، وأكثر مما يتحملون استمراره ، وأوشك النصر أن يتحقق لحيش على ، لولا أن ظهرت دعوة التحكيم ، التى يميل بعض الباحثين إلى أنها كانت مؤامرة مدبرة ضد على

<sup>(</sup>٦٤) المصدر السابق. ص ٤١. ولقد استوفينا مواقف على هذه فى دراسة لنا عن فكره الاجتماعى ، نشرناها بكتاب (على بن أبي طالب .. نظرة عصرية جديدة ) طبعة بيروت . سنة ١٩٧٤م .

<sup>(</sup>٦٥) أى السيف.

<sup>(</sup>٦٦) (العثمانية) ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٦٧) (شرح نهج البلاغة) جـ ٩ ص ١٩٩ وجـ ١٠ ص ٦.

شارك فيها معاوية وعمرو بن العاص مع بعض الأشراف من جيش على ، الذين كان هواهم مع معاوية ، وفي طليعتهم « الأشعث بن قيس » سيد جند اليمن والمطاع فيهم .

كان الأشعث بن قيس عاملا لعثمان على اذربيجان « وبعض الزواة يقول : إن عثمان كان قد ترك له خراجها » . . فلما ولى على امارة المؤمنين عزل الأشعث عن عمله برسالة شديدة اللهجة قال له فيها : «إنما غرك من نفسك املاء الله ، فمازلت تأكل رزقه وتستمتع بنعمه وتذهب طيباتك في أيام حياتك . فأقبل ، واحمل ما قبلك من الفيء ، ولا تجعل على نفسك سبيلا (١٨٠) » .

والرواة يذكرون أن دعوة الأشعث بن قيس إلى الكف عن قتال معاوية قد سبقت اعلان الدعوة إلى التحكيم على لسان معاوية وأنصاره فلقد ذهب صبيحة يوم تواصل قتاله مع الليل الذى سبقه والنهار الذى قبله ، ذهب إلى على فقال : «يا أمير المؤمنين ، والله لقد لقيت الحرب في الجاهلية والإسلام ، فما رأيت حربا قط كحرب يومنا هذا وليلتنا هذه . اللهم إنك تعلم أنى لا أقول هذا فزعا من الموت . والله لقد اشتبكت الرماح بيننا حتى لو أردنا أن نجرى الخيل عليها لجرت ! ولئن التقى المسلمون يومنا هذا لايبقى لأهل الشام والعراق أردنا أن نجرى الحيل عليها لجرت ! ولئن التقى المسلمون يومنا هذا لايبقى لأهل الشام والعراق بقية ، وليركبن الروم على الشام وأهله ، وفارس على العراق وأهله (٢٩) ...» .

وعندما علت صيحات جيش معاوية طالبة تحكيم كتاب الله في هذا النزاع ، وحقن دماء المسلمين الذين كانوا يوقفون قتالهم كي يصلوا إلى قبلة واحدة ، ويسبحون الها واحدا ويصلون على نبى واحد ، ثم يعودون للاقتتال !.. عندما علت صيحة التحكيم \_ وكان على يرفض الاستجابة لها ويحذر من مغبتها والمكيدة الكامنة وراءها \_ «أقبل الأشعث بن قيس في أناس كثير من أهل اليمن ، فقالوا لعلى : لاترد ما دعاك القوم إليه ، قد أنصفك القوم والله لئن لم تقبل هذا منهم لا وفاء معك ، ولا نرمى معك بسهم ولا حجر ، ولانقف معك موقفا ! (٧٠)

<sup>(</sup>٦٨) د . طه حسين (الفتنة الكبرى) جـ ٢ ص ١٥٠ . طبعة المعارف . بمصر سنة ١٩٦٩م .

<sup>(</sup>٦٩) أبو يعلى (كتاب الإمامة) ص ٢٠٦. وهو جزء من كتابه (المعتمد فى أصول الدين). نشره يوسف أيبش فى ص ١٩٥ – ٢٣٤ من كتابه (نصوص الفكر السياسي الإسلامي) طبعة بيروت سنة ١٩٦٦م.

<sup>(</sup>٧٠) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ١٠٨.

فاضطر على للموافقة على وقف الاقتتال ، وعلى التحكيم ــ رغم معارضة فريق من قومه ــ بل لقد اضطروه كذلك إلى أن يكون مندوبه فى التحكيم أبا موسى الأشعرى ــ وهو ينى كالأشعث بن قيس ــ وكان على يريد أن يكون مندوبه عبد الله بن عباس .

وهنا اضطرب أمر على ، وأمر من معه من المسلمين .. فجمهور غفير من جيشه قد نكص أو تباطأ عن القتال .. وقطاع من هذا الجيش أراد أن يدين التحكيم وقبوله ، حتى قبل ظهور نتائجه ، وأن يعتبره خطيئة وقع فيها من قبل بها ، ولقد ضم هذا القطاع عددا من الذين رفضوا التحكيم منذ البداية ، كما ضم عددا من الذين قبلوه ، وها هم يعودون للندم على قبولهم له ، والتوبة من هذه الخطيئة ، ثم طلبوا من على التوبة من ذنبه هذا واستئناف القتال ضد معاوية وأهل الشام .. ورفض على الاقرار على نفسه بالذنب والخطيئة ، فخرج عليه الذين يريدون استئناف القتال ، وبق معه المترددون ، الذين هواهم مع معاوية ، وقضى بقية أيامه يحرضهم دون جدوى ، ويستحثهم دون فائدة ، ويوبخهم بأشد كلات التوبيخ لعلهم يتأهبون لقتال أهل الشام دون أن يفلح في تحريكهم هذا التوبيخ !

أما هؤلاء الذين رفضوا التحكيم ـ وكانت غالبيهم من القراء فقد اجتمعوا حول عبد الله بن وهب الراسبي ـ وهو من الصلحاء الذين أدركوا الرسول عليه الصلاة والسلام ـ ثم «اخترطوا سيوفهم ووضعوها على عواتقهم ، وقالوا لعلى : اتق الله ، فانك قد أعطيت العهد وأخذته منا لنفنين أنفسنا ، أو لنفنين عدونا ، أو يفيء إلى أمر الله . وإنا نراك قد ركنت إلى أمر فيه الفرقة والمعصية لله والذل في الدنيا ، فانهض بنا إلى عدونا فلنحاكمه إلى الله بسيوفنا حتى يحكم الله بيننا وبيهم وهو خير الحاكمين ، لاحكومة الناس (٧١) ..».

ولقد كان هوى على ، ومصلحته ، مع استئناف القتال ، ولكن أنصار استئناف القتال كانوا يدعونه إلى الاقرار بذنبه والتوبة منه ، وقالوا له : إنه « قد كانت منا خطيئة وزلة حين رضينا بالحكمين ، وقد تبنا إلى ربنا ورجعنا عن ذلك ، فارجع كما رجعنا ، والا فنحن منك براء ، فقال على : ويحكم ! بعد الرضا والعهد والميثاق أرجع ؟!»

كان على قد قبل بمبدأ التحكيم ، فرفض الرجوع عن العهد والميثاق الذي قطعه ، وقال

<sup>(</sup>٧١) (الإمامة والسياسة) جر ١ ص ١٠٨.

له أنصار التحكيم على لسان محرز بن جريش بن ضليع : « يا أمير المؤمنين ، ما إلى الرجوع عن هذا الكتاب سبيل . فوالله إنى لأخاف أن يورث \_ (الرجوع) \_ ذلا ؟! فقال على : أبعد أن كتبناه ننقضه ؟! إن هذا لا يحل ! (٧٢) .. » .

ولقد كان القبول بالتحكيم فى شهر صفر سنة ٣٧هـ والاجل المضروب لاجتماع الحكمين بعد ثمانية أشهر ، أى فى شهر رمضان .

وفى رمضان ، انتهى التحكيم نهايته الشهيرة ، فعزل أبو موسى امامه ، كى يعود الأمر شورى بين المسلمين ، وخطب فقال : «أيها الناس ، إنا قد نظرنا فى أمر هذه الأمة ، فلم نر أصلح لأمرها ، ولا ألم لشعثها من أمر قد أجمع رأيى ورأى عمرو عليه ، وهو أن نخلع عليا ومعاوية ، وتستقبل هذه الأمة هذا الأمر ، فيولوا منهم من أحبوا عليهم . وانى قد خلعت عليا ومعاوية ، فاستقبلوا أمركم ، وولوا عليكم من رأيتموه لهذا الأمر أهلا (٧٢) ..» .

وفى الحقيقة فان هذا القرار لم يخلع سوى على ، لأن معاوية لم يكن للمؤمنين أميرا ، ولم تكن له فى أعناق المسلمين بيعة ، وإنما كان واليا للشام عزله أمير المؤمنين على ، ثم تمرد على الحليفة وجيش لقتاله الجيوش . وأكثر من ذلك فان عمرا اعتلى المنبر فخطب ، بعد أبى موسى ، فأقر أبا موسى على خلع على ، وثبت هو معاوية فى امارة المؤمنين ؟!

وزادت نتائج التحكيم الرافضين له الحاحا على على أن يعلن خطأه فى قبوله ، وينهض لقيادتهم فى استئناف القتال .. ولكنه رفض الاقرار على نفسه بالذنب . وفى ذات الوقت كان يريد القتال .. وأصبح موقفه غريبا .. فالذين يوافقونه على أنه غير مذنب ، يخالفونه فى الحاس لقتال معاوية .. والذين يطلبون منه الاعتراف بذنبه والتوبة منه ، يتوقون مثله لقتال أهل الشام ! .. ولما يئس هؤلاء من استجابته لهم ، فارقوا معسكره ، وأعلنوا الخروج عليه وعلى أهل الشام معا ، وقال له ــ بلسانهم ــ (الخريت بن راشد الناجى) : « لا والله لا أطبع أمرك ، ولا أصلى خلفك ، وإنى غدا لمفارق لك ! » ، ولما استوضحه على أسباب الخروج ، قال : « لأنك حكمت فى الكتاب ، وضعفت عن الحق إذ جد الجد ، وركنت

<sup>(</sup>۷۲) (وقعة صفين) ص ۵۱۷، ۱۹۵.

<sup>(</sup>٧٣)(تاريخ الطبرى) جـ ٥ ص ٧٠، ٧١. طبعة المعارف (أحداث سنة ٣٧هـ).

إلى القوم الذين ظلموا أنفسهم ، فأنا عليك راد ، وعليهم ناقم ، ولكم جميعا مباين  $\frac{(v_1)}{v_2}$  ... ...

وتعالت فى أنحاء عدة من معسكر على صيحة الخوارج وشعار فرقتهم الجديدة ( لا حكم الا لله ) ، ولم يكن هذا الشعار يعنى رفض التحكيم ونتائجه فقط ، بل ورفض إمارة على كذلك ، ولذلك كان تعليق على على هذا الشعار ، عندما سمعه : «كلمة عادلة ، يراد بها جور ، إنما يقولون : لا امارة ، ولابد من امارة برة أو فاجرة !» . (٧٥٠) .

هم قد رفضوا ، إذن ، امارة على ، ولكنهم اختاروا أميرا جديدا للمؤمنين هو عبد الله ابن وهب الراسبي. أجمعوا عليه ، وانتخبوه لعشر بقين من شوال سنة ٣٧هـ، أى فى الشهر التالى لظهور نتائج التحكيم.

ويعد انتخاب الخوارج لعبد الله بن وهب هذا أميرا للمؤمنين حدثا ذا دلالة هامة في موضوعنا هذا .. فهو لم يكن قرشيا ، وإنما كان من الأزد (٢٦) ، فللمرة الأولى ينتخب جاعة من المسلمين أميرا للمؤمنين من غير قريش ، وليس فقط من غير هيئة المهاجرين الأولين .. والأمر الجدير بالتنبيه ، لأهميته القصوى أن جميع المناظرات التي جرت مع هؤلاء الخوارج سواء أكانت من على بن أبي طالب أم من عبد الله بن عباس ، وجميع الانتقادات والاتهامات التي وجهت إليهم في ذلك التاريخ لم تشر بالنقد أو التجريح إلى انتخابهم أميرا للمؤمنين غير قرشي .. ونحن نعتقد أنه لو كانت عبارة : «الأئمة من قريش » حديثا نبويا صحيحا لكان في مقدمة الاعتراضات والانتقادات التي وجهت للخوارج يومئذ هو أنهم خارجون على السنة بهذه السابقة التي ارتكبوها عندما انتخبوا غير قرشي لإمارة المؤمنين.

ولقد نجح أنصار على الذين تخاذلوا عن قتال معاوية فى أن يوجهوا جيشه لقتال الخوارج الذين أعلنوا هم كذلك الثورة المستمرة على على وعلى معاوية فبدأت الحرب بين على وبين الخوارج حيث قتل أميرهم عبد الله بن وهب فى ٧ صفر سنة ٣٨هـ ، ثم تكررت ثوراتهم

<sup>(</sup>٧٤) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٣ ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٧٥) (باب الخوارج من كتاب الكامل) ص ٥٥.

<sup>(</sup>٧٦) أنظر : ابن الأثير (اللباب في تهذيب الأنساب ) جـ ٢ ــ ترجمة «الراسبي » طبعة دار صادر ببيروت. وانظر كذلك مادة (الأزد) في (دائرة المعارف الإسلامية ) الطبعة الثانية للترجمة العربية ، دار الشعب ، بالقاهرة.

ومواقعهم ضد جيش على ، فقادهم أشرس بن عوف فى موقعة الأنبار افى ربيع الأول سنة ٣٨ هـ.. وابن علفة التيمى بموقعه ماسبذان فى جادى الأولى سنة ٣٨ هـ.. والأشهب بن بشر بموقعة جرجرايا فى جادى الآخرة سنة ٣٨ هـ.. وآخر يسمى «سعد» فى موقعة حدثت فى رجب سنة ٣٨ هـ.. وأبو مريم السعدى بموقعة قرب الكوفة فى رمضان سنة ٣٨ هـ.. وأبو مريم السعدى بموقعة قرب الكوفة فى رمضان سنة ٣٨ هـ.. وأبو مريم السعدى بموقعة قرب الكوفة فى رمضان سنة ٣٨ هـ.. وأبو مريم السعدى المقادة فى المناد والمناد والمناد

وهذه المعارك التى انشغل بها على وجيشه فى قتالهم للخوارج ، لم تؤد فقط إلى اتاحة الفرص والامكانيات لمعاوية كى يرتب أمره ويمد نفوذه إلى مصر واليمن ، بل وأطراف العراق ، وإنما أوقعت كذلك الوهن والحزن والألم فى صفوف أنصار على من أهل العراق .. فأهل العراق كانوا بعامة جند على ، والخوارج كانوا جزءاً من أهل العراق وقطاعا من قبائله . ولذلك يروون أن عليا قد أصبح بعد موقعة النهروان التى انتصر فيها على الخوارج فوجد أصحابه يبكون ، فقال لهم : «أتأسون عليهم ؟! قالوا : لا ، إنا ذكرنا الألفة التى كنا عليها ، والبلية التى أوقعتهم ، فلذلك رققنا عليهم (٧٠) !» .

وهكذا أصبح المسلمون فإذا الصراع على السلطة فى مجتمعهم قد وصل إلى طور جديد لم يصل إليه من قبل . فبدلا من أمير واحد للمؤمنين هناك ثلاثة : على فى العراق ، ومعاوية فى الشام ، وأمير انتخبه الخوارج ثائر على أهل الشام والعراق ، والحرب قائمة بين جيوش هؤلاء الأمراء .

## أثر العصبية القبلية في الصراع على السلطة

رأينا عندما أشرنا إلى «الصحيفة» التي كانت بمثابة الدستور الذي نظم حياة الدولة العربية الإسلامية بيثرب عقب الهجرة ، رأينا كيف كانت «القبيلة» هي اللبنة الأولى في بناء هذه الجاعة السياسية ، ذلك أن الإسلام وان يكن قد رام تخطى حواجز القبيلة والعنصر والعرق واللون ، بل والقومية ، إلا أنه قد بدأ وعاش في واقع كان فيه «للقبيلة» الصوت الأعلى والمكان الأرفع في مقام العلائق التي تربط بين الناس .

<sup>(</sup>۷۷) الأشعرى (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ٢١٠ ـ ٢١٢.

<sup>(</sup>۷۸) د . برنارد لویس (أصول الاسماعیلیة ) ص ۱۰۵ . ترجمة خلیل أحمد جلو ، وجاسم محمد الرجد . طبعة دار الکتاب العربی ، بمصر ، بُدون تاریخ .

فالذين هاجروا من مكة إلى المدينة ، كونوا حيا لقريش بيترب ، وأصبحوا قبيلة قريش في الوطن الجديد .. ولم يكن المجتمع يعترف بالفرد دون أن تكون له قبيلة ينتسب إليها حتى الموالى ، من غير العرب ، التحقوا بقبائل عربية ، أو كونوا لهم قبائل بعد أن زاد عددهم فى ظل الفتوحات التى أتت بعد ذلك ، ولذلك روى عن الرسول صلى الله عليه وسلم «أنه كان لايترك المرء مفرجا (٢٩٠) حتى يضمه إلى قبيلة يكون إليها (٢٠٠) .. » ، وهذا عمل سياسى من أعال التنظيم للمجتمع ، لا علاقة له بالدين ، كعقيدة ، لأن الإيمان بالدين لاينقص منه ألا يكون المرء منتميا إلى قبيلة محددة ، أما تنظيم المجتمع ، من الناحيتين السياسية والاجتماعية ، فلقد تطلب من الرسول ، كحاكم ، أن يلحق كل امرئ بقبيلة من القبائل كى يكون مشمولا فى الوحدة الاساسية التى يتكون منها المجتمع الإسلامى الأول .

ولقد كانت للعصبية القبلية تأثيرات لايستطيع أن يحيط بأبعادها أفقنا العصرى المستنير.. وإذا شئنا أن نضرب مثلاً واحدا للتقريب والإيضاح فلنا أن نقول: إن المرء كان ينكر الحق ، وهو على يقين منه ، لأسباب قبلية ، الحق المتعلق بأمر الله ، فما بالك إذا تعلق هذا الحق بأمر الناس ؟!.. فكثيرون كانوا يعلمون أن الله واحد ، كما يقول الرسول ، وأن القرآن وحى ، كما يعلن الرسول ، وأنه صادق لاينطق عن الهوى ، ومع ذلك كانوا يعبدون الأصنام ويرفضون الانخراط في موكب الدعوة الجديدة لأن صاحبها ليس من القبيلة التي المها ينتسبون ؟

وعن هؤلاء يتحدث سهيل بن عمرو فيقول: «إن الحمية والانفة وحب الرئاسة مما منعهم من الدخول في الإسلام.. وكان يقول: وأبو سفيان يعرف من هذا الحق ما أعرف، ولكن حسد بني عبد المطلب قد ختم على قلبه. وكان أبو سفيان يتحدث بمثل ذلك..» ولاينكره، كان يقول: لقد أقبلت من سفر «حتى قدمت الطائف، فنزلت على أمية – (بن الصلت الثقفي) – فقلت له: قد كان من أمر هذا الرجل – (أى الرسول) – ماقد بلغك وسمعت، قال: قد كان، قلت: فأين أنت؟ فقال: والله ماكنت لأومن لرسول ليس من ثقيف (٨١)؟!».

<sup>(</sup>٧٩) المفرج ــ بضم الميم وسكون الفاء وفتح الراءِ ــ الذي لاينتمي إلى قبيلة محددة .

<sup>(</sup>٨٠) (أدب الدنيا والدين) ص ١٥١.

<sup>(</sup>٨١) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٥٨٩ ، ٥٩١ ، ٥٩٢ .

فالمجتمع الذي يرفض فيه الرجل أن يؤمن برسول الله ، لأن هذا الرسول لم يبعثه الله من أبناء ثقيف ، طبيعي فيه ، من باب أولى ، أن يرفض الرجل امارة أمير لأنه ليس من قبيلته ، أو من البطن الذي ينتمي إليه والعشيرة التي يعتز بها .. ولم يغير الإسلام ــ وما كان باستطاعته أن يغير ـ في سنوات قليلة ذلك الأمر المركوز في طباع العرب ، كمجتمع قبلي منذ قرون وقرون .. ولذلك لعبت العلاقات القبلية والمشاعر القبلية ، وما خلفها من مصالح قبلية ، لعبت دورا هاما في الصراع على السلطة ، وبخاصة ما دار منه بين على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان .

كان صراعا سياسيا على سلطة يتنازعها بطنان من بطون قريش ، لكل منهما مبادئه وأهدافه والمصالح التي يمثلها .. وعلى هو القائل : « نحن وآل أبي سفيان قوم تعادوا في الأمر (٨٢) .. » .

حقيقة أن بنى هاشم وبنى أمية يجتمعان فى عبد مناف ، ولكن عليا يرد على معاوية تذكيره اياه بهذه الحقيقة ، فيعترف بها ولكنه يذكر الفروق فيقول : «.. وأما قولك : أنا بنوعبد مناف! فكذلك نحن ، ولكن .. ليس أمية كهاشم ، ولا حرب كعبد المطلب ، ولا أبو سفيان كأبى طالب .. فانا صنائع ربنا ، والناس بعد صنائع لنا ، لم يمنعنا قديم عزنا ولا عادى (٨٣) طولنا على قومك أن خلطناكم بأنفسنا ، فنكحنا وأنحكنا ، فعل الاكفاء ولست هناك ، وأنى يكون ذلك ، ومنا النبى ، ومنكم المكذب (٨١) ، ومنا أسد الله (٥٠) ومنكم أسد الاحلاف (٢٠) ، ومنا سيدا شباب أهل الجنة (٧٠) ، ومنكم صبية النار ، (٨٨) ومنا خير نساء العالمين (٨١) ، ومنكم حالة الحطب (٩١) ، فى كثير مما لنا وعليكم ، فان اسلامنا قد سمع وجاهليتنا لاتدفع (٩١) » .

<sup>(</sup>۸۲) (شرح بهج البلاغة) جر٤ ص ٧٩. ٨٠.

<sup>(</sup>۸۳) أى قديم وتالد.

<sup>(</sup>٨٤) المراد أبو سفيان .

<sup>(</sup>۸۵) أى حمزة بن عبد المطلب .

<sup>(</sup>٨٦) المراد عتبة بن أبي ربيعة . (٨٧) أي الحسن والحسين .

<sup>(</sup>۸۸) المراد أولاد مروان بن الحكم .

<sup>(</sup>۸۹) أى فاطمة بنت الرسول .

<sup>(</sup>٩٠) المراد أم جميل بنت حرب .

<sup>(</sup>٩١) (نهج البلاغة) ص ٢٩٥ ، ٣٠٣ ، ٣٠٤.

فالرجل الربانى ، أمير المؤمنين ، على بن أبى طالب يفاخر ببنى هاشم ، لافى الإسلام وبالإسلام وحده ، بل وبهم فى الجاهلية أيضا .. فما بالنا بغيره من غير الربانيين؟!

ولقد كانت ـ كما يقول ابن خلدون \_ «عصبية مضر فى قريش ، وعصبية قريش فى عبد مناف ، وعصبية عبد مناف إنما كانت فى بنى أمية (٩٢) ... » ، ومن هنا كانت شكوى على الدائمة من قريش ، التى اغتصبته حقه ، إنما تعنى الشكوى ، فى الدرجة الأولى ، من الأمويين ، فعندما يختارون عثان ، الأموى ، للخلافة ، بدلا من على ، يقول على : «اللهم إنى استعديك على قريش ومن أعانهم ، فانهم قطعوا رحمى ، وصغروا عظيم منزلتى ، وأجمعوا على منازعتى أمرا هولى (٩) وعندما ينشب النزاع بينه وبين معاوية يقول : «مالى ولقريش! والله لقد قاتلتهم كافرين ، ولاقاتلنهم مفتونين ، وانى لصاحبهم بالأمس كما أنا صاحبهم اليوم (٩) » .. وفى موطن آخر يكتب إلى أخيه عقيل ، فيقول : « .. دع عنك قريشا ، وتركاضهم فى الضلال (٩) ، وتجوالهم فى الشقاق .. فانهم قد أجمعوا على حربى كاجماعهم على حرب رسول الله قبلى (٩) .. » .. ومن هنا كانت دقة تعبير عمر بن الخطاب وهو يتحدث إلى عبد الله بن عباس عن نظرة قريش لبنى هاشم ، عندما قال له : « انهم ينظرون إليكم نظر الثور إلى جازره (٩) » (٩) .. «

ويصور على غاية قريش فى صراعها ضده على السلطة ، فيقول لجندب بن عبد الله الأزدى : « .. ان الناس إنما ينظرون إلى قريش فيقولون : هم قوم محمد وقبيله . وأما قريش بينها فتقول : ان آل محمد يرون لهم على الناس بنبوته فضلا ، ويرون أنهم أولياء هذا الأمر دون قريش ، ودون غيرهم من الناس ، وهم ان ولوه لم يخرج السلطان منهم إلى أحد أبدا ، ومتى كان فى غيرهم تداولته قريش بينها .. والله لايدفع الناس إلينا هذا الأمر طائعين أبدا (٩٨) ! » .. فالقبلية تلعب دورها الهام فى هذا الصراع على السلطة والسلطان .

<sup>(</sup>٩٢) (المقدمة) ص ١٧١.

<sup>(</sup>٩٣) (نهج البلاغة) ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٩٤) المصدر السابق. ص ٦٠.

<sup>(</sup>٩٥) التركاض ــ بفتح التاء المشددة وسكون الراء ــ الجرى والاسراع .

<sup>(</sup>٩٦) (نهج البلاغة) ص ٣٢٠ ، ٣٢١. و (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٩٧) (شرح نهج البلاغة جـ ١٢ ص ٩.

<sup>(</sup>٩٨) المصدر السابق. جـ ٩ ص ٥٧ ، ٥٨.

ولقد اعتمد على ، في صراعه هذا ضد قريش ، على الانصار ، وهم الذين استأثرت منهم قريش بالإمارة منذ اجتماع السقيفة ، فولى الامصار الهامة في الدولة ــ البصرة والشام ، ومصر ــ ولاة من الانصار . فولى عثمان بن حنيف على البصرة ، وأخاه سهل بن حنيف على الشام ، وقيس بن سعد بن عبادة على مصر (٩٩) . وعندما خرج على لقتال أصحاب الجمل كان خليفته على المدينة الانصارى سهل بن حنيف (١٠٠٠) .

ولقد ظهر ولاء الانصار لعلى ونصرتهم له وبلاؤهم معه كأوضح مايكون ، فقيس بن سعد بن عبادة قد قاد قومه فى كل مواقع على وحروبه : فى الجمل ، وصفين ، والنهروان ، وغيرها ، وهو القائل يوم صفين :

هذا اللواء الذى كنا نحف به مع النبي وجبريل لنا مدد ماضر من كانت الانصار عيبته ألا يكون له من غيرهم أحد (١٠١١) قوم إذا حاربوا طالت أكفهم بالمشرفية حتى يفتح البلد

وبعد مقتل على ، بايع الانصار لابنه الحسن ، وعندما نزل عن الأمر لمعاوية غضبوا وفارقوا عسكره فى خمسة آلاف يقودهم قيس بن سعد ، بعد أن واجه الحسن بكلام خشن يعيب عليه فيه تنازله عن الأمر لمعاوية ، وكان هؤلاء المقاتلون من الانصار «قد حلقوا رءوسهم بعد ما مات على ، وتبايعوا على الموت !  $^{(1.7)}$ .

ولم ينس معاوية ، ولا الأمويون ، للأنصار موقفهم هذا .. فني عهد معاوية وفدت جاعة من الانصار على رأسهم النعان بن بشير يشكون الفقر وضيق العيش ، وقالوا له : «لقد صدق رسول الله في قوله لنا : «ستلقون بعدى أثرة». فقد لقيناها! فقال لهم معاوية فهاذا قال لكم ؟ قالوا : قال لنا : «فاصبروا حتى تردوا على الحوض » قال : فافعلوا ما أمركم به عساكم تلاقونه غدا عند الحوض كما أخبركم! وحرمهم ولم يعطهم شئا؟! (١٠٢)

هكذا صنعت العصبية القبلية صنيعها في هذا الصراع على السلطة والسلطان.

<sup>(</sup>۹۹) (الفتنة الكبرى) جـ ۲ ص ۲۲.

<sup>(</sup>۱۰۰) (شرح بهج البلاغة) جـ ۹ ص ۳۲۱.

<sup>(</sup>۱۰۱) عيبته: أي موضع سره.

<sup>(</sup>١٠٢) رفاعة رافع الطهطاوي ( نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز ) ص ٤٤٩ ، ٤٥٠ ، طبعة القاهرة ، الأولى .

<sup>(</sup>١٠٣) (شرح نهج البلاغة) جـ ٦ ص ٣٢.

## أثر العوامل الاقتصادية والاجتماعية في الصراع على السلطة

وغير العصبية القبلية ، كانت هناك مصالح اقتصادية ومطامح اجتماعية لعبت دورها كأحد الأسباب في الصراع الذي دار على السلطة ، وبخاصة في عهد على بن أبي طــالب ذلك أن عهد عثمان كان قد شهد تغييرا اجتماعيا في نظرة الناس إلى الثروة والمال وسعيهم لتحصيلها من كل سبيل ـ ولقد أشرنا إلى طرف من ذلك \_ وشهد هذا العهد كذلك تغييرا في الفكر الذي يحكم موقف السلطة من مال الدولة العام .. فبعد أن كان التحرج الشديد هو الذي يسيطر على موقف أبي بكر وعمر من هذا المال بدأنا نسمع عن أن « السواد بستان قريش وأمية .. » وتطالعنا مناقشات أبي ذر مع معاوية الذي كان يرى أن المال مال الله ، وأنه وكيله ، فعطاؤه بأمره ومنعه بأمره ؟! وقوله لأهل الشام : « . . إني أزعم أن جميع ما تحت يدي لي ، فما أعطيت فقربة إلى الله ، وما أمسكت فلا جناح على فيه (١٠٤) » .. والجدل الذي دار بين عثمان وخازن بيت المال ، وهل خازن بيت المال هو خازن الأمة ؟ بمعنى هل المال مال الأمة أم الخليفة ؟ وهو الجدل الذي انتهى باستقالة خازن بيت المال . فلقد « روى أبو مخنف أن عبد الله بن خالد بن أسيد بن أبي العيص بن أمية قدم على عثمان من مكة ، ومعه ناس ، فأمر لعبد الله بثلثائة ألف ، ولكل واحد من القوم بمائة ألف ، وصك بذلك على عبد الله بن الأرقم ، وكان خازن بيت المال ، فاستكثره ورد الصك به . ويقال إنه سأل عثمان أن يكتب عليه بذلك كتابا \_ (أى أن يكون المال دينا على عثمان لبيت المال ) \_ فأبي ، وامتنع ابن الأرقم أن يدفع المال إلى القوم ، فقال له عثمان : إنما أنت خازن لنا ، فما حملك على مافعلت ؟! فقال ابن الأرقم : كنت أراني خازن المسلمين ، وإنما خازنك غلامك! والله لا ألى لك بيت المال أبدا ، وجاء بالمفاتيح فعلقها على المنير! (١٠٥).

وتنشأ حول علاقة الخليفة بمال الأمة أفكار نظرية شبيهة بما عرفته نظرية «الحق الإلهى» في هذا الموضوع ، وهي الأفكار التي ترى أن تطلق يد الخليفة يتصرف في «فضول الأموال» كما يشاء ، حتى ولوكان هذا التصرف لمصلحته الذاتية وحسابه الخاص .. والزبير

<sup>(</sup>١٠٤) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٧١.

<sup>(</sup>١٠٥) (شرح نهج البلاغة) جـ ٣ ص ٣٥، ٣٦.

ابن بكار يروى فى كتابه (الموفقيات) عن ابن عباس قوله: «لما بنى عثمان داره بالمدينة أكثر الناس عليه فى ذلك فبلغه ، فخطبنا .. فقال : أتانا عن أناس منكم أنهم يقولون : أخذ فيئنا ، وأنفق شيئنا ، واستأثر بأموالنا .. مالى ولفيئكم وأخذ مالكم ! ألست من أكثر قريش مالا ؟! .. وهبونى بنيت منزلا من بيت المال ، أليس هولى ولكم ؟! ألم أقم أموركم ، وإنى من وراء حاجاتكم ! فلم لا أصنع فى الفضل ــ (الزيادة) ــ ما أحببت ؟! فلم كنت إماما اذن ؟! . فالى لا أفعل فى فضول الأموال ما أشاء ؟!!» (١٠٦٠).

كماكان عثمان أول من أقطع أرض الصواف، التي كانت ملكا لبيت المال، وكان دخلها على عهده ٠٠٠،٠٠، وفاز بنو أمية من على عهده ٠٠،٠٠، وفاز بنو أمية من هذه الاقطاعات بأوفى نصيب .

ومن هنا كان تحرك الفئات التى استفادت من هذه التغييرات الاجتماعية والاقتصادية كان تحركها ضد على بن أبى طالب ، عندما أعلن فى أول خطبة له عقب توليه الخلافة الغاءه لكل ما أحدث عثمان من أحداث .

لقد بدأ على بنفسه ، فأعلن التزامه بموقف أبى بكر وعمر من المال العام ، وقال لأخيه عقيل : « والله مالى مما ترى شيئاً إلا عطائى ! » (١٠٨

وأعلن للذين حازوا الاقطاعات على عهد عثمان الغاءه لهذه التصرفات الاقتصادية بصرف النظر عن تاريخها ، وما لحق أعيان الأموال والأرض والعقارات من تغييرات ، فقال في خطبته تلك : «الا إن كل قطيعة أقطعها عثمان ، وكل مال أعطاه من مال الله ، فهو مردود في بيت المال ، فإن الحق القديم لايبطله شيء ، ولو وجدته وقد تزوج به النساء وفرق في البلدان ، لرددته إلى حاله ، فإن في العدل سعة ، ومن ضاق عنه الحق فالجور عليه أضق ! «(١٠٩)

وعندما شرع على في وضع خطته واعلانه هذا موضع التنفيذ « فأمر أن ترتجع الأموال

<sup>(</sup>١٠٦) المصدر السابق. جـ ٩ ص ٦ ، ٢٣.

<sup>(</sup>١٠٧) (الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية) ص ١٤٨.

<sup>(</sup>١٠٨) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٧١.

<sup>(</sup>١٠٩) (شرح نهج البلاغة) جـ ١ ص ٢٦٩ .

التى أجاز بهاعثان حيث أصيب أو أصيب أصحابها ، بلغ ذلك عمرو بن العاص ، وكان «بأيلة» من أرض الشام ، فكتب إلى معاوية : ما كنت صانعا فاصنع ، إذ قشرك ابن أبى طالب من كل مال تملكه كما تقشر عن العصا (١١٠) لحاها ؟!» .. فتحركت المعارضة ، وكان المال في مقدمة عوامل حركتها ضد الخليفة الحديد .

وعندما عاد على إلى فلسفة التسوية فى العطاء بين العربى والعجمى ، والاشراف والموالى ، والذين سبقوا إلى الإسلام أو أبطأ بهم أمر عن السبق إليه ، وأدخل فى سجلات العطاء من لم يكن فيها ، وأعلن للناس قوله : «أنتم عباد الله ، المال مال الله ، يقسم بينكم بالسوية ، لافضل فيه لأحد على أحد .. »كان ذلك \_ كما يقول أبو جعفر الاسكافى \_ «أول ما أنكروه من كلامه .. وأورثهم الضغن عليه ، وكرهو إعطاءه وقسمه بالسوية .. » (١١١) .

ولقد كان طلحة بن عبيد الله والزبير بن العوام من بين الذين اعترضوا على اعلان على وتطبيقه التسوية بين الناس فى العطاء ، فتخلفا عن حضور القسمة للعطاء ، وتخلف معها سعد بن أبى وقاص وعبد الله بن عمر وسعيد بن العاص ومروان بن الحكم ، ورجال من قريش أنكروا هذه القسمة (١١٢) .. ودار بين على وبين طلحة والزبير جدل حول هذه القضية ، كشف عن دورها وتأثيرها فى خروجهم عليه وحربهم له .

قال لها على : « ما الذي كرهتما من أمرى ، حتى رأيتما خلافى ؟!»

قالا: «خلافك عمر بن الخطاب في القسم، إنك جعلت حقنا في القسم كحق غيرنا، وسويت بيننا وبين من لايماثلنا...».

فقال على : «أما القسم والأسوة فان ذلك أمر لم أحكم فيه بادئ بدء ، فقد وجدت أنا وأنتا رسول الله يحكم بذلك ، وكتاب الله ناطق به .. وقديما سبق إلى الإسلام قوم ونصروه بسيوفهم ورماحهم ، فلم يفضلهم رسول الله فى القسم ولا آثرهم فى السبق ، والله سبحانه ، موف السابق والمجاهد يوم القيامة أعالهم ، وليس لكما ، والله ، عندى ولا لغيركما الا هذا ! » .

<sup>(</sup>١١٠) المصدر السابق. جـ ١ ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>۱۱۱) (شرح نہج البلاغة) جـ ٧ ص ٣٧.

<sup>(</sup>١١٢) المصدر السابق. جـ ٧ ص ٣٨.

فقال الزبير: \_ فى ملأ من الناس \_ : « هذا جزاؤنا من على ! قمنا له فى أمر عثان حتى قتل ، فلما بلغ بنا ما أراد جعل فوقنا من كنا فوقه (١١٣) .

وكما راسل عمرو بن العاص معاوية طالبا منه الوقوف في وجه على وقراراته الاقتصادية ، كذلك صنع طلحة والزبير ، فلقد «استنجدا عليه بالرؤساء من المسلمين وكان عمر يفضلهم وينفلهم في القسم على غيرهم والناس أبناء الدنيا ، ويحبون المال حبا جما فتنكرت على أمير المؤمنين بتنكرهما قلوب كثيرة ، ونخلت عليه نيات كانت قبل سليمة » كما يقول ابن أبي الحديد (١١٤)!

ولقد أدرك نفر من أصحاب على وأكثر الناس إخلاصا له ـ وفى مقدمتهم الاشتر النخعى ـ دور المال فى ميل قلوب كثيرة إلى معاوية ، قلوب الذين «اغتموا من العدل !» فطلب من على أن يبذل المال ليميل إليه أعناق الرجال ويستخلص ودهم ، ولكنه رفض قائلا : «إنه لايسعنا أن نؤتى امرأ من الفيء أكثر من حقه !» (١١٥) .

كها أدرك هذه الحقيقة عبد الله بن عباس ، فكتب إلى الحسن بن على ، بعد موت أبيه ، يقول : « . . واعلم أن عليا أباك إنما رغب الناس عنه إلى معاوية أنه آسا ـ (أى ساوى ) ـ بينهم فى الفيء ، وسوى بينهم فى العطاء ، فثقل عليهم ! (١١٦) .

وهكذا لعب العاملان الاقتصادى والاجتماعي دورا هاما في تحريك الصراعات على السلطة في ذلك التاريخ.

## أثر العامل « القومي » في الصراع على السلطة

كان على قد نقل مقر حكمه من المدينة إلى الكوفة ، بالعراق ، وعلت فى الشام أصوات تطلب الاستقلال به عن امارة على ، والحيلولة دون خضوعه لحكم الكوفة ، ودون خضوع أهله لأهل العراق .. أى أنه قد ظهرت فى ساحة الصراع على السلطة عوامل محركة لهذا

<sup>(</sup>١١٣) المصدر السابق. جد ٧ ص ٤١، ٤٢.

<sup>(</sup>١١٤) المصدر السابق. جـ ١١ ص ١١.

<sup>(</sup>١١٥) (نظرية الإمامة عند الشيعة الاثني عشرية) ص ٢٩٨ ، ٢٩٩.

<sup>(</sup>١١٦) (شرح نهج البلاغة ) جـ ١٦ ص ٢٣.

الصراع يمكن أن نسميها « بالعامل القومى » \_ إذا استعملنا ذلك المصطلح بموازين ذلك العصر ـ فانضم إلى « العامل القبلي » و « العامل الاقتصادى » كى تكون الأسباب الرئيسية الأهم فى تحريك هذا الصراع .

وبديهى أن دمشق العاصمة ستكون لها من المميزات ولاهلها من المزايا أكثر مما سيكون لها ولهم إذا تبعت الكوفة كولاية من الولايات ، ولم يكن للكوفة ذلك الرصيد الدينى الذى للمدينة ، والذى يجعل التبعية لها أمرا مقبولا ، خصوصا من عاصمة عريقة كدمشق غدت مقرا لحكم معاوية الذى استمر منتظا وقويا ومهيبا منذ عهد عمر بن الخطاب ، والذى تبعه في عهد عثمان الأردن وحمص ، ثم تبعته مصر عندما استعادها وأمر عليها عمرو بن العاص .

ونحن واجدون فى المراسلات المتبادلة بين معاوية وعلى رسالتين تصلان فى الأهمية إلى مستوى الوثائق السياسية ، لما فيهما من حديث صريح ومباشر من معاوية يطلب فيه الاستقلال التام للشام ، ورفض على لهذا الاستقلال ، أى أن القضية التى طرحت كانت تقسيم الدولة إلى امارتين لكل منها تمام الاستقلال .

يقول معاوية في الرسالة التي حملها عنه إلى على رجل من السكاسك يدعى عبد الله بن عقبة : «أما بعد فإني أظنك أن لو علمت أن الحرب تبلغ بنا وبك ما بلغت ، وعلمنا لم يحنها بعضنا على بعض ، وإنا وإن كنا قد غلبنا على عقولنا فقد بتى لنا منها ما نندم به على مامضى ، ونصلح به مابتى ، وقد كنت سألتك الشام ، على ألا يلزمني لك طاعة ولا بيعة ، فأبيت ذلك على ، فأعطاني الله ما منعت ، وأنا أدعوك اليوم إلى ما دعوتك إليه أمس ، فإني لا أرجو من البقاء إلا ما ترجو ، ولا أخاف من الموت إلا ما تخاف وقد ، والله رقت الأجناد وذهبت الرجال . ونحن بنو عبد مناف ، ليس لبعضنا على بعض فضل إلا فضل لا يستذل به عزيز ولا يسترق به حر . والسلام » .

فعاوية يعلن : أنه قد سبق أن طلب الاستقلال بالشام استقلالا تاما ويقول إنه وعليا من بنى عبد مناف ، وإنه كفء لعلى ، فليس هناك ما يمنع من أن يكون على أمير المؤمنين بالعراق ومعاوية أمير المؤمنين بالشام ، وهو يعيد عرض اقتراحه هذا بعد أن كادت الحرب أن تهلك قوى الطرفين ـ وذلك يشير إلى أن هذه الرسالة كانت عقب صفين وقبل ظهور نتائج التحكيم .

ولكن عليا رفض هذا الاقتراح ، وكتب إلى معاوية يقول :

«أما بعد .. فقد جاءنى كتابك ، تذكر أنك لو علمت وعلمنا أن الحرب تبلغ بنا وبك ما بلغت لم يجنها بعضنا على بعض ، فإنا وإياك منها فى غاية لم تبلغها . وإنى لو قتلت فى ذات الله وحييت ، ثم قتلت ثم حييت سبعين مرة لم أرجع عن الشدة فى ذات الله ، والجهاد لاعداء الله .. وأما قولك أنه قد بقى من عقولنا ما نندم به على ما مضى ، فإنى ما نقصت عقلى ، ولا ندمت على فعلى ، فأما طلبك الشام ، فإنى لم أكن لاعطيك اليوم ما منعتك منها بالأمس ، وأما استواؤنا فى الخوف والرجاء ، فانك لست أمضى على الشك منى على اليقين ، وليس أهل الشام بأحرص على الدنيا من أهل العراق على الآخرة . وأما قولك : إنا بنو عبد مناف ، ليس لبعضنا على بعض فضل .. فلعمرى إنا بنوأب واحد ، ولكن ليس بنو عبد مناف ، ليس لبعضنا على بعض فضل .. فلعمرى إنا بنوأب واحد ، ولكن ليس أمية كهاشم ، ولا حرب كعبد المطلب ، ولا أبو سفيان كأبى طالب ، ولا المهاجر كالطليسق ولا الحق كالمبطل ، وفى أيدينا ، بعد ، فضل النبوة التى أذللنا بها العزيز وأعززنا بها الذليل .. والسلام .. «١١٠)

ولم يكن هذا المطلب باستقلال الشام خاصا بمعاوية فقط ، معبرا عن طموحه السياسي دون غيره من أهل الشام ، بل كان مطلب أناس من قادة الرأى فى الشام ، وذوى القدر والنباهة الذين لايتهمون بالكيد والعداء لعلى بن أبى طالب كما يتهم بذلك معاوية بن أبى سفيان .. فلقد جاء إلى على وفد من أهل الشام « وفيهم رجل يقال له حوشب ذو ظليم له قدر ونباهة » وعرض هذا الوفد على على مطلب أهل الشام فى الاستقلال من خلال خطبة حوشب التي قال فيها : « ألا ترى ، ياعلى ، أن الله قد قسم لك قسما حسنا ؟ فخذه بشكر إن لك قدماً فى الإسلام ، وسابقة ، وقرابة من رسول الله ، وصهرا ، وتجربة ، وسنا ، فإن تتلف بيننا غدا فانه لبوار للعرب ، وضيعة للحرمات ، ولكن انصرف راشدا ، وخل بيننا وبين شامنا ، واحقن دماءنا ودماء أصحابك » .

ويجيب على «حوشب» ، فيرفض اقتراحه واقتراح قومه ، دون أن يشكك في اخلاص «حوشب» في النصح قدر اجتهاده .. يجيبه على فيقول : «إنك لم تأل عن النصيحة بجهدك .. ولو علمت أن ذلك يسعدني في ديني أجبتك ، ولكان أهون على من المتونة ..

<sup>(</sup>١١٧) (وقعة صفين) ص ٤٧١، ٤٧١. و(نهج البلاغة) ص ٢٩٤.

ولكن الله لم يرض لأهل القرآن أن يعمل بمعاصى الله فى أكناف الأرض وهم سكوت لا يأمرون بمعروف ولا ينهون عن منكر. واعلم ، يا حوشب ، أنى قد ضربت الأمر ظهره وبطنه وأنفه وعينه ، حتى لقد منعنى من نوم الليل ، فما وجدته يسعنى إلا قتالهم أو الكفر بما جاء به محمد » (١١٨).

لقد كان الحديث ، خلال هذا الصراع على السلطة ، يجرى عن «الشام» كوحدة سياسية وقومية واقتصادية متميزة ومستقلة ، ولابد لأهلها من دفع المخاطر المحدقة بها من التبعية لأهل العراق ، وكذلك كان الحديث يجرى عن «العراق».. فعاوية يخطب ليعبئ مشاعر أهل الشام للقتال فيقول: «ياأهل الشام إنكم قد سرتم لتمنعوا الشام وتأخذوا العراق ؟!..» وفي المقابل يتحدث على إلى أهل العراق فيحذرهم من التماون في حرب عدوهم ، لأن أهل الشام إذا هزموا فلهم في أرض الروم ــ الذين عاهدوهم ــ ملجأ ، أما إذا هزم أهل العراق فإن مصيرهم الذل أو الفناء .. يقول: «.. وقد وادع القوم الروم ، فإن غلبتموهم استعانوا بهم ، ولحقوا بأرضهم ، وإن غلبوكم فالغاية الموت ، والمفر إلى الله العزيز الحكيم! » (١١٩) . فالحديث عن «الشام» كذاتية مستقلة ، وكذلك عن العراق ، لا عن قضية خلافية تجد لها أنصارا في كل من العراق والشام .

ومعاوية بن أبى سفيان يكتب إلى أبى أيوب خالد بن زيد الانصارى صاحب منزل الرسول ، وأحد سادات الأنصار الذين يحاربون فى صفوف على ، فيتوعد الأنصار على دورهم فى قتل عثان ، ولاينسى أن يهجو العراق كعراق ويمتدح الشام كشام ، يقول معاوية من شعر ذيل به رسالته إلى أبى أبوب :

لقد قتلتم اماما غير ذى أود وفى البلاد من الأنصار من أحد واليحصبيون أهل الحق فى الجند (١٢٠) أو شحمة بزها شاو ولم يكد (١٢١)

إنى حلفت يمينا غير كاذبة لاتحسبوا أنى أنسى مصيبته قد أبدل الله منكم خير ذى كلع إن العراق لنا فقع بقرقرة

<sup>(</sup>۱۱۸) (تثبیت دلائل النبوة ) جـ ۱ ص ۲۹۰ ، ۲۹۱ .

<sup>(</sup>۱۱۹) (الامامة والسياسة) جـ ١ ص ٨٩.

<sup>(</sup>١٢٠) الكلاعيون واليحصبيون ، من قبائل اليمن ، اتخذ معاوية منهم أنصارا كهاكان الانصار لعلى . والجنّد ــ بفتح الجيم والنون ــ مدينة باليمن .

<sup>(</sup>١٢١) الفقع ــ بالفتح ــ نوع من أردأ الكمأة . والقرقرة : الأرض اللينة المطمئنة .

والشمام يسنزلها الأبرار، بلمدتها أمن، وحومتها عنزية الأسد (١٢٢) وشاعر أهل الشام «كعب بن جعيل» يفصح عن دور العامل القومي في صراع الشام والعراق وكيف أن الناس قد تصاعدوا بكراهية بعضهم للبعض الآخر حتى بلغت خلافاتهم مبلغ الخلاف في الدين ، وكيف ألبسوا السياسة لباس الدين ؟! فيقول من قصيدة ذاعت وانتشرت ، حتى استشهد بها معاوية وذيل بها احدى رسائله إلى على بن أبي طالب .. يقول کعب :

وأهمل المعراق لهم كمارهونما يرى كل ما كان من ذاك دينا ودناهم مشل ما يقرضونا فقلنا: رضينا ابن هند رضينا فقلنا: ألا لانري أن ندينا ومن دون ذلك خسرق السقستاد وطسعن وضرب يسقسر السعبيونا

أرى الشام تكره أهل العراق وكسل لصاحبه مسيغض إذا مسا رمونا رميناهم وقـــالـوا: على امـــام لـــنـــا وقسالوا: نرى أن تبدينوا لبنا وكـــل يسر بما عــــده يرى غث مافى يديه سمينا! (١٢٣)

فهو صراع على السلطة والإمارة، تحركه عوامل كثيرة، بعضها قبلي، وبعضها اقتصادي ، وبعضها قومي ، ولكن القوم قد غلفوا عوامل صراعهم هذا وأسبابه بغلاف من الدين والعقيدة ، كي يشحذوا الهمم فتحارب كما يحارب الناس في المعارك المقدسة لنصرة الغايات المقدسة ولكن شاعرهم قد أماط اللثام عن جوهر الصراع وسببه عندما قال:

وكسل لصساحبه مبغض یری کل ما کان من ذاك دینا؟!..

ذلك هو الصراع على السلطة في دولة الحلافة الراشدة ، وهو قد أودي هذه التجربة الجديدة في عالم « الدوَّلة والسياسة » في شبه الجزيرة العربية ، وكان مقتل على بن أبي طالب سنة ٤٠هـ.. بداية تحول الخلافة الشوروية إلى ملك عضود يتوارثه الأمويون.

<sup>(</sup>۱۲۲) (وقعة صفين) ص ٣٦٧.

<sup>(</sup>١٢٣) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ١٢٧، ١٢٨، و (وقعة صفين) ص ٥٦.

# (٢) الإمامة الفِرَق الإسلامية

# الفصل الأول نشأة الفِرَق وتعدادها

لم يختلف المسلمون فى الدين ، على عصر صدر الإسلام ، وإنما كان خلافهم فى السياسة ، ولقد رأينا أن خلافهم الأول ، والاساسى ، والمستمر تقريبا ، كان حول الإمارة والخلافة والإمامة ، وبصدد الصراع على السلطة العليا فى الدولة .

ولقد رأينا كيف نشأت أولى الفرق الاسلامية \_ وهي المحكمة «الخوارج» \_ على عهد على بن أبي طالب بسبب الخلاف حول الإمارة والصراع الدائر عليها، ولقد ظلت تلك القضية \_ طوال تاريخ المسلمين، الفكرى والعملى \_ وهي المنبع الذي تصدر منه الفرق والأحزاب .. أي أن قضية الإمارة والخلافة والإمامة، وقضايا الصراع على السلطة العليا في الدولة، كانت دائما مصدر تكوين الفرق ونشأة المذاهب وظهور الأحزاب .

والتأريخ للفرق الإسلامية ، من حيث النشأة والتعداد وتمييز مقالاتها ومواقفها ، من الفنون التي ألفت فيها الكتب والرسائل من علماء ومفكرين ينتمون إلى مختلف الفرق والتيارات

ومن بين القضايا التي عرض لها مؤرخو الفرق والمذاهب قضية عدد الفرق التي توزعت ملة الإسلام، والفترة الزمنية التي بدأ فيها تكون الفرق وظهورها .. فبينا يرى مؤرخو الفرق من الشيعة أن نشأة الفرق قد ارتبطت بالخلاف على الإمامة يوم السقيفة ، إذ تكونت الشيعة مع على وفرقة «الإمرة والسلطان» مع سعد بن عبادة من الأنصار، وفرقة مالت لأبي بكر (۱) ، نجد مؤرخي الفرق وكتاب مقالاتها من المعتزلة والأشعرية والظاهرية وأصحاب بكر الخوارج - أى كل من عدا الشيعة - يؤرخون بظهور فرقة الخوارج ، على عهد

<sup>(</sup>١) النوبختي (كتاب فرق الشيعة) ص ٢ ، ٣ تحقيق هـ. ربتر. طبعة استانبول سنة ١٩٣١م.

على ، لنشأة الفرق في الإسلام وهو الرأى الصواب . ذلك أن الفرقة ، وهي اجتماع أناس متفرقين حول موقف ومبدأ وفلسفة وبمط متحد أو متقارب من أنماط التفكير ، هي أمر يختلف عن الموقف الذي يتخذه فرد أو أفراد من قضية معينة ، ثم يتغير هذا الموقف وتتبدل ازاءه مواقع الأفراد ، وهذا هو ما حدث للذين طلبوا الإمارة لسعد بن عبادة ، وإذا كان بعض الأنصار أقد ظل على اعتقاده بأن حالهم وحال المسلمين كان سيصبح أفضل لو وليها سعد بن عبادة ، ومع ذلك فإن اأحداً لايستطيع ولايحق له أن يسمى هذا البعض فرقة ومذهبا ، فإن بقاء البعض على اعتقاده إن عليا هو الأولى بالإمارة ، وأن صلاح المسلمين في تأميره لايكني كي نقول إن هذا البعض قد كون أو يكون فرقة ، بالمعنى الدقيق لهذا في تأميره لايكني كي نقول إن هذا البعض قد كون أو يكون فرقة ، بالمعنى الدقيق لهذا المصطلح .. أما نشأة الخوارج فلقد ارتبطت ، بل نبعت من قضية مثارة ، وهم قد جمعتهم فلسفة موحدة ، ومجموعة من المقالات والمواقف ، وأنماط متحدة أو متقاربة في السلوك ، أمان لهم استمرار في عصور الصراع الإسلامي حول هذه القضية التي سببت نشأتهم الأولى .. وكذلك كان الحال مع الفرق الرئيسية التي تلت ظهور الخوارج على مسرح الساسة .

تلك اذن قضية خلافية بين مؤرخي المقالات من الشيعة وغيرهم من المؤرخين.

أما القضية التى اتفق فيها جمهور مؤرخى المقالات ، رغم غرابتها وافتقارها إلى القواعد الثابتة ، فهى عدد هذه الفرق . فلقد اتفق هؤلاء المؤرخون على أن عدة فرق المسلمين ثلاث وسبعون فرقة ، وأن هذا الرقم هو نهاية ما وصلت وتصل إليه الأمة فى التفرقة وتعدد الاتجاهات ولقد استندوا جميعا فى ذلك إلى حديث قالوا إنه قد روى عن الرسول عليه الصلاة والسلام يقول فيه : « افترقت اليهود على احدى وسبعين – (أو اثنتين وسبعين ) – فرقة ، وتفرق أمتى فرقة ، وتفرقت النصارى على احدى وسبعين – فرقة ، وتفرق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة » ()

ونحن لا نميل إلى التصديق بأن هذا الحديث هو من الأحاديث الصحيحة التي قالها

<sup>(</sup>٢) أخرج هذا الحديث أبو داود ، والترمذى ، وابن ماجة من حديث أبي هريرة ، وأخرجه الحاكم وابن حبان فى صحيحه بنحو هذا اللفظ ، كما أخرجه فى المستدرك ، عن أبي هريرة بهذا اللفظ .. وله رواية أخرى عن عوف بن مالك عن الرسول ، بمثل هذا اللفظ .. وقال عنه البيهى : إنه حسن صحيح . انظر (خطط المقريزى) جـ ٣ ص ٢٨٢ طبعة دار التحرير ، القاهرة ، عن طبعة بولاق . و (الفرق بين الفرق ) للبغدادى ص ٤ ، ٥ . طبعة دار الآفاق الجديدة ، بيروت .

الرسول صلى الله عليه وسلم .. وذلك لعدة أسباب :

أولها : أنه ، ككثير من الأحاديث المشابهة ، حديث آحاد ، وليس بالمتواتر ، وأحاديث الآحاد وإن جاز أن نأخذ بها في الأمور العملية فإنها غير ملزمة في الاعتقادات .

وثانيها : أناالحديث يثير قضية خطيرة وخلافية وشائكة ، وهي : هـل كان الرسول عليه الصلاة والسلام يعلم الغيب ، وهل كان التنبؤ بالغيب من بين معجزاته ؟؟.. ونحن مع الذين يرون أن القرآن هو معجزة الرسول التي لم يتحد قومه بمعجزة سواها ، وأنه في حياته وسلوكه كان بعيدا عن ادعاء علم الغيب ، بل إن آيات القرآن تنفي أن يعلم الرسول الغيب إلا إذا كان وحيا أوحاه الله إليه ، والوحى الذى لا خلاف عليه هو المودع فى القرآن ، يخاطب الرسول قومه فيقول : « قل لا أقول لكل عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إنى ملك ، إن أتبع إلا مايوحي إلى .. ، (٣) .. ويقول لهم كذلك ، قل لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضرًّا إلا ماشاء الله ، ولو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير ، وما مسى السوء ، إن أنا إلا نذيرٌ وبشيرٌ لقوم يؤمنون » (١٠) ويقول أيضا : « ولا أقول لكم عندى خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول إنى ملك .. « (٥٠ .. وأكثر من عدد هذه الآيات ، التي ينغى فيها الرسول علمه بالغيب ، عدد الآيات التي تقطع باختصاص الله سبحانه وتعالى بعلم الغيب ، يقول سبحانه : « وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو .. » (٦) ويقول : « ويقولون : لولا أنزل عليه آية من ربه ، فقل : إنما الغيب لله .. » (٧) . . ويقول : « ولله غيب السموات والأرض ، وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب ، إنَّ الله على كل شيء قدير» (٨) ويقول: «قل: لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله، وما يشعرون أيان يبعثون » (٩) إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي تحصر علم الغيب ومعرفته في الله سبحانه وتعالى . وحده .

أما الآية التي يقول فيها: «عالمُ الغيبِ فلا يظهر على غيبه أحداً ، إلا من ارتضى من رسول فإنه يسلك مِنْ بين يديه ومن خلفه رصدا » (١٠) ، فإن نطاق الاستثناء فيها يجب أن تحكمه الآيات التي تنفى علم الرسول للغيب ، وتلك التي تقطع باستئثار الله به ، وفي كل الأحوال فإن الاستثناء

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٥٥ .

<sup>(</sup>۷) يوس : ۲۰ .(۸) النحل : ۷۷ .

<sup>(</sup>٤) الاعراف: ١٨٨.

<sup>(</sup>٩) النمل : م**٦** .

<sup>(</sup>٥) هود : ۳۱.

<sup>(</sup>۱۰) الجن : ۲۷ ، ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٥٥.

لايعنى إلا جواز أن يوحى الله للرسول بنبأ من أنباء الغيب ، وفى هذه الحالة يكون موضعه هو موضع النبأ المقطوع بأنه وحى ، وهو القرآن الكريم . . وليس فى القرآن شىء يتعلق بافتراق المسلمين إلى ثلاث وسبعين فرقة ؟! .

ثالثا: أن الحديث يحدد عدد الفرق اليهودية والفرق النصرانية بواحدة وسبعين أو اثنتين وسبعين فرقة ، وليس بين مؤرخي الفرق المسلمين وهم قد اهتموا بالملل والنحل جميعها ولا بين مؤرخي الفرق من غير المسلمين من حد هذه الفرق في الديانتين بهذا العدد.

رابعا: أن واقع الفرق الإسلامية الذي كتب عنه وأرخ له هؤلاء الذين رووا هذا الحديث ، واعتمدوا عليه ، هذا الواقع يتناقض مع انقسام المسلمين إلى هذا العدد ، وإذا كان المسلمون في تاريخ ظهور الفرق والأحزاب لديهم قد جاء عليهم يوم وصلت فيه فرقهم إلى العدد الثالث والسبعين ، وهذا طبيعي ، فان هذه الفرق قد زادت ، ثم نقصت ، ولا يزال المسلمون ، في حياتهم الفكرية ، قادرين وصالحين لأن تنشأ لديهم فرق جديدة أو تزول من حياتهم فرق قديمة . المهم أن فرق الإسلام ، التي استخدم هؤلاء المؤرخون مصطلح « فرقة » في وصفها ، قد زادت عن الثلاث والسبعين فرقة .. وهذه ماذج لذلك التناقض الذي وقع فيه هؤلاء المؤرخون بين الحديث الذي صدروا به دراستهم للفرق وبين الواقع الذي جسدوه لنا عند تعداد هذه الفرق وحياتها :

١- عندما نبحث عن عدد الفرق الإسلامية ، كما أرخ لها الأشعرى في (مقالات الإسلاميين) نجد هذا العدد يتعدى المائة .. ففرق الشيعة عنده وحدها تبلغ خمسا وأربعين فرقة (الغالية = ١٥ والإمامية = ٢٤ والزيدية = ٦) .. وعدد فرق الخوارج ست وثلاثون فرقة .. والمرجئة فرقها اثنتا عشرة فرقة .. وذلك غير: المعتزلة ، والجهمية ، والضرارية ، والحسينية ، والبكرية ، والعامة وأصحاب الحديث ، والكلابية (١١١) .. على حين يذكر الأشعرى ، نفسه ، وفي ذات الكتاب أنها إحدى عشرة فرقة ، تتفرع إلى ثلاث وسبعين ، ولكنها في الدراسة ، دراسته هو ، تتعدى المائة كما رأينا ؟!

٢ ــ وفى (الملل والنحل) للشهرستانى يبلغ تعداد الفرق ستا وسبعين فرقة (المعتزلة ــ وهم

<sup>(</sup>١١) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ٦٥ وما بعدها.

الذين عدهم الأشعرى فرقة واحدة ، عدهم الشهرستانى ثلاث عشرة فرقة ، وعدهم البغدادى عشرين فرقة ؟!) ، والخوارج سبع عشرة فرقة .. والشيعة اثنتين وثلاثين فرقة .. والمرجئة خمس فرق .. ثم : الجبرية ، والجهمية ، والنجارية ، والضرارية ، والصفاتية ، والكرامية ، والأشعرية ، وأصحاب الحديث ، وأصحاب الرأى .

### ٣ ـ أما ابن حزم فإنه يعدها خمس فرق:

۱ ـ أهل السنة . ـ ۲ ـ والشيعة . ـ ۳ ـ والمعتزلة . ٤ ـ والمرجئة . ـ ٥ ـ والحوارج (۱۲) .

٤ ــ والملطى وهو من أقدم مؤرخي الفرق ، يعدها أربعاً فقط :

١ ــ القدرية . ــ ٢ ــ والمرجئة . ــ ٣ ــ والشيعة . ــ ٤ ــ والحوارج (١٣٠) .

٥ ـ أما القاضي عبد الجبار فانه يعدها خمس فرق:

1 - المعتزلة " ٢ - والخوارج - ٣ - والمرجئة ٤ - والشيعة - ٥ - والنوابت (١٠) - (ويقصد بهم أهل الحديث ) - ولكن فرقة الشيعة التي يذكرها هنا واحدة يصل عدد فرقها - نعم فرقها - عنده في (المغنى) إلى إحدى وستين فرقة وخلافاتها ليست في الفروع حتى نقول إنها فروع لفرقة وليست فرقا تستحق هذا الاسم ، بل إن خلافاتها في الإمامة ، وبالذات شخص الإمام ، والإمامة عندها كالنبوة ، بل وأكثر أهمية عند بعضها ، ومن لم يعرف امامه مات ميتة جاهلية ؟! .. ففرق الإمامية تبلغ عند القاضى تسعاً وأربعين (١٥) ، وفرق الزيدية اثنتا عشرة فرقة (١٦) .

٦- والمقريزى الذى يروى الحديث ويجمع طرق روايته ويوثقه يقول عن إحدى هذه الفرق ، وهى الرافضة : إنهم «اختلفوا فى الإمامة اختلافا كثيرا ، حتى بلغت فرقتهم ثلثائة فرقة ، والمشهور منها عشرون فرقة !» ويقول عن احدى الفرق التى انقسمت من الرافضة ، وهى «الخطابية» : «... اتباع أبى الخطاب محمد بن أبى ثور .. وأتباعه الرافضة ، وهى «الخطابية» : «... اتباع أبى الخطاب محمد بن أبى ثور .. وأتباعه

<sup>(</sup>١٢)(الفصل في الملل والأهواء والنحل) لجـ ٢ ص ١٠٦. طبعة القاهرة الأولى سنة ١٣٢١هـ.

<sup>(</sup>١٣) د . عبد الكريم عثمان (قاضي القضاة : عبد الجبار بن أحمد الهمذاني ص ١٠٤ . طبعة بيروت سنة ١٩٦٧م .

<sup>(</sup>١٤) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١٥٢ . تحقيق فؤاد سيد . طبعة تونس سنة ١٩٧٢م .

<sup>(</sup>١٥) (المغنى) جـ ٢٠٠ ق ٢ ص ١٧٦ ـ ١٨٢.

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٨٤ ــ ١٨٥ .

خمسون فرقة ؟!» .. ويقول عن المعتزلة «وهم عشرون فرقة .. » ولا يذكر فيهم القدرية ، إذ يذكرها كفرقة مستقلة عن المعتزلة (١٧)

٧ ـ أما الخوارزمي فإنه يعدد الفرق الرئيسية فتبلغ عنده سبعا هي :

- ١ ــ المعتزلة (وهبي عنده تنقسم إلى ست فرق).
- ٢ ــ والخوارج (وتنقسم عنده إلى أربع عشرة فرقة).
- ٣\_ وأصحاب الحديث (وتنقسم عنده إلى أربع فرق).
  - ٤ ــ والمجبرة (وهبي عنده خمس فرق).
  - ٥ ــ والمشبهة (وهي عنده ثلاث عشرة فرقة).
    - ٦ ـ والمرجئة (وهي عنده ست فرق).
- ٧ ــ والشيعة ( وهي عنده حمس فرق تتفرع إلى أصناف ... فالزيدية ٥ ، والكيسانية
  - ٤ ، والعباسية ٢ ، والغالية ٩ ، والإمامية ٤١ ) .

فإذا عددنا «الأصناف» « فرقا » بلغ مجموعها جميعا عند الخوارزمي اثنتين وسبعين فرقة ، وإذا لم ندخلها في عداد الفرق وقفت عند ثلاث وخمسين فرقة فقط . وفي كلا الحالين فهي ليست ثلاثا وسبعين كما يقول الحديث (١٨)

وهذا الاضطراب الذي يتجلى لدى مؤرخى الفرق ، فى تعداد هذه الفرق ، ينبع من الافتقار إلى مهج يحدد المعيار الذي على أساسه يتم الحكم بأن هذه الجماعة « فرقة » ، أو أن الذي بينهم وبين أصولهم هو مجرد اختلاف فى فروع الأصول العامة التي اتفقت عليها الفرقة الأم .

فالمعتزلة ، مثلا ، الذين يصل أغلب كتاب الفرق والمقالات بعدد فرقهم إلى العشرين ، هم فرقة واحدة ، تجمعها أصول خمسة ، لا يعد من أهلها إلا من اعتقد بهذه الأصول الخمسة ، وفى اطار هذه الفرقة اختلافات واجتهادات حول عديد من القضايا الفرعية ، مثل : الطبع .. والتولد .. والطفرة .. والجزء الذى لا يتجزأ .. والموقف من : أيها أفضل ، على أم أبو بكر ؟ .. أما العدل ، والتوحيد ، والوعد والوعيد ، والمنزلة بين المنزلتين ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فإنها الأصول الخمسة التي لا يصبح معتزليا إلا من اعتقد بها .

<sup>(</sup>۱۷) (خطط المقریزی) جه ۳ ص ۲۸۳ ـ ۲۹۶.

<sup>(</sup>١٨) (مفاتيح العلوم) ص ١٨ ـ ٢٢ . طبعة القاهرة سنة ١٣٤٢هـ .

وهذا المثال يزيد من وضوح الاضطراب الذي وقع فيه مؤرخو المقالات عندما شرعوا في تعدادها ، ولقد ساعد على هذا الاضطراب \_ إلى جانب غياب المهج المحدد للمعيار الدقيق في التقسيم \_ الالتزام «بالحديث» الذي يجعل هذه الفرق ثلاثا وسبعين فرقة . فبدءوا حديثهم بهذا العدد ، فلم استقصوا الواقع وقفوا دونه أو تجاوزوه .

ونحن لانستبعد أن يكون الرسول عليه الصلاة والسلام قد تنبأ بافتراق الأمة واختلافها ، إذ أن اتحاد أمة من الأمم وأهل دين من الأديان كفرقة واحدة هو أمر مستحيل بحكم التجربة الإنسانية السابقة وماتطرحه الحياة المتجددة من قضايا ومعضلات ، ومافيها من مصالح تستلزم بالقطع الاجتهاد والاختلاف والاتفاق .. فهو نوع من النبوءة الفكرية والسياسية تخرج عن الغيب وأنبائه ، بل وتخرج عن أن تكون خاصية من خواص الرسل والأنبياء .. أما أن يكون الرسول عليه الصلاة والسلام قد حدد عدد الفرق بثلاث وسبعين فهو مالا نميل إلى تصديقه ، لما قدمنا من أسباب .

ولقد أدرك الشهرستاني ذلك الاضطراب الذي وقع فيه مؤرخو الفرق ، وافتقار البحث إلى «قانون» يميز الفرق ويجعل تعدادها أمرا دقيقا ـ وعبر عن هذا الإدراك في عبارات واضحة نوردها كاملة لأهميتها قال

«إعلم أن لأصحاب المقالات طرقا فى تعديد الفرق الإسلامية ، لا على قانون مستند إلى نص ، ولا على قاعدة مخبرة عن الوجود ، فما وجدت مصنفين متفقين على منهاج واحد فى تحديد الفرق . ومن المعلوم الذى لا مراء فيه أن ليس كل من تميز عن غيره بمقالة مافى مسألة ما عد صاحب مقالة ، والإفتكاد تخرج المقالات عن حد الحصر والعد ، ويكون من انفرد بمسألة فى أحكام الحواهر مثلا معدودا فى عداد أصحاب المقالات .. فلابد اذن من ضابط فى مسائل هى أصول وقواعد يكون الاختلاف فيها اختلافا يعتبر مقالة ، ويعد صاحبه صاحب مقالة .

وما وجدت لأحد من أرباب المقالات عناية بتقرير هذا الضابط ، إلا أنهم استرسلوا فى ايراد مذاهب الأمة ، كيف اتفق ، وعلى الوجه الذى وجد ، لا على قانون مستقر وأصل مستمر ، فاجتهدت على ما تيسر من التقدير ، وتقدر من التيسير ، حتى حصرتها فى أربع قواعد ، هى الأصول الكبار .

(القاعدة الأولى): الصفات والتوحيد فيها .. وهي تشتمل على مسائل الصفات

الأزلية ، اثباتا عند جماعة ونفيا عند جماعة ، وبيان صفات الذات وصفات الفعل ، وما يجب لله تعالى وما يجوز عليه وما يستحيل وفيها الخلاف بين : الأشعرية ، والكرامية والمحسمة ، والمعتزلة .

(القاعدة الثانية): القدر والعدل وهي تشتمل على مسائل القضاء، والقدر والجبر، والكسب في إرادة الخير والشر، والمقدور والمعلوم، اثباتا عند جماعة ونفيا عند جماعة، وفيها الخلاف بين: القدرية، والنجارية، والجبرية، والأشعرية، والكرامية.

(القاعدة الثالثة): الوعد والوعيد، والأسماء والأحكام.. وهي تشتمل على مسائل الإيمان، والتوبة، والوعيد، والارجاء، والتكفير، والتضليل، اثباتا، على وجه، عند جاعة ونفيا عند جاعة، وفيها الخلاف بين: المرجئة، والوعيدية، والمعتزلة، والأشعرية والكرامية.

(القاعدة الرابعة): السمع والعقل، والرسالة والإمامة ـ وهي تشتمل على مسائل التحسين، والتقبيح، والصلاح والأصلح، واللطف، والعصمة في النبوة، وشرائط الإمامة، نصا عند جاعة واجهاعا عند جهاعة وكيفية انتقالها على مذهب من قال بالنص وكيفية اثباتها على مذهب من قال بالاجهاع، والخلاف فيها بين: الشيعة، والخوارج والمعتزلة، والكرامية، والاشعرية.

فإذا وجدنا انفراد واحد من أئمة الأمة بمقالة من هذه القواعد عددنا مقالته مذهبا وجهاعته فرقة ، بل وجهاعته فرقة ، بل بعله مندرجا تحت واحد ممن وافق سواها مقالته ، ورددنا باقى مقالته إلى الفروع التي لاتعد مذهبا مفردا فلا تذهب المقالات الى غير نهاية .

وإذا تعينت المسائل ، التي هي قواعد الخلاف ، تبينت أقسام الفرق ، وانحصرت كبارها في أربع ، بعد أن تداخل بعضها في بعض .

كبار الفرق الإسلامية أربع: القدرية ، الصفاتية ، الخوارج ، الشيعة (١٩) » .

<sup>(</sup>١٩) (والملل والنحل) جـ ١ ص ٩ ــ ١٣. مطبوع على هامش (الفصل فى الملل والأهواء والنحل) لابن حزم. طبعة القاهرة الأولى سنة ١٣٢١هـ.

هذه عبارات الشهرستاني ، نحن نتفق تماماً مع المنهج الذي وضعه لتحديد الفرق بين «المقالة » التي يؤدى الانفراد بها إلى قيام الفرقة والمذهب ، وبين «المسألة » التي تندرج أطراف الخلاف حولها في فرقة أعم وأشمل منها .. فقط لنا على نتائجه ملاحظتان :

الأولى: أنه انتهى إلى أن كبار الفرق هى: القدرية ــ (المعتزلة) ــ والصفاتية ــ (أى أصحاب الحديث، أو «النوابت» كما يسميهم القاضى عبد الجبار)، والخسوارج والشيعة .. وهو بذلك يغفل مكان «المرجئة» .. إذ المعلوم أن اندراج المرجئة تحت أهل الحديث، وهو ما يبدو أن الشهرستانى قد عناه وقصد إليه هو أمر غير دقيق، ذلك أن الارجاء قد بدأ كموقف سياسى من الصراع الذى دار حول السلطة على عهد الأمويين وتكونت لذلك فرقة، بل لقد ظهر فى الارجاء أكثر من مذهب وأكثر من تيار، وإذا كانت الفرق الإسلامية قد ظهرت لأسباب سياسية وليس لجدل دينى معزول عن قضايا المجتمع، فإن اغفال «المرجئة» ونحن بصدد تعداد الفرق الكبرى لا يجوز .. ومن هنا فنحن نرى أن تعداد القاضى عبد الجبار لهذه الفرق عندما قال : « .. ومعلوم أن فرق الأمة ، فى الجملة ، المعتزلة، والخوارج، والمرجئة، والشيعة، والنوابت» (٢٠٠ هو التعداد الأدق وهو مبنى على ذات المنهج الذى حدده الشهرستانى فى عمق وابتكار.

والثانية: أن الشهرستانى ، بعد أن حدد هذا المنهج وطبقه على واقع الفرق الإسلامية ، عاد ليخضع المنهج والواقع لذلك الحديث الذى رووه عن أن عدد فرق الأمة ثلاث وسبعون فرقة ، فقال : إن هذه الفرق الكبار «يتركب بعضها مع بعض ، ويتشعب عن كل فرقة أصناف فتصل إلى ثلاث وسبعين فرقة (٢١) » .. وهو موقف يعكس التناقض بين «الدراية » و (الرواية ) ، ومحاولات (التوفيق ) بين (الواقع ) وبين (النص ) حتى لو أبى الواقع ذلك التوفيق ، وحتى لو كان هذا النص حديثا من أحاديث الآحاد .

<sup>(</sup>٢٠) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>٢١) (الملل والنحل) ص ١٣.

# الفصل الثاني الخوارج وثوراتهم

نشأت الخوارج نشأة سياسية ، كما أسلفنا ، ولقد ظلوا ، رغم اختلافهم فى المكان الذى يعلنون منه الخروج ، وفى التباين ازاء بعض المسائل الفكرية بين تياراتهم .. ظلوا أوفياء ومجمعين على القضايا الأساسية االتى استدعت نشأة فرقتهم وأعطت هذه الفرقة ما يميزها عن سواها من فرق الإسلام :

- ١ ــ فهم مع إمامة الصالح ، بصرف النظر عن نسبه وجنسه ولونه .
- ٢ ــ وهم مع الثورة المستمرة والخروج الدائم وتجريد السيف ضد أئمة الجور .. وهو المبدأ
   الذى وافقهم فيه آخرون تكونت فرقهم من بعد .
- ٣ ـ وهم ـ فى تقييم التاريخ السياسى الإسلامى ـ مع إمامة أبى بكر وعمر ، ومع إمامة على عثمان قبل أن يحدث الأحداث فى السنوات الست الأخيرة من امارته ، ومع إمامة على قبل التحكيم ، أما سنوات عثمان الأخيرة فانهم يبرءون منه فيها ، وأما على بعد التحكيم فإنهم يكفرونه ، بعضهم يكفره كفر شرك وبعضهم يقول : إنه كفر نعمة فقط . وهم يبرءون أمن أصحاب الجمل ، وكذلك من معاوية وبنى أمية ومن والاهم .
- ٤ ـ وهم مع الاختيار والبيعة ، كطريق لنصب الإمام . . وضد فكر الشيعة في الوصية والنص .
- وهم يرون أن الإمامة من الفروع ، وينكرون قول الشيعة أنها من أصول الديسنا فصدرها عندهم ليس الكتاب ولا السنة وإنما هو (الرأى).
- ٦ ــ وهم يرون أن مرتكبي الذنوب الكبيرة كافرون مخلدون في النار . وكانوا يعنون بهم

أساسا بني أمية ، وولاتهم وعمد نظاميهم السياسي والعسكري .

٧ ـ وهم يقولون بالعدل والتوحيد ، والوعد والوعيد ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

٨\_ وفوق ذلك فإن الخوارج تجمعهم تقاليد اشتهرت عنهم فى القتال .. وزهد اتصفوا به فى الثروة فحررهم من قيود الحرص على الاقتناء وأعانهم على الانخراط فى الثورات والرحيل فى ركاب الجيوش الثائرة .. ونسك وتقوى سجلها لهم حتى خصومهم من كتاب المقالات .. وصدق وشجاعة طبعت سلوكهم ، وبرزت فى شعر شعرائهم فميزته عن شعر غيرهم إلى حد كبير.

والذي يعنينا من أمرهم هنا هو ما يرتبط بموضوع الإمامة الذي نبحث علاقته بنشأة الفرق الإسلامية ، وفي مقدمته ـ فيما يخص الخوارج ـ أمران :

أولها: فلسفتهم في اختيار الأئمة الذين نصبوهم عليهم في ثوراتهم والمجتمعات التي نجحوا في إقامة سلطانهم عليها.

وثانيهها: الثورات الكثيرة، وشبه المستمرة، التي قاموا بها، وعلاقتها بالصراع على السلطة، ومنصب الإمامة بالذات.

أما فلسفتهم فى الإمامة فإنها الأصل فى القواعد التى حكمت موقفهم منها ، وهى التى أشرنا إليها .. فهم يختارون من تتوافر فيه شروطها ، دون التقيد بالنسب أو الجنس أو اللون وهم يعزلونه إذا افتقدت فيه الشروط (١) .. ولما كانت أغلب ثورات الخوارج قد قامت ضد بنى أمية التى تتركز فيها عصبية قريش ، فإن صراع الخوارج قد كان ضد العصبية القرشية فى جانب كبير منه ، ولذلك لم يختاروا أميرا واحدا من القرشيين فهن أمرائهم وخلفائهم ، مثلا :

- « عبد الله بن وهب الراسبي ( ٣٨هـ \_ ٦٥٨م ) . وهو من الأزد .
- » حوثرة بن وداع بن مسعود (٤١هـ ــ ٢٦٦م) ، وهو من أسد .
- « المستورد بن علفة بن سعد بن زيد بن مناة (٤٣هـــ ٦٦٣م). وهو من تيم الرباب.
  - « زحاف الطائي (٥٠هـ ٢٧٠م). وهو من طيئ.

<sup>(</sup>١) انظر فى ذلك : د. يحيى هويدى (تاريخ فلسفة الإسلام فى القارة الأفريقية ) جـ ١ ص ٣٠. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م.

- \* قريب بن مرة (٥٠هـ -٧٧٠م). وهو من الأزد.
  - \* حيان بن ظبيان السلمي (٥٩هــ ٢٧٨م).
- « أبو بلال مرداس بن حدير بن عامر بن عبيد بن كعب الربعى الحنظلي (٦٦هــ ، ١٦هـ) ، وهو من تمم .
  - « نافع بن الأزرق بن قيس الحنفي ( ٦٥هـ ـ ٦٨٥م ) وهو من بكر بـن وائل.
  - \* عبيد الله بن بشير بن الماحوز السليطي اليربوعي (٦٥هـــ ١٨٥م) وهو من تمم.
    - « الزبير بن على السليطي ( ٦٨ هـ ـ ١٨٧م ) . وهو من تميم .
    - \* نجدة بن عامر الحنفي (٣٦\_ ٦٩هـ\_ ٦٥٦\_ ٨٨٨م) وهو من بكر بن وائل .
      - « ثابت التمار\_ الذي بويع له بعد نجدة بن عامر\_ وهو من الموالى.
        - « أبوفاديك (٧٣هـــ ٢٩٢م).
- \* أبو الضحاك. شبيب بن يزيد بن نعيم بن قيس الشيباني (٢٦ ـ ٧٧هـ ـ ٦٤٧ ـ ٩٦٠ .
- \* أبو نعامة ــ واسمه « جعونة » ــ قطرى بن الفجاءة بن مازن بن يزيد ، الكنانى المازنى ( ٧٨هـ ــ ١٩٧٠م ) . وهو من تميم .
- عبد ربه الصغیر ـ الذی انشق علی قطری ، وبویع له بإمرة المؤمنین ـ وهو أحد موالی قیس
   ابن ثعلبة .
- » أبو سماك . عمران بن حطان بن ظبيان السدوسي الشيباني الوائلي ( ٨٤هـ ـ ٧٠٣م ) ..
  - « عبد الله بن يحيي بن عمر بن الأسود (١٣٠٠هـ ٧٤٨م)، وهو كندى <sup>(٢)</sup>.

فهم جميعا ما بين عربى ، غير قرشى ، وما بين مولى من الموالى اشترك فى البيعة له بامارة المؤمنين العرب والموالى على حد سواء . وهذه سابقة فى فلسفة الحكم لم يسبق لها مثيل فى المجتمع العربى الإسلامى ، ولعلها التطبيق الأول لروح فلسفة الإسلام فى هذا المقام .

<sup>(</sup>۲) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٤ ص ١٣٢ ــ ٢٧٨ . و جـ ٥ ص ٨٥ــ ١٢٩ ، ويوليوس فلهوزن ( الخوارج والشيعة ) ص ٣٩ــ ١٣٠ ترجمة د . عبد الرحمن بدوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨ م . والزركلي ( الأعلام ) طبعة بيروت . الثالثة .

أما فلسفتهم فى الحكم ، بمعنى العدل الذى خرجوا لاقامته بدلاً من الجور الذى ثاروا عليه ، فإن لهم فى الحديث عنه الخطب والأشعار المتناثرة الكثيرة فى كتب التاريخ ، وهذه الكلمات التى خطب بها أبو حمزة الشارى (٢) على منبر مسجد المدينة توجز معنى الجور الذى ثاروا ضده والعدل الذى طلبوه .. قال : « يا أهل المدينة ، سألناكم عن ولاتكم هؤلاء - « ولاة بنى أمية » - فأسأتم القول فيهم ، وسألناكم : هل يقتلون بالظن ؟ فقلتم : نعم وسألناكم : هل يستحلون المال الحرام ، والفرج الحرام ؟ فقلتم : نعم ، فقلنا لكم : تعالموا غن وأنتم ، نلقاهم ، فإن نظهر نحن وأنتم يأت من يقيم لناكتاب الله وسنة نبيه ، ويعمل فأحكاه كم ، ويحملكم على سنة نبيكم ، فأبيتم ، وقاتلتمونا ، فقاتلناكم وقتلناكم .. مررت بكم فى زمن هشام بن عبد الملك ، وقد أصابتكم عاهة فى ثماركم ، فركبتم إليه تسألونه أن يضع خراجكم عنكم ، فكتب بوضعه عن قوم من ذوى اليسار منكم ، فزاد الغنى غنى والفقير منهم ، إلا مشركا عباد وثن ، أو كافرا من أهل الكتاب . أو إماما جائرا .. أخبرونى عن ثمانية أسهم فرضها الله فى كتابه على القوى والضعيف (١) ، فجاء تاسع ليس له منها سهم ، فأخذها جميعها لنفسه . مكابراً عاربا لربه ، فا تقولون فيه ، وفيمن أعانه على فعله ؟! ..

إن بنى أمية قد أصابوا إمرة ضائعة . وقوما طغاما جهالا لا يقومون لله بحق ، ولا يفرقون بين الضلالة والهدى ، ويرون أن بنى أمية أرباب لهم ، فلكوا الأمر وتسلطوا فيه تسلط ربوبية ، بطشهم بطش الجبابرة ، يحكمون بالهوى ، ويقتلون على الغضب ، ويأخذون بالظن ، ويعطلون الحدود بالشفاعات ، ويؤمنون الخونة ، ويعصون ذوى الأمانة ، ويتناولون الصدقة من غير فرضها ، ويضعونها غير موضعها ، فتلك الفرقة الحاكمة بغير ما أنزل الله ، فالعنوهم ، لعنهم الله !

وأما اخواننا من الشيعة، وليسوا باخواننا في الدين، ولكني سمعت الله يقول: (يأيها الناس إنَّا خلقنا كم من ذكر وأنثى وجعلنا كم شعوبا وقبائل لتعارفوا) (٥٠). فانها فرقة تظاهرت

<sup>(</sup>٣) هو المختار بن عوف بن سليان بن مالك الأزدى السليمي البصرى ( ١٣٠هـ ــ ٧٤٨م) من بني سليمة بن مالك ، كان من أتباع طالب الحق عبد الله بن يحيى بن عمر بن الأسود الكندى .

<sup>(</sup>٤) يشير إلى مصارف الصدقات كما حددها القرآن (إنما الصدقات للفقراء والمساكين..) الآية .

<sup>(</sup>٥) الحجرات: ١٣.

بكتاب الله . وآثرت الفرقة على الله ، لا يرجعون إلى نظر نافذ فى القرآن ، ولا عقل بالغ فى الفقه . ولاتفتيش عن حقيقة الثواب ، قد قلدوا أمورهم أهواءهم ، وجعلوا دينهم العصبية لحزب لزموه وأطاعوه فى جميع ما يقوله لهم ، غياكان أو رشدا ، ضلالة كان أو هدى ينتظرون الدول فى رجعة الموتى . ويؤمنون بالبعث قبل الساعة ، ويدعون علم الغيب لمخلوقين لا يعلم واحدهم مافى بيته . بل لا يعلم ما ينطوى عليه ثوبه ، أو يحويه جسمه ، ينقمون المعاصى على أهلها ، ويعملون بها ، ولا يعلمون المخرج منها . جفاة فى دينهم . قليلة عقولهم ، قد قلدوا أهل البيت من العرب دينهم . وزعموا أن موالاتهم لهم تغنيهم عن الأعمال الصالحة . وتنجيهم من عقاب الأعمال السيئة . قاتلهم الله أنى يؤفكون !» (٢) .

### فهو هنا :

أولا : يعلن أن بني أمية قد تولوا السلطة اغتصابا . ودون استحقاق وأن جورهم قد عطل الحدود وأضر بالرعية حتى أغنى الغنى وأفقر الفقير .

وثانيا : يعلن وجوب الخروج ، بالسيف ، على هذه السلطة الجائرة لازالتها ، ثم يرد إلى الناس أمرهم ، يختارون بالشورى إمامهم بأنفسهم ولأنفسهم (٧) .

وثالثا: يعلن أن الخوارج يبغون وحدة الأمة فى هذا الصراع ، فهم « من الأمة والأمة منهم » ، لا يستثنى من الناس إلا المشرك وأهل الكتاب والإمام الجائر.

ورابعا: يعلن رفض القعود ويهاجم القعدة الذين يثنون تحت النيرالأموى دون أن يحرجوا عليه ويقاوموه .

وخامسا: يهاجم فرقة الشيعة \_ بعد أن هاجم الفرقة الأموية الحاكمة \_ لأنها تخلت عن مقاومة السلطة والخروج عليها ، وتدينت بالتعصب لآل البيت . واتخذت من حبهم عبادة ترجو القربة بها ، وابتدعت عقائد: الرجعة ، وعلم الأئمة الغيب ، وغيرهما من العقائد الغريبة عن الاسلام .

وإلى جانب هذه الأفكار والمبادئ التي طرحتها فلسفة الخوارج السياسية ، كانت آراؤهم

<sup>(</sup>٦) (شرح نهج البلاغة) جما ص ١١٤، ١١٨، ١١٩.

 <sup>(</sup>٧) بين فرق الخوارج اختلافات جزئية في حكم الحروج على أئمة الجور ، فبعضهم يتشدد وبعضهم يعتدل .. انطر : د .
 يحيى هويدى (تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الأفريقية ) جـ ١ ص ٥٩ ، ٥٩ .

فى مرتكب الكبيرة ــ وهى آراء سياسية عنوا بها تكفير بنى أمية ومن سلك سلوكهم فى الجور ــ والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وإمامة غير القرشى ، والبراءة من عثمان بعد الأحداث ومن على بعد التحكيم ، ومن أصحاب الجمل وصفين ، كانت هذه الآراء السياسية عناصر مذهب وفلسفة فى الحكم أثارت الجدل الفكرى والصراع السياسي الذى بلور فرق الإسلام الأولى فى القرن الأول للهجرة ، وبالذات تلك الفرق التي نشأت نشأة سياسية ، وفى مقدمتها : الشيعة ، والمرجئة ، والمعتزلة

أما الثورة والخروج ، كطريق سلكه الخوارج لتسود أفكارهم ، فان فرقة من فرق الإسلام لم تسلك هذا الطريق كما سلكوه ، حتى لقد أصبحت ثوراتهم وانتفاضاتهم أشبه بالثورة المستمرة في الزمان والمنتشرة في المكان ضد الأمويين ، بل وضد على بن أبى طالب قبل سنة محد .

فنتيجة التحكيم بين على ومعاوية قد ظهرت فى رمضان سنة ٣٧هـ ، وفى شوال بايع الحوارج لأول أمرائهم : عبد الله بن وهب الراسبي ، الذى قادهم فى حرب النهروان (^) فى صفر سنة ٣٧هـ ضد جيش على بن أبى طالب .

وبعد هزيمة الخوارج في النهروان بشهرين تجددت ثورتهم ، فقاتلوا جيش على ثانية في «الدسكرة» (في ربيع الآخر سنة  $^{(4)}$  وكان قائدهم في «الدسكرة» أشرس بن عوف الشيباني .

وفى الشهر التالى لهزيمة « الدسكرة » تجددت ثورتهم بقيادة هلال بن علفة وأخيه محالد . فقاتلوا جيش على مرة ثالثة عند « ماسبذان » (١٠٠ في جادي الأولى سنة ٣٨هـ .

وبعد هزيمة « ماسبذان » قادهم الأشهب بن بشر البجلي في خروج آخر في نفس العام ـــ وبعد هزيمة « مرجرايا » على نهر دجلة .

وفى رمضان سنة ٣٨هـ زحفوا بقيادة «أبو مريم » ــ من بنى سعد تميم ــ إلى أبواب الكوفة . فحاربوا جيش على ، وهزموا هناك . وبعد مقتل على ، وتنازل الحسن لمعاوية

<sup>(</sup>٨) أُسفُل موقع بغداد.

<sup>(</sup>٩) بأرض خراسان .

<sup>(</sup>۱۰) بأرض فارس.

بدأت حرب الخوارج لأهل الشام ، ولقد كادوا يهزمون جيش معاوية فى أول لقاء لهم به ، لولا أن استعان عليهم بأهل الكوفة .

وفى سنة ٤١هـ قاد سهم بن غالب التميمى والخطيم الباهلي تمردا ضد الأمويين استمرحتى قضى عليه زياد بن أبيه قرب البصرة سنة ٤٦هـ.

وفى أول شعبان سنة ٤٣هـ قاتل الخوارج ، بقيادة أميرهم «المستورد بن علفة » جيش معاوية ، وكانت الكوفة يومئذ يتولاها المغيرة بن شعبة .

وفي سنة ٥٠هـ ثار بالبصرة جماعة منهم بقيادة قريب الأزدى.

وفى سنة ٥٨هـ ثار الخوارج من بنى عبد القيس ، فذبحوا من قبل جيش عبيد الله بن زياد .

وفى سنة ٥٩هـ ثاروا بقيادة حيان بن ظبيان السلمى ، وقاتلوا حتى قتلوا جميعا عند « بانقيا » قرب الكوفة .

وفى سنة ٢٦هـ كانت المعركة التي قتل فيها أبو بلال مرداس بن أدية ، الذى خرج بالأهواز على عهد والى البصرة عبيد الله بن زياد ... وكان مقتله وقودا زاد من ثورات الخوارج وكثر من أنصارهم .

ثم خرجوا بالبصرة بقيادة عروة بن أدية ، وهو أخو بلال بن أدية .

ثم خرجوا بالبصرة كذلك بقيادة عبيدة بن هلال ، الذى خرج «كشيخ على دين أبي بلال ؟!».

وفى آخر شوال سنة ٦٤هـ بدأت ثورة الازارقة بقيادة نافع بن الأزرق ، وهى الثورة التى بدأت بكسر أبواب سجون البصرة ، ثم خرجوا يريدون الأهواز.

وفى سنة ٦٥هـ ثاروا باليمامة يقودهم «أبو طالوت».

وفي شوال سنة ٦٦هـ حاربوا ضد جيش المهلب بن أبي صفرة شرقى نهر دجيل.

وفى سنة ٦٧هـ قاد ثورتهم نجدة بن عامر ، فاستولوا على أجزاء من اليمن وحضرموت والبحرين .

وفى أوائل سنة ٦٨ هـ . قادهم الزبير بن على السليطى فى حربهم ضد جيش مصعب بن الزبير عند سابور واصطخر ، ثم البصرة .

وفى نهاية سنة ٦٨ هـ ثار الخوارج الأزارقة ، وهاجموا الكوفة .

وفى سنة ٦٩ هـ استولوا على نواح من أصفهان ، وبقيت تحت سلطانهم وقتا طويلا .

وفى سنة ٦٩ هـ ثار الخوارج فى الأهواز بقيادة قطرى بن الفجاءة .

وفى آخرشعبان سنة ٧٥هـ حاربوا المهلب بن أبي صفرة ، ولما هزمهم ، انسحبوا إلى فارس .

وفي صفر سنة ٧٦ هـ قاد ثورتهم في «دارا» الناسك صالح بن مسرح ، وقاتلوا في قرية «المدبح» من أرض الموصل .

وفى سنة ٧٦ وسنة ٧٧ هـ تمكنوا بقيادة شبيب بن يزيد بن نعيم من ايقاع عدة هزائم بجيوش الحجاج بن يوسف

ثم تكررت ثورتهم بقيادة شوذب ، وحاربوا في الكوفة ، على عهد يزيد الثاني .

وفى عهد هشام الثانى ثاروا وحاربوا فى الموصل بقيادة بهلول بن بشر، ثم بقيادة الصحارى بن شبيب حيث حاربوا عند « مناذر » (١١) .

ولقد أدت هذه الثورات المتكررة ، شبه المتصلة ، إلى ضعف الدولة الأموية ، وتعدد الفرق والأحزاب المعارضة . كما أدت إلى اتساع نطاق الثورة الحارجية بين الناس . فلم تعد قاصرة على قلة من الناس يؤمنون بفكر هذه الفرقة ويحرجون تطبيقا لهذا الفكر ، وإنما شاركت الجاهير الغفيرة في هذه الثورات المسلحة .

فى سنة ١٢٧ هـ حارب فى جيش الخوارج الذى قاده الضحاك بن قيس الشيبانى مائة وعشرون ألفا من المقاتلين ، وحاربت فى هذا الحيش نساء كثيرات ؟! ، وانتصر هذا الحيش على الأمويين بالكوفة فى رجب ١٢٧ هـ وبواسط فى شعبان سنة ١٢٧ هـ .

وفى سنة ١٢٩ هـ ثاروا باليمن بقيادة عبد الله بن يحيى الكندى ، واستولوا على حضرموت واليمن وصنعاء ، وأرسل عبد الله بن يحيى جيشا يقوده حمزة الشارى فدخل مكة ، وانتصر في

<sup>(</sup>۱۱) مناذر : اسم يطلق على بلدة كبرى وأخرى صغرى ، بنواحى خوزستان .

المدينة إلى أن هزمه جيش أموى جاءه من الشام في جادى الأولى سنة ١٣٠ هـ (١٢) .

وهذه الثورات الخارجية وإن لم تنجح فى إقامة دولة يستمر حكم الخوارج فيها طويلا إلا أنها قد أصابت الدولة الأموية بالاعياء حتى انهارت انهيارها السريع تحت ضربات ثورة العباسيين فى سنة ١٣٢ هـ .

وإذا أردنا أن نعرف كم كلفت ثورات الخوارج بنى أمية كفانا أن نذكر أنهم لم يستطيعوا احراز النصر على الخوارج إلا بقائدهم المهلب بن أبى صفرة ، ولم يستطع المهلب أن يهزم الخوارج إلا بعد أن أخذ الأرض وخراجها اقطاعا له ولحنده المحاربين. ويروى المسعودى أنه «لما غلبت الخوارج على البصرة ، بعث إليهم عبد الملك جيشا فهزموه ، ثم بعث إليهم آخر فهزموه » فقال : من للبصرة والخوارج ؟.

فقيل له : ليس لهم إلا المهلب بن أبي صفرة ، فبعث إلى المهلب ، فقال : على أن لى خراج ما أجليتهم عنه !

فقال عبد الملك : إذن تشركني في ملكي !

قال المهلب: فثلثاه!

فقال عبد الملك : لا !

قال المهلب : فنصفه . والله لا أنقص منه شيئا ، على أن تمدنى بالرجال ، فإذا أخللت فلا حق لك على !  $^{(17)}$  .

أى أن الدولة قد وضعت كل ما لديها فى خدمة الجيش والقائد الذى حاربهم فى العراق . ومع ذلك فلقد ظلت شرارة ثورتهم المستمرة تولد الانتفاضة أثر الأخرى ، كما ظلت فلسفتهم السياسة تشعل الجدل الذى أصبح وقودا يذكى نار الصراع على السلطة بين الفرق المعارضة وبين الأمويين .

<sup>(</sup>۱۲) (الخوارج) والشيعة) ص ٣٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>١٣) (مروج الذهب) جـ ٢ ص ٩٧.

# الفصل الثالث الشيعة والإمامة

ذهبت الشيعة إلى أنها ، كفرقة ومبادئ أساسية . قد نشأت وظهرت عقب اجتماع السقيفة ، وبمجرد أن ذاع خبر البيعة لأبى بكر الصديق ، وهم يعنون موقف على ومن تبعه فى الامتناع عن البيعة لأبى بكر . تجمع على ذلك مصادرهم وتتفق فيه فرقهم (١) . ويتفق معهم فى ذلك علماء الاستشراق (٢) .

ولكن غير الشيعة ، والمعتزلة بخاصة ، ينكرون أن تكون الشيعة قد نشأت ، كفرقة ، فى ذلك الزمن المبكر ، ويؤرخون بعصر جعفر الصادق ( ٨٠ ـ ١٤٨هـ ١٩٩ ـ ٧٦٥م) وهشام ابن الحكم (المتوفى سنة ١٩٠هـ سنة ٥٠٨م) ظهور الشيعة كفرقة يعنى ذكرها ما يعنيه التشيع بالمعنى المتعارف عليه الآن (٣) .

والحق أننا إذا قصدنا بالتشيع والشيعة معنى الميل إلى إمارة على بن أبى طالب ، والطموح إلى تقديمه وتفضيله على غيره من الصحابة فإننا سنجد جماعة غير منظمة تجمعها هذه الآراء والامانى منذ أن طرحت قضية الإمارة عقب وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام. ولقد استمرت هذه الجماعة غير المنظمة ، واستمر هواها مع على وبنى هاشم دون أن يتعدى ذلك نطاق الهوى والامنيات. حتى إذا ما بويع على بالخلافة بعد مقتل عثمان بن عفان ، وقامت الصراعات على السلطة بينه وبين طلحة والزبير ، ثم بينه وبين معاوية ، ثم بينه وبين معاوية من

<sup>(</sup>١) النونختي (فرق الشيعة) ص ٢ ، ٣. و(تلخيص الشافي) جـ ١ ق ٢ ص ١٠٩ ـ ١١٢.

 <sup>(</sup>٢) (أصول الإسماعيلية) ص ٨٣ - ٨٦.

<sup>(</sup>٣) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٢٥٨ . ٢٥٩ . و(المغنى) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٢٧ ، ٢٢٣ . وابن المرتضى ( باب ذكر المعتزلة ــ من كتاب المنية والأمل) ص ٤ . ٥ . تحقيق أرنولد . طبعة الهند سنة ١٣١٦ . ود . على سامى النشار ( نشأة الفكر الفلسنى فى الإسلام ) جـ ٢ ص ١ ، ٢ . الطبعة الرابعة . دار المعارف . سنة ١٩٦٩م .

جانب والخوارج من جانب آخر ، وجدنا أن أنصار على الذين حاربوا معه ونصروه ضد خصومه من الممكن أن يطلق عليهم شيعة على ، أى أنصار إمارته للمؤمنين .

ولكن هذا الرباط الفضفاض ليس هو المراد ولا المتبادر إلى الذهن إذا نحن تحدثنا ، فنيا عن الشيعة والتشيع . فليس الذي يميز الشيعة عن غيرهم تفضيل على على أبى بكر وعمر وعثان ، ولا الميل إلى نصرته ودوام إمارته للمؤمنين . ذلك أن مدرسة البغداديين من المعتزلة التي تكونت منذا إمامهم بشر بن المعتمر (المتوفى سنة ٢١٠ هـ سنة ٨٢٥ م) قد تميزت عن مدرسة معتزلة البصرة بتفضيل على على كل الصحابة ، ومع ذلك فهم ليسوا شيعة بالمعنى الفنى الهذا المصطلح ، بل هم أعداء الشيعة ، سياسة وفكرا ، رغم أنهم قد رضوا أن يتسموا أحيانا باسم «شيعة المعتزلة»! . فليس تفضيل على ، اذن ، هو الذي يميز بين الشيعة وغيرهم من فرق الإسلام ، حتى يكون صالحا كي نؤرخ به نشأتهم الأولى .

أما الأمر الذي يميز الشيعة عن غيرهم فهو عقيدة «النص والوصية». وإذا كان التأريخ لنشأة «البكرية» «الراوندية» لابد أن يرتبط بادعاء طلائع هذه الفرق وزعمهم بالنص على أبي بكر. والعباس بن عبد المطلب ، فكذلك التأريخ لنشأة الشيعة مقترن بالفترة الزمنية التي نشأت فيها عقيدة النص ودعوى الوصية من الرسول إلى على بن أبي طالب. ومن هنا كان صواب ما ذهب إليه المعتزلة عندما قالوا: إن فترة إمامة جعفر الصادق ، وهي التي تهض فيها هشام بن الحكم بدور واضع قواعد التشيع ومهندس بنائه الفكرى ، هي الفترة التي يؤرخ بها لهذه النشأة . فالقول بالوصية لم يعرف قبل هشام بن الحكم ، وهو الذي «ابتدع هذا القول لم أخذه عنه » معاصروه ومن أتوا من بعده مثل «الحداد» و «أبو عيسي الوراق» و «ابن ثم أخذه عنه » معاصروه ومن أتوا من بعده مثل «الحداد» و «أبو عيسي الوراق» و «ابن الراوندى » (أ) . فهذا المذهب ، كما يقول القاضي عبد الجبار ، قد «حدث قريبا ، وإنماكان من قبل يذكر الكلام في التفضيل ، ومن هو أولى بالإمامة ، وما يجرى مجراه .. » (أ) . وكما يقول ابن المرتضى فإن « مذهب الرافضة قد حدث بعد مضي الصدر الأول ولم يسمع عن أحد من الصحابة من يذكر أن النص في على جلى متواتر ، ولا في اثني عشر ، كما زعموا » (أ) .

أما قبل هذا التاريخ ، تاريخ ظهور عقيدة النص والوصية ــ وهي العقيدة الوحيدة التي

<sup>(</sup>٤) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٤ ص ٢٨٥. ٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) (المغني) جه ٢٠ ق ١ ص ١٢٧، ٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) (باب ذكر المعتزلة) ص ٤ .

تميز الشيعة عن غيرهم فى الحقيقة وواقع الأمر فلقد كان هناك من يميل إلى إمامة أبى بكر ومن ناصر طلحة على عهد عمر ، ومن هيأ الأذهان لعثمان ، وكان هناك أيضا ، كما هو معروف ، من كان هواه مع على ، يتمنى أن « يختاره » المسلمون و « يبايعوه » .

أما قول الشيعة : إن عقيدة النص قد وجدت قبل زمن هشام بن الحكم وجعفر الصادق ، وأن عصر هشام قد أضاف إليها ظهور التصنيف فيها والنصرة لها ، ولم ينشئها انشاء ، فإنه قول مردود ، وسيأتى تفصيل الرد عليه وتفنيده فى الحديث عن « طريق الإمامة : الاختيار . لا النص » فى (الفصل الثانى) من (الباب الرابع).

ويكفى أن نقول هنا أننا قد لاحظنا ونحن نبحث فى أسانيد الأحاديث التى روتها الشيعة عن النص والوصية \_ وهى التى يضمها كتاب (الكافى) للكليني ، وهو أهم مصادرهم وأوثقها عندهم فى هذا الباب على الاطلاق \_ لاحظنا أن أغلب الروايات الشيعية عن النص والوصية ترجع لتنتهى عند جعفر الصادق ووالده أبى جعفر محمد بن على (١١٤هـ ٧٧٠هـ) فأبو جعفر ، وأبو عبد الله جعفر الصادق . وكذلك الرضا (١٥٣ \_ ٣٠٠هـ ٧٧٠ فأبو جعفر ، هؤلاء الأئمة الثلاثة إليهم تنسب أغلب الروايات التى رواها الشيعة فى صورة أحاديث عن النص والوصية .

وهناك موقف ثالث فى التأريخ لنشأة التشيع ، غير موقف الشيعة وعلماء الاستشراق الذى يرجعها إلى يوم السقيفة ، وغير موقف المعتزلة الذى يقرنها بنشأة عقيدة النص والوصية فى عهد هشام بن الحكم . وهذا الموقف الثالث يؤرخ لنشأة التشيع بدعوى عبد الله بن سبأ التى ظهرت فى أواخر عهد عثان . ويعبر المقريزى عن هذا الموقف فيقول : « وكان ابتداء التشيع فى الإسلام أن رجلا من اليهود فى خلافة أمير المؤمنين عثان بن عفان أسلم فقيل له عبد الله بن سبأ ، وعرف بابن السوداء ، وصار يتنقل من الحجاز إلى أمصار المسلمين يريد اضلالهم » (٧) .

وتنسب أغلب مصادر التاريخ والفكر الإسلامي إلى ابن السوداء هذا نشاطا عظما وجهدا خرافيا ، فتقول : إنه أتى الحجاز وتقشف ، وقام بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، طلبا للرئاسة ، ثم لعب دورا كبيرا فى ايقاع الفتنة بين الصحابة وعثمان بن عفان ، وجازت حيله

<sup>(</sup>۷) (خطط المقریزی) جـ ۳ ص ۲۶۲.

ومؤامراته على جلة الصحابة وأكابرهم ، ثم حرض على قتل عثان وحرك الناس فى هذا السبيل ، وفى خلافة على أفسد المحاولات التى كادت تنجح للصلح ، فى البصرة ، بين على وطلحة والزبير ، ثم جاء دوره فى ظهور التشيع عندما جاء إلى الكوفة « يظهر تعظيم على بما لا يرضاه على ، ويستغوى بذلك من ليست له صحبة ولا فقه فى الدين ، كالبوادى وأهل السواد ، ويتحدث بينهم ، وربما استقصر عندهم فعل أبى بكر وعمر وعثان ، ويقدم أمير المؤمنين – ( على بن أبى طالب ) – عليهم فى الفضل . وكان يدعى أن عليا يستخصه ، ويخرج إليه بأسرار لا يخرج بها إلى غيره ، وعلى لا يعلم بذلك (^) ... إلى آخر أوجه النشاط التى تعزى اليه ، والتى يبدو فيها منفذا لمخطط محكم التدبير تشرف عليه وتنفذه هيئة سرية تبتغى هدم دولة الإسلام .

وهناك من الباحثين من هالتهم هذه الصورة فبحثوا عن شخصية عبد الله بن سبأ هذا وعن نشاطه ، وقاد هذا البحث البعض إلى انكار وجود هذه الشخصية كلية ، ورأى أن مؤرخي السنة قد اخترعوها كي يعلقوا في عنقها الأحداث والصراعات والدماء التي سببها الصراع على السلطة ، حتى تظل لصحابة رسول الله قدسيتهم وصورتهم المثلي في النفوس . كما قاد هذا البحث البعض الآخر إلى التسليم بوجود هذه الشخصية ، ولكن مع رفض المبالغة في الدور الذي لعبه في تلك الأحداث (٩) .

أما فيما يختص بموضوعنا ، موضوع التأريخ لنشأة التشيع ، فإن وجود ابن سبأ على فرض التسليم بوجوده ـ وظهور آرائه ، سواء على عهد عثمان أو عهد على ، لا يصلح دليلا على أن التشيع قد ظهر فى ذلك التاريخ ، فلم تنسب المصادر المعتمدة فى التاريخ والفكر الإسلامي إلى ابن سبأ القول بالنص والوصية ، بل نسبت إليه فقط القول بتفضيل على على الصحابة وتقديمه على أبى بكر وعمر وعثمان . وحتى الشيعة أنفسهم لا يروون عنه شيئاً من ذلك . فدعوى عبد الله بن سبأ \_ على فرض وجوده ووقوعها \_ « لم تكن من دعوى هشام بن الحكم بسبيل » كما يقول القاضى عبد الجبار ، ومن هنا فإن عصره لا يصح أن يتخذ بدءا لتاريخ ظهور الشيعة والتشيع بالمعنى الفنى المعروف .

<sup>(</sup>٨) (تثبيت دلائل النبوة ) جـ ٢ ص ٥٤٥ ، ٥٤٦.

<sup>(</sup>٩) (أصول الاسماعيلية) ص ٨٧. و (الفتنة الكبرى) ج. ٢ ص ٩٣.

ولما كانت الإمامة عند الشيعة قد أصبحت عقيدة دينية ، وقدمت صفتها تلك على صفتها السياسية ، بل وأطلقوا \_ كها سبق أن قدمنا \_ لقب « أمير المؤمنين » على من تولى من « الأئمة » شئون الحكم والسلطان . فإننا لا نستطيع أن نرى فى الحركات السياسية التى قام بها الشيعة قبل عهد جعفر الصادق دليلا على وجود فرقة الشيعة بالمعنى الدقيق . لأن هذه الحركات السياسية لم تقم على أساس قاعدة التشيع الأساسية ، وهى الوصية ، وإنما قامت على أساس أن الحسن أو الحسين أولى بالإمارة من معاوية ويزيد ، أو على طلب الثأر للحسين تكفيرا عن ذنب خذلان أهل العراق له وقعودهم عن نصرته بعد أن بايعوه واستقدموه .

فبعد أن تنازل الحسن لمعاوية ، على أن يكون له الأمر من بعد معاوية ... أى أن يكون وليا للعهد ، أو الخليفة التالى كما كان اقتراح الأنصار فى السقيفة ... بتبادل الحلافة ... بعد هذا التنازل أعلن معاوية أن وعده للحسن كان ضرورة حرب ، حتى تجتمع كلمة الأمة ، أما وقد اجتمعت وسمى العام عام الجماعة ، فلقد أعلن تنصله من وعده ، وقال : «إنى كنت شرطت شروطا ووعدت عدات ، ارادة لاطفاء نار الحرب ، ومداراة لقطع هذه الفتنة ، فأما إذ جمع الله لنا الكلمة والألفة ، وأمننا من الفرقة ، فإن ذلك تحت قدمى ؟»!

ويومها جاء إلى الحسن وفد من أشراف العراق يلومونه على أنه لم يستوثق من معاوية بوعد مكتوب ، يشهد عليه وجوه أهل المشرق والمغرب ، ثم عرضوا عليه الشروع فى حرب معاوية ثانية ، فإن معه من شيعته أربعين ألف مقاتل من أهل الكوفة ، كلهم يأخذ العطاء ، ومعهم مثلهم من أبنائهم وأتباعهم ، سوى شيعة الحسن من أهل البصرة والحجاز.

فنحن هنا ازاء «شيعة » لها جيش منظم ، يأخذ العطاء ، ويتكلم باسمها سلمان بن صرد يطلب من الحسن النهوض لقتال معاوية .. ومن الباحثين من يرى أن هذا الموقف وذلك التاريخ هما بدء ظهور التشيع بمعناه المعروف (١١) .

ولكننا نقول ، إن هذه « الشيعة » لم يقم تنظيمها على القاعدة الأولى والأساسية للتشييع قاعدة النص والوصية ، ومن ثم فلم يكونوا « شيعة » بالمعنى المعروف لنا الآن والذى عرف منذ عهد جعفر الصادق وهشام بن الحكم . . ولوكان الأمر غير مانقول ، لقال سلمان بن صرد

<sup>(</sup>١٠) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٥٨٦.

<sup>(</sup>١١) (الفهرست) ص ١٧٥. طبعة ليبزج.

يومها للحسن : إنه ماكان لك أن تتنازل لمعاوية ، لأن هذا التنازل مناقض للنص والوصية على امامتك ، ومن ثم فإن هذا التنازل باطل دينيا ، ومن ثم سياسيا ، فاستغفر من ذنبـك وانهض بنا نقاتل معاوية بن أبى سفيان .

لوكانوا شيعة ، ولوكانت الشيعة قد ظهرت يومئذ لقالوا ذلك ، ولكان هذا هو منطلقهم الفكرى . . ولكنهم لم يكونوا كذلك ، بل كانوا بقية جيش على ودولته ، الذين بايعوا الحسن ، قبل تنازله لمعاوية ، فلما تنازل على أن تكون له الإمرة من بعده ، استمروا من حوله في انتظار قضاء الله أن يسبق إلى معاوية فتعود الإمرة للحسن ، وتعود لهم الحكومة والسلطان . لقد كانوا \_ كما يقول البعض في أدبنا السياسي الحديث \_ « حكومة الظل » التي تعيش بجيشها وفي عاصمتها تنتظر موت معاوية كمي تلى أمر الأمة وفقا للعهد الذي قطعه معاوية للحسن . ومن ثم فلم يكن موقفهم هذا ولا عهدهم ذاك هما موقف الشيعة ولا العهد الذي يؤرخ به ظهور هذه الفرقة بمعناها وفكرها المعروف .

أما عندما بدأ «القول بالإمامة»، وكان ـ كما قدمنا سمة على الشيعة، وتهمة يبرأ منها خصومهم ـ وبدأ التأليف فيها، ورواية الأحاديث والقصص التي تدور حول النص والوصية لعلى وبنيه. عندما بدأ ذلك نشأت عقيدة الشيعة التي ميزتهم وما زالت تميزهم عن الفرق الأخرى، وتكون التنظيم الشيعى الذي اعتنق أهله هذا الاعتقاد.

وابن النديم ، وهو يؤرخ لنشأة التأليف ، يذكر أن «أول من تكلم » في مذهب الإمامة : على بن إسماعيل بن هيثم الطيار . صحيح أنه يذكر أن هذا الرجل قدكان « من جلة أصحاب على رضى الله عنه » . ولكن لم يقل أحد أن عهد على قد شهد التأليف في الإمامة أو غيرها من الفنون . أما بعد ذلك فلقد كتب على بن إسماعيل بن ميثم الطيار \_ كطليعة للقائلين بالإمامة والمتكلمين فيها \_ كتب (كتاب الإمامة ) و (كتاب الاستحقاق ) (١٢) . ثم جاء بعد ابن هيثم : هشام بن الحكم ، الذي \_ كما يقول ابن النديم \_ : « فتق الكلام في الإمامة ، وهذب المذهب والنظر » وألف في هذا المقام : (كتاب الإمامة ) و (كتاب الرد على من قال بإمامة المفضول ) و (كتاب اختلاف الناس في الإمامة ) و (كتاب الوصية والرد على من أنكرها ) المفضول ) و (كتاب الحكمين) و (كتاب الرد على من أنكرها )

<sup>(</sup>۱۲ ، ۱۳ ) المصدر السابق. ص ۱۷۵ ، ۱۷۲.

فللمرة الأولى تردكلمة «الوصية » في عنوان كتاب هشام بن الحكم. أما قبل هذا العهد فإن المرء لايستطيع العثور على أثر لهذه العقيدة لا في فكر المسلمين الذي أرخ ابن النديم لظهوره وذكر عناوين مصنفاته ، ولا في الحدل الذي دار حول السلطة والإمارة ، ولا في المواقف العملية لدى أي فريق من الفرقاء.

ثم توالى تأليف الشيعة فى الإمامة . فكتب أبو جعفر الأحول \_ محمد بن النعان \_ شيطان الطاق كما يسميه أهل السنة ومؤمن الطاق كما تسميه الشيعة ! . (١٦٠هـ ٧٧٧م)كتب: (كتاب الإمامة) و (كتاب الرد على المعتزلة فى إمامة المفضول) ، و (كتاب فى أمر طلحة والزبير وعائشة) . كما كتب «الشكال » \_ وهو من أصحاب هشام بن الحكم \_ : (كتاب الامامة) و (كتاب على من أبى وجوب الإمامة بالنص) . ثم كتب أبو جعفر بن محمد بن قبة : (كتاب الانصاف فى الامامة) و (كتاب الامامة) . . ثم توالى فيها تأليف أئمة الفكر الشيعى من أمثال : أبى سهيل النوبختى ، والحسن بن موسى النوبختى . والسوسنجردى والطاطرى ، وهشام الجواليق (١٤٠) . الخ . الخ .

ودليل آخر على أن عقيدة الشيعة فى الوصية \_ وهى التى قام عليها ونشأ تنظيمهم كفرقة \_ قد تأخرت فى النشأة عن عصر صدر الإسلام ، ويتمثل هذا الدليل فى احتواء هذه العقيدة على تأثيرات ومواريث «اسرائيلية» و « مانوية » و « فارسية » قد خلا منها ومن أمثالها الفكر الإسلامى البسيط فى عصر صدر الإسلام.

فنى صدر الإسلام لم يكن قد تم بعد التفاعل بين الفكرين القرآنى والنبوى وبين فكر الفرس كما لم تكن قد قامت بعد أبنية فكرية وعقائد نظرية إسلامية تتيح فرص التفاعل والامتزاج ببعض مواريث الاسرائيليين.

فالشيعة يذكرون فى عقيدتهم عن الوصية ، أنه لما دنا أجل على بن أبى طالب « قال : خلونى وأهل بيتى ، أعهد إليهم ، فقام الناس إلا اليسير ، فجمع أهل بيته ، وهم اثنا عشر ذكراً ، وبقى قوم من شيعته ، فحمد الله وأثنى عليه ، وقال : إن الله تبارك وتعالى أحب أن يجعل في ً سنة نبيه يعقوب ، إذ جمع بنيه ، وهم اثنا عشر ذكرا ، فقال : إنى أوصى إلى

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق. ص ١٧٦. ١٧٧.

يوسف ، فاستمعوا له وأطيعوا أمره . وانى أوصى إلى الحسن والحسين ، فاسمعوا لهما وأطيعوا أمرهما (١٥) » .

وهذا ميراث اسرائيلي دخل إلى عقائدهم السياسية .

وهم يروون عن جعفر الصادق قوله: « لاتذهب الدنيا حتى يخرج رجل منى يحكم بحكومة آل داوود ، ولا يسأل بينة ، يعطى كل نفس حقها » . كما يروون عنه جوابه عن سؤال من سأله: « بم تحكمون إذا حكمتم!» قال: « بحكم الله وحكم داوود ، فاذا ورد علينا الشيء الذي ليس عندنا تلقانا به روح القدس (١٦٠)!» .

ولقد سبق أن أشرنا إلى أن الرسول قد قطع بأن الحكم من بعده غير الحكم فى تاريخ بنى إسرائيل ، فلقد كانت النبوة والملك سلطتين متحدتين لتعاقب الأنبياء على الحكم ، أما بعد ختام الرسالة فلا نبوة ، ومن ثم فإن طبيعة السلطة ستتغير . ولكننا نطالع هذا الميراث الاسرائيلى ، الذى عرف طريقه إلى الفكر الإسلامى بعد عصر صدر الإسلام فى عقيدة الشيعة عن الوصية والحكم ، وهناك نماذج أخرى .

وعقيدة الرجعة التي قال بها الشيعة كي يبرهنوا على أن إمامهم الغائب سيعود ، أو أن بعض الموتى من آل البيت سيبعثون قبل يوم القيامة ، هي عقيدة اسرائيلية ، أخذها الشيعة الله ولا ينكر متأخرو علمائهم أخذها عن اليهود . فهم يقولون عنها : «إن الذي تذهب إليه الإمامية أن الله يعيد أقواما من الأموات إلى الدنيا في صورهم التي كانوا عليها فيعز فريقا ويذل فريقا آخر ... » . ويقولون لم يتهمهم بأن «اليهودية قد ظهرت في التشيع بالقول بالرجعة » : «إنه الابد أن تظهر اليهودية والنصرانية في كثير من المعتقدات والأحكام الإسلامية ، لأن النبي جاء مصدقا لما بين يديه من الشرائع السهاوية (١٧٠) .. » وهم ينسون في ردهم هذا أن الإسلام قد جاء مصدقا لما بين يديه في يتعلق بالألوهية ، والتوحيد ، والرسالات . لامصدقا للعقائد الدخيلة على الفكر الإلهي في صورته النقية التي نزل عليها . ولكنهم على أية حال يعترفون بتاك التأثيرات الاسرائيلية التي دخلت إلى عقائدهم .

<sup>(</sup>١٥) المسعودي (اثبات الوصية) ص ١١٧. طبعة طهران ١٣١٨هـ.

<sup>(</sup>١٦) (الكافى) للكليني. جـ ١ ص ٣٩٧، ٣٩٨. طبعة طهران سنة ١٣٨٨هـ.

<sup>(</sup>۱۷) محمد رضا المظفر ( عقائد الإمامية ) ص ۸۰ ، ۸۳ ، ۸۸ . طبعة النجف . منشورات دار النعان للطباعة والنشر . بدون تاريخ .

وابن النديم يتحدث عن «احتلاف المانوية في الإمامة بعد ماني » فيقول:

«قال المانوية: لما ارتفع مانى إلى جنان النور أقام قبل ارتفاعه «سيس» الإمام بعده. فكان يقيم دين الله وطهارته إلى أن توفى ، وكانت الائمة يتناولون الدين واحدا عن واحد ، لا اختلاف بينهم ، إلى أن ظهرت خارجة منهم يعرفون بالديناورية فطعنوا على امامهم وامتنعوا من طاعته ، وكانت الإمامة لاتتم إلا ببابل ، ولا يجوز أن يكون إمام فى غيرها ، فقالت هذه الطائفة بخلاف هذا القول (١٨)!

ونحن إذا عرضنا هذا الفكر المانوى فى «الوصية»، وفى «توارث الإمامة»، ثم فى «الحروج» على الإمام صاحب الوصية. إذا عرضنا هذا الفكر على تجربة الحكم فى دولة الخلافة الراشدة ، كما تحدثنا عنها فى الباب السابق ، ثم على فكر الشيعة فى الوصية ، أدركنا للوهلة الأولى أنه ميراث للفكر الشيعى بقدر ما هو غريب عن فكر العرب المسلمين فى الحكم والسياسة على عهد صدر الإسلام.

ووجود هذا الميراث في الفكر الشيعي عن الوصية يسهم في تحديد الفترة الزمنية التي نشأ فيها فكر الشيعة هذا ، فلقد نشأ بعد أن عرف المسلمون هذا الميراث

<sup>(</sup>۱۸) (الفهرست) ص ۳۳۶.

## الفصل الرابع المرجتة

كما نشأت الخوارج نشأة سياسية فى الصراع على السلطة ، وكما كانت عقيدة الشيعة فى الإمامة هى التاريخ الحقيقى لنشأة هذه الفرقة ، كذلك كانت نشأة المرجئة نشأة سياسية ارتبطت بقضايا السياسة ، سواء منها ما اتصل بالخلافة مباشرة أو ما تعلق بموقف الدولة الأموية من الشعوب غير العربية التى دخلت فى الإسلام.

ولكن قبل أن نثبت الطابع السياسي لنشأة المرجئة ، نعرض للخلاف حول هذه القضية لنبحث أولا عن المرجئة ، من هم ٢ وعن الارجاء ، ماذا يعني ٢٢.

إن الشائع في كتب المقالات أن الارجاء هو فك الارتباط ما بين العمل والإيمان ، حتى لاتتوقف صحة الإيمان على الأعمال التي تعرب عنه وتدل عليه ، فلا تنفع مع الكفر طاعة ولا تضر مع الإيمان معصية .

ولكن ... بالرغم من شيوع هذا الأمر وشهرته ، فإننا نجد أن كتاب المقالات ومؤرخى الفرق لم يضطربوا \_ ولانقول فقط : اختلفوا \_ فى شىء كما اضطربوا فى ألحديث عن المرجئة والارجاء.

فالأشعرى يقول إن فرق المرجئة اثنتا عشرة فرقة ، وهى :

١ - الجهمية . أصحاب الجهم بن صفوان . القائلون بأن الإيمان هو المعرفة بالله ورسله وما جاء من عنده ، وما عدا ذلك ليس من الإيمان . والكفر هو الجهل بالله ورسله وما جاء من عنده .

٢ ـ الصالحية . أصحاب أبى الحسين الصالحي .

- ۳ ـ. أصحاب يونس السمري .
- ٤ ــ الشمرية . أصحاب أبي شمر ويونس .
  - ه ــ الثوبانية . أصحاب أبي ثوبان .
- ٦ ــ النجارية . أصحاب الحسين بن محمد النجار .
  - ٧ ـ الغيلانية . أصحاب غيلان .
  - ٨ ــ الشبيبية . أصحاب محمد بن شبيب .
    - ٩ ــ الحنفية . أصحاب أبي حنيفة .
  - ١٠ ـالمعاذية التومنية . أصحاب أبي معاذ التومني .
    - ١١ ـالمريسية . أصحاب بشر المريسي .
- ۱۲ الكرامية . أصحاب محمد بن كرام (١) . أما البغدادي فيقول : إنهم «ثلاثة أصناف» :
- ١ ــ المرجئة الذين قالوا بالقدر مع الارجاء. ومنهم: غيلان ، وأبو شمر ، ومحمد ابن أبى شبيب البصرى . (فهؤلاء عنده صنف واحد ، بينا هم عند الاشعرى فرق ثلاث : الشمرية ، والغيلانية ، والشبيبية ...) .
  - ٢ ـ والمرجئة الذين قالوا بالجبر مع الارجاء. مثل جهم بن صفوان وفرقته.
- ٣ ـ والمرجئة الذين قالوا بالارجاء وحده ، ولم يخلطوه لا بالقدر ولا بالحبر. وهؤلاء عند البغدادي ، خمس فرق :
  - (أ) اليونسية . أصحاب يونس السمري .
    - (ب) والغسانية .
    - (جر) والثوبانية . أصحاب أبي ثوبان .
  - (د) والثومنية . أو التومنية . أصحاب أبي معاذ التومني .
    - (هـ) والمريسية . أصحاب بشر المريسي .

وحتى لو جمعنا الفرق الخمس التى قالت بالارجاء فقط ، الى الجهمية ، إلى الفرق الثلاث التى قالت بالارجاء والقدر ، فانها تبلغ . عند البغدادى ، تسع فرق ، بينما

<sup>(</sup>١) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ٢١٣ ــ ٢٢٢.

بلغت عند الأشعرى اثنتي عشرة فرقة . ولقد زاد البغدادى واحدة لم يذكرها الأشعرى وهي : الغسانية (٢) . وعند الشهرستاني نجد «المرجئة أربعة أصناف» :

١ \_ مرجئة الحوارج .

٢ \_ ومرجئة القدرية .

٣\_ ومرجئة الجبرية .

٤\_ والمرجئة الخالصة.

وأبو مروان غيلان بن مروان الدمشقى ــ زعيم القدرية ــ يأتى عند الشهرستانى فى القائلين عقالة «الثوبانية »، أصحاب أبى ثوبان فى الارجاء، وهى المقالة التى تقرر أن الإيمان هو المعرفة والاقرار بالله ورسله وكل ما لايجوز فى العقل أن يفعله وما جاز فى العقل تركه فليس من الإيمان، وأن العمل كله مؤخر عن الايمان.

وعند الشهرستاني أن غيلان الدمشتي هذا قد جمع بين: القدر. والارجاء والخروج ؟!. وعنده غيلان آخر هو غيلان بن حرث ، الذي نجده عند الخوارزمي: غيلان ابن خرشة الضيي. وهو عند الشهرستاني ممن جمع بين القدر والارجاء (٣).

أما الخوارزمي فإن المرجئة عنده ست فرق :

١ \_ الغيلانية . أصحاب غيلان بن خرشة الضيى .

٢ ـ الصالحية . أصحاب صالح بن عبد الله ، المعروف بقنه ـ (وفى كتب المقالات الأخرى : قبة ) .

٣\_ أصحاب الرأى. وهم أصحاب أبي حنيفة النعان بن ثابت البزاز.

٤ \_ الشبيبية . أصحاب محمد بن شبيب .

٥ \_ الشمرية . نسبوا إلى أبي شمر سالم بن شمر .

٦ - الجحدرية . أصحاب جحدر بن محمد التميمى (١) أما ابن حزم فإنه يتحدث عن أن غلاة
 المرجئة طائفتان :

<sup>(</sup>۲) (الفرق بين الفرق) ص ١٩٠ ، ١٩١.

 <sup>(</sup>۳) (الملل والنحل) جـ ۲ ص ٥٩ ، ٦٢ ، ٦٤ – ٦٨ . و (مفاتيح العلوم) ص ۲۰ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. ص ٢٠، ٢١.

١ ـ الكرامية : أتباع محمد بن كرام السجستانى ، الذين قالوا : إن الإيمان قول باللسان وإن اعتقد الكفر بقلبه فهو مؤمن عند الله . ولى له . من أهل الجنة . وكانت مواطنهم يخراسان والقدس .

٢ - الجهمية: أصحاب الجهم بن صفوان ، الذين قالوا: إن الإيمان عقد بالقلب ، وان أعان الكفر بلسانه ، بلا تقية ، وعبد الأوثان أو لزم اليهودية أو النصرانية في دار الإسلام وعبد الصليب وأعلن التثليث في دار الإسلام ومات على ذلك فهو مؤمن كامل الإيمان عند الله . ولى له . من أهل الجنة . وهم بخراسان . ويذكر ابن حزم أن الأشعرية يقولون بقول جهم هذا (1) .

ذلك هو مبلغ الاضطراب الذى وقع فيه كتاب المقالات ومؤرخو الفرق فى تأريخهم للمرجئة ومقالاتها . ونحن نعتقد أن مفتاح الخروج من هذا الاضطراب هو فى ادارك الطابع السياسي لنشأة فكرة الارجاء وفرقتهم ، وأن غياب الاهتام بهذا الطابع هو الذى أشاع ذلك الحلط بين تيارات الارجاء ، فلقد بدت عقائد المرجئة مجرد أبحاث دينية فى الإيمان والكفر وعلاقة العمل الصالح بالإيمان ، بينا كانت السياسة والصراعات من حول السلطة هى التى أفرزت فكر المرجئة وتياراتها المختلفة ، ومن ثم فلا سبيل إلى فهمهم إلا إذا وضعناهم فى الإطار الذى نشئوا فيه وأبصرنا تياراتهم على ضوء الظروف السياسية التى بلورتها .

لقد نشأ الارجاء أول مانشأ في عهد بني أمية ، وأول من قال به هو الحسن بن محمد بن على بن أبي طالب ، أي الحسن بن محمد بن الحنفية ( ٩٩هـ أو ١٠٠هـ) فلقد روى أنه أول من قال بالارجاء ، وأنه كتب بذاك كتاباكان يقرأ نيابة عنه في الأمصار ؟! فهل كانت قضية دينية ، تتعلق بالإيمان القلبي وعلاقته بالعمل ، تلك التي يكتب حولها الحسن بن محمد رسالة تقرأ عنه في الأمصار ؟!. إن الأمر الذي يليق بالمنطق أن الأمر يتعلق بالسياسة وقضاياها المثارة في ذلك الحين .

والقاضى عبد الجبار يقول عن الحسن بن محمد ــ الذى كان أستاذا لغيلان الدمشق ــ : « ولم يكن مخالفا لأبيه ــ محمد بن الحنفية ــ وأخيه ــ أبي هاشم أستاذ واصل بن عطاء ــ إلا فى شيءٍ من الارجاء أظهره (٢٠) . » ويقول عنه ابن سعد : « إنه كان من ظرفاء بني هاشم وأهل

<sup>(</sup>٥) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) (فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢١٥.

العقل منهم. وكان يقدم على أخيه أبي هاشم فى الفضل والهيئة. وهو أول من تكلم فى الإرجاء (٧) . ». ويقول المقريزى: «وكان الحسن بن محمد بن الحنفية يكتب كتبه إلى الأمصار يدعو إلى الارجاء » ثم يردف قوله هذا بالنص الهام عن طبيعة ومعنى الارجاء الذى كان يدعو إليه الحسن بن محمد ، فيقول: «إلا أنه لم يؤخر العمل عن الإيمان ، كما قال بعضهم. بل قال: أداء الطاعات وترك المعاصى ليس من الإيمان. لايزول بزوالها (٨) ». فهو نوع متميز، اذن ، من الإرجاء.

لقد كانت أفكار الشيعة التي تغلو في على وآل البيت ، كرد فعل لمحنة آل على ، قد بدأت في الانتشار ، وكان تفضيل على على الحلفاء الثلاثة : أبى بكر وعمر وعنان ، قد بدأ مع ابن سبأ وزاد أنصاره والقائلون به ، كما بدأت أفكار الشيعة عن الوصية والنص ، ومحاولاتهم صبغ الإمامة بالصبغة الدينية تظهر وتتحول إلى كتب ومصنفات . وعلى الجانب الآخركان الخوارج قد حولوا موقف على السياسي من التحكيم إلى كفر ، كفر شرك أو كفر نعمة ، وكذلك صنعوا مع عنان بعد الأحداث . فنقلت الخوارج والشيعة القضية التي ابتلى بها المسلمون من اطار السياسة إلى اطار الدين ، ومن دائرة الصواب والخطأ في شئون الحكم إلى أحكام يصدرونها على العقائد تتعلق بالكفر والإيمان .

وكان الحسن بن محمد بن الحنفية من بيت يرفض الغلو في هذه القضية وسواها . فأبوه قد وضعها في اطارها السليم عندما أشار إلى دور الصراع القبلي فيها فقال : « نحن أهل بيتين من قريش نتخذ من دون الله أنداداً ، نحن وبنو أمية ! . . أهل بيتين من العرب يتخذهما الناس أندادا من دون الله : نحن وبنو عمنا هؤلاء - ( يعني بني أمية ) (٩) - . وسيأتي أنه قد رفض مزاعم البعض عن أنه هو « المهدى » بالمعنى الشيعي لفكرة المهدى ، كما رفض ما نسبوه إلى أهل البيت من الاحتصاص بعلم موروث لا يعلمه غيرهم من الناس (١٠٠) .

ولذلك فإننا نرى أن « الارجاء » الذى أظهره الحسن بن محمد بن الحنفية كان ذا طابع سياسي ، دعابة إلى التمييز ما بين قضايا العقيدة واستخدام أحكام الكفر والإيمان وما بين قضايا

<sup>(</sup>۷) (الطبقات الکبری) جـ ٥ ص ٦٧ ــ ٧٤١.

<sup>(</sup>۸) (خطط المقریزی) جه ۳ ص ۲۹۲.

<sup>(</sup>٩) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٩٨.

<sup>(</sup>١٠) انظر ذلك في (الفصل الأول) من (الباب السادس). (بالقسم الثالث من هذه الدراسة).

السياسة ، والإمامة بالذات . فهذه هي القضايا التي تكتب فيها الكتب كي تقرأ في الأمصار .

ونحن إذا نظرنا في نوع الإرجاء الذي قال به غيلان الدمشق ، والذي أخذه عن أستاذه الحسن بن محمد بن الحنفية ، اتضح لنا الفرق بين هذا الإرجاء وغيره مما قال به آخرون . فغيلان كان يرى الإمامة في قريش وغيرها ، وكان يرى الأنها تصلح لغير قريش ، وكل من كان قائما بالكتاب والسنة كان مستحقا لها ، وأنها لاتثبت إلا باجماع الأمة (١١) . ويستفاد من رأيه هذا أنه لم يكن يفضل عليا على أبي بكر وعمر وعثمان ، بل يؤخره عنهم ، بل إن اشتراط الاجماع من الأمة لاثبات الإمامة يقدح في صححة إمامة على وثبوتها ، لأن الخلاف عليه سواء بالمعارضة أو اعتزال الفتنة وأطرافها كان قائماً منذ اليوم الأول لتوليه الخلافة . وهذا الموقف قد وقفه كثير من المعتزلة والقدرية ، بل إن محمد بن الحنفية ، والد الحسن ، قد اشترط على من طلبوا منه أن يبايعوه بالإمارة على عهد ابن الزبير وعبد الملك بن مروان ، قد اشترط لقبوله الإمارة ألا يختلف عليه واحد من الأمة . فهذا الموقف الذي يؤخر عليا عن الخلفاء من الإرجاء الذي قال به الحسن بن محمد وغيلان ، والذي اشتهر عن الغيلانية أصحاب مروان . وفي (الكافي ) نص هام ، يشهد لهذا التفسير ، يقول : « وقد تطلق المرجئة على من مروان . وفي (الكافي ) نص هام ، يشهد لهذا التفسير ، يقول : « وقد تطلق المرجئة على من أخر أمير المؤمنين عليا عن مرتبته (۱۲) » .

فالقدرية ، وهم أسلاف المعتزلة ، قد قالوا بالوعد والوعيد ، واتفقوا فيه كأصل من أصولهم العامة والهامة ، وهو الأصل الذي يتنافى مع الفصل ما بين الإيمان والعمل . أما الأمر الذي تفاوتت فيه اجتهاداتهم وآراؤهم فهو الحكم على أحداث الفتنة التي وقعت في صدر الإسلام ، وترتيب الخلفاء الراشدين في الفضل ، وهو معنى الإرجاء عند من قال منهم بالارجاء ...! إنه موقف سياسي بلور موقفا وقولا بالإرجاء ذا طابع سياسي كذلك . وأصحاب هذا الموقف والقول كانوا في صفوف المعارضة للأمويين .

وتيار ثان من تيارات الإرجاء ، نشأ هو الآخر نشأة سياسية ، وفى اطار الصراع ضد سلطة بني أمية ومظالمها قال أصحابه : إن الإيمان تصديق بالقلب ، ولا تأثير للعمل على هذا

<sup>(</sup>١١) (الملل والنحل) جـ ٣ ص ٦٢.

<sup>(</sup>۱۲) (الكافى) جـ ١ ص ١٦٩ «هامش رقم ٢».

الإيمان ، فأخروا العمل وفصلوه عن الإيمان ، وقالوا : إنه لاتضر مع الإيمان معصية كما لاتنفع مع الكفر طاعة على ما هو مشهور من مقالتها \_ ومع قولهم هذا بالإرجاء قالوا ، أو قال أغلبهم بالجبر . وأبرز عناصر هذا التيار جهم بن صفوان (المتوفى سنة ١٢٨هـ سنة ٧٤٥م) وفرقته الجهمية .

وتيار الإرجَاء هذا قد نشأ هو الآخر نشأة سياسية ، وفى خضم الصراع ضد سلطة الأمويين ومظالمهم . ففي خراسان ، موطن ظهور هذا التيار ، كان يتولى أمرها سنة ١١٠هـ الوالى «أشرس»، وكان يبغي نشر الإسلام بين مواطنيها الذين كانوا لا يزالون على الكفر. والوثنيـة فأقام هيئة للدعوة إلى الإسلام ترأسها أبو الصيداء صالح بن طريف، مولى بني ضبة، الذي استعان بالربيع بن عمران التميمي ، لاجادته الفارسية . واشترط أبو الصيداء على الوالى أن تسقط الجزية عمن يدخل فى الإسلام ــ وكان الأمويون يأخذون الجزية ممن أسلم باستثناء فترة حكم عمر بن عبد العزيز\_ وتعهد الوالى لأبي الصيداء بذلك . فدخل أهل خراسان في دين الإسلام أفواجا ، وبنيت المساجد فيها . فشكا عامل الخراج « غوزك » إلى الوالى أشرس قلة حصيلة الجزية ، وقال له : « إن الخراج قد انكسر » . وكان بعض دهاقين خراسان وأثريائها قد ساءهم انكسار الخراج لما في زيادته من منافع لهم يقتسمونها مع ولاة بني أمية ، ولما في إسلام عامة الناس من تحول قومي عن تراثهم الذي يقدسه ويتمسك به ، ولو سرا ، هؤلاء الدهاقين. فجاء هؤلاء الدهاقين إلى الوالى « أشرس » وقالوا له : « ممن تأخذ الخراج وقد صار الناس كلهم عربا ؟!» ، إذ كان الإسلام والعروبة في نظرهم شيئا واحدا ؟!. وعند ذلك تراجع الوالى عن وعده باسقاط الجزية عمن أسلم ، وفي تراجعة هذا وضع « مواصفات » للايمان السليم الذي تعترف به الدولة ، وتسقط الجزية عن صاحبه ، فكتب إلى عامل الخراج « ابن أبي العمرطة » يقول : « إن في الخراج قوة للمسلمين ، وقد بلغني أن أهل « السغد» إ وأشباههم لم يسلموا رغبة ، وإنما دخلوا في الإسلام تعوذا من الجزية ، فانظر من الختــتن| وأقام الفرائض، وحسن إسلامه، وقرأ سورة من القرآن، فارفع عنه خراجه!».

فهو هنا قد وضع للإسلام الذي تعترف به الدولة ويعترف به عامل الخراج عدة شروط: ١ ـ أن يكون صاحبه مختتناً. والذين كانوا يسلمون لم يكونوا أطفالا ولا صبية حتى يسهل عليهم يومئذ الاختتان! ٢ ـ وإقامة الفرائض تتطلب مستوى أعلى من مستوى أدائها ، فالاداء أسهل من الإقامة بما
 لايقاس ، كما يقول الإمام محمد عبده (١٣) .

٣ وحسن الإسلام شرط يصعب وضع المقاييس الدالة على بلوغ إسلام المرء حده ودرجته!
 ٤ وقراءة سورة من القرآن بالنسبة لقوم لا يعرفون العربية هو نوع من التعجيز!.

ومعنى هذه الشروط التي وضعتها الدولة للإسلام الذي تعترف به أنها قد ربطت بين الإيمان كعقيدة وبين الأعمال التي تصدر عن المؤمن وجعلت العمل شرطا لصحة الإيمان ، ولم تؤخر العمل عن الإيمان أو تفصل بينهها .. وهنا يصبح الإرجاء ، بمعنى تأخير العمل عن الإيمان والفصل بينهها موقفا وفكرا سياسيا يعارض موقف الدولة الأموية ، بل يصبح فكرا ثوريا يتحدى تلك المفاهيم التي ابتدعتها الدولة كي تجعل من الإيمان والكفر مسائل يستفتى في صحتها وفسادها عال الخراج بدلا من أن تكون رقابتها والاطلاع عليها من الأمور التي لا يعلمها الا الله .

وعندما كتب عامل الخراج إلى الوالى: «ماذا نصنع، والناس قد أسلموا وبنوا المساجد؟!» أجابه بقوله: «خذوا الخراج ممن كنتم تأخذونه منه!».

وعندما بلغ الأمر هذا المبلغ خرج على سلطان الدولة من أهل « السغد » الذين أسلموا حديثا سبعة آلاف ، وعسكروا على سبعة فراسخ من سمرقند ، ولحق بهم من القراء والفقهاء كل الذين أنكروا صنيع الدولة معهم ، مثل : أبى الصيداء صالح بن طريف ، وربيع بن عمران التميمى ، والقاسم الشيبانى ، وأبى إفاطمة الأزدى ، وبشر بن جرموز الضبى ، وخالد ابن اعبد الله النحوى ، وبشر بن زنبور الأزدى ، وعامر بن بشير أو قشير الخجندى وبيان العنبرى ، وإسماعيل بن عقبة ، وثابت قطنة ، لينصروا هؤلاء الذين أسلموا حديثا .

وفى بخارى تكررت الصورة ، ولجأ المسلمون الجدد إلى المسجد الجامع يصيحون بأعلى أصواتهم : «أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله !» ولم يصحح الولاة اسلامهم بل شنقوا منهم أربعائة ، ولم يشفع لاسلامهم عند الولاة أن الذين فروا من الموت في هذه المذبحة لم يرتدوا عن الإسلام ، بل ثبتوا على الإيمان به !

<sup>(</sup>١٣) (الاعال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ٤ ص ٤٣٤. دراسة وتحقيق محمد عاره. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.

وفى البصرة تكررت المأساة عندما أمر الولاة باجلاء الموالى عن المدينة واعادتهم إلى قراهم الأصلية ، فخرجوا وعسكروا فى العراء يبكون وينادون : يامحمداه ! يامحمداه !.. وخرج إلى معسكرهم قراء البصرة يبكون معهم وينتصرون لهم !!.

وكانت تلك هي المظالم التي دفعت عظيم الأزد الحارث بن سريج إلى الثورة والخروج على هشام بن عبد الملك سنة ١١٦ هـ.. وهي الثورة التي كان وزيره الأول فيها وكبير دعاته الذي يقص ويخطب ويقرأ سيرة الثورة والثوار: الجهم بن صفوان (١٤) .. كانت ، إذن ثورة المرجئة ، خرجت تدعو إلى الفصل بين الإيمان والعمل ، لأن الربط بينها كان يعني تحكم عال الخراج وجباة الجزية في عقائد الذين دخلوا حديثا في دين الله .. ومن هنا كانت نشأة هذا التيار من تيارات الإرجاء نشأة سياسية ، كما كان موقف دعاته وأنصاره موقفا سياسيا عارض ، بالثورة المسلحة ، سلطة بني أمية وسيرتهم في ظلم الناس .

ومما يدعم تفسيرنا هذا لدلالة تيار الإرجاء هذا أن ثورة المرجئة هذه بعد أن استولى جيشها على «الفارياب » و «بلخ » و «الحوزجان » و «الطالقان » و «مرو الروذ » ، هزم هذا الجيش فى «مرو » ، فانسحب الحارث بن سريج مع الجهم بن صفوان وثلاثة آلاف من جنده إلى بلاد الترك ، واعتصموا بها اثنى عشر عاما خارجين على سلطة بنى أمية ، وعندما انتصرت ثورة القدرية الغيلانية ـ الذين يمثلون تياراً فى الإرجاء كها ذكرنا ـ عندما انتصرت هذه الثورة وقتلت الوليد بن يزيد ونصبت بدلا منه يزيد بن الوليد سنة ١٢٧هـ بعث يزيد بن الوليد بالأمان إلى الحارث بن سريج ورجاله ، فعادوا إلى «مرو » من جديد .. ولما انتكست ثورة القدرية هذه بعد موت يزيد بن الوليد ، وتولى مروان بن محمد الخلافة ، توجس الحارث بن سريج خيفة ، لأن مروان لن يجدد له الامان الذي أعطاه اياه يزيد .. وعاد الحارث إلى الثورة ، وطلب أن يعود «الأمر شورى » ، وأن تغير العال ، وتعزل الشرط ، وأن يشترك الناس فى اختيار الولاة .. ورفضت مطالبه ، وتطورت الأحداث إلى قتال قتل فيه هو والجهم ابن صفوان .. (٥٠)

وهكذا كان القدرية الغيلانية يقولون بالقدر والاختيار .. وكان الجهم بن صفوان وفرقته

<sup>(</sup>۱٤) (تاریخ الطبری) جـ ۸ ص ۳۰ ، ۱۹۲ ، ۱۹۷ . و (السیادة العربیة والشیعة والاسرائیلیات) ص ۵۳ ـ ۵۰ ، ۱۵ ، ۱۵ ، ۱۵ . و (تاریخ الجهمیة والمعتزلة) ص ۷ ـ ۹ تألیف جمال الدین القاسمی . طبعة القاهرة سنة ۱۳۳۱هـ . (۱۰ ) (تاریخ الجهمیة والمعتزلة) ص ۱۰ ، ۱۱ .

يقولون بالجبر المحض .. ولكن الإرجاء كان لدى التيارين موقفا سياسيا يناصب ظلم بنى أمية العداء ، فقارب بينهما هذا الموقف السياسي رغم الاختلاف العميق بينهما فى أمور هى من صميم الدين .

وإذا كانت كتب المقالات قد اهتمت بآراء الجهم فى الجبر أكثر مما اهتمت بآرائه فى الإرجاء فان مصادر التاريخ قد حفظت لنا قصيدة لشاعر المرجئة «ثابت قطنة » الذى خرج مع القراء لينصروا مسلمى «السغد» ضد ولاة بنى أمية .. ويقول الرواة : إن ثابت قطنة هذا كان قد جالس قوما من الشراة \_ (الخوارج) \_ وقوما من المرجئة ، كانوا يجتمعون فيتجادلون بخراسان ، فمال إلى قول المرجئة واحبه ، فلما اجتمعوا بعد ذلك أنشدهم قصيدة قالها فى الإرجاء :

ياهند إنى أظن العيش قد نفدا أنى رهينة يوم لست سابقه بايعت ربى بيعا إن وفيت به يا هند فاستمعى لى أن سيرتنا نسرجى الأمور إذا كانت مشبهة المسلمون على الإسلام كلهم ولا أرى أن ذنبا بالغ أحدا لانسفك الدم إلا أن يراد بنا من يتق الله في الدنيا فان له وماقضى الله من أمر فليس له وماقضى الله من أمر فليس له أمراح على وعثان فيسانها وكان بينها شغب وقد شهدا وكان بينها شغب وقد شهدا

ولا أرى الأمر إلا مدبرا نكدا إلا يكن يومنا هذا فقد أفدا (١٦) جاورت قتلى كراما جاوروا أحدا أن نعبد الله لم نشرك به أحدا ونصدق القول فيمن جار أو عندا والمشركون استووا في دينهم قددا مفك الدماء طريقا واحدا جددا (١٧) اجر التقى إذا وفي الحساب غدا رد وما يقض من شيء يكن رشدا ولو تعبد في قال واجتهدا ولو تعبدان لم يشركا بالله مذ عبدا شقى العصا وبعين الله ما شهدا ولست ادرى عق أيييية وردا

<sup>(</sup>۱۲) أي أزف.

<sup>(</sup>۱۷) أى مستويا .

الله أعلم ماذا يحضران به وكل عبد سيلقى الله منفردا (۱۸) فهو في هذه القصيدة يضع عددا من قواعد الإرجاء الذي تميز به هذا التيار: فأولا: موقف الإرجاء عنده يصاحبه الاعتراض على الظلم وانكاره:

نرجى الأمور إذا كانت مشبهة ونصدق القول فيمن جار أو عندا وثانيا : هو يشير إلى إيمانه بالحس ، عندما يقول :

وما قضى الله من أمر فليس له رد وما يقض من شيء يكن رشدا وثالثا: يقف من على وعثان والصراع الذي نشب بينها موقفا لا هو موقف الخوارج ولا هو موقف الأمويين.

أماعلى وعثان فالما الله عبدان لم يشركا بالله مذ عبدا كما يحكم بأن ماحدث بينها إنما كان بهنير ارادة منها وهو موقف المجبرة.

وكان بيبها شغب وقد شهدا شق العصا وبعين الله ما شهدا! أما النيار الثالث من تيارات الإرجاء ذات الطابع السياسي والنشأة السياسية فهو تيار الإرجاء المحض، وهو ليس ارجاء محضاً لأنه لم يخالطه القول بالقدر \_ كما عند الغيلانية ولا القول بالجبر \_ كما عند الحبرية \_ لأن أصحابه \_ وهم بنو أمية وأنصارهم \_ كانوا جبرية أيضاً . ولقد قيل عنه إنه إرجاء محض لتمييزه عن الإرجاء الذي كان أصحابه في صفوف المعارضة . وأبن أبي الحديد ينقل عن شيخ المعتزلة أبي عبد الله قوله : إن «أول من قال بالإرجاء المحض معاوية وعمرو بن العاص ، كانا يزعان أنه لا يضر مع الإيمان معصية ، ولذلك قال معاوية لمن قال له : حاربت من تعلم ! وارتكبت ما تعلم ؟! . فقال : وثقت بقول الله تعالى : (إن الله يغفر الذنوب جميعا) . . » (١٩٠) كما يتحدث في مواطن أخرى عن فسق معاوية ، و « ماتظاهر به من الحبر والإرجاء . . » . (٢٠)

فالإرجاء هنا يعني الفصل بين الإيمان والعمل ، وتأخير العمل عن الإيمان ، كما هو معناه

<sup>(</sup>١٨) الأصفهانى ، أبو الفرج (كتاب الأغانى ) جـ ١٤ ص ١٣٦٥ ـ ١٣٨ ه . تحقيق إبراهيم الإبيارى . طبعة دار الشعب . بالقاهرة .

<sup>(</sup>۱۹) الزمر: ۵۳.

<sup>(</sup>۲۰) (شرح نهج البلاغة) حـ ٦ ص ٣٢٥.

عند الجهم بن صفوان ، ولكن الجهم كان يضع هذا المبدأ وهذه العقيدة وذلك الموقف فى صف المستضعفين الذين يثنون من ظلم الحكام . وأما معاوية وعمرو بن العاص ومن وقف موقفها فى الإرجاء فإنهم كانوا يبررون للسلطة والجور . ويدفعون ادانة الخوارج لهم بالكفر . لارتكابهم الكبائر ، وادانة المعتزلة لهم بالفسق . وادانة الحسن البصرى لهم بالنفاق .

فهو كذلك تيار في الإرجاء . نشأ نشأة سياسية ، وعاش في خضم الأحداث التي ولدتها الصراعات على السلطة في ذلك التاريخ .

وإذا كانت هذه هي العلاقة بين الإرجاء وبين السياسة فإن القول بأن هذا «المذهب لم يكن ينظر إلى أحداث السياسة الجارية في عصره . ولم يكن يقصد أن يبرر سياسة الحكومة القائمة (٢٢) » هو قول بعيد عن الصواب . . فالارجاء كان دائماً موقفاً سياسياً. وهو عند البعض كان تريرا لسياسة الحكومة القائمة . وعند البعض كان موقفا فكريا وعمليا ضد مظالم هذه الحكومة .

ومن هنا نستطيع أن نفهم كلمة الخليفة المأمون التي قال فيها: «إن الإرجاء دين الملوك!» ، فلقد كان مراده: إن الإرجاء الذي يبرر للسلطة هو دين الملوك اللازم لجورهم وجبروتهم ، ولم يكن مراده: «أنه مذهب التسامح » (٢٣) كما فهم البعض ، فلقد كان المأمون على مذهب أهل العدل والتوحيد. ولم يكن يقول بالارجاء ، وكان يعلم أنه قد كان مذهب معاوية وبني أمية .. ومن ثم فلا يستساغ أن يمدح مذهب خصومه الفكريين والسياسيين .

تلك هي نشأة المرجئة السياسية . وعلاقة ظهورها وظهور الإرجاء بقضية الإمامة وصراعات السلطة التي دارت حولها في صدر الإسلام وعلى عهد الأمويين .

<sup>(</sup>٢١) المصدر السابق. جد ١ ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢٢) د . محمد ضياء الدين الريس (النظريات السياسية الإسلامية) ص ٧٣. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م .

<sup>(</sup>۲۳) المرجع السابق. ص ۷۱.

(٣)

## الفصل الأول النشأة والتسمية

كانت الركائز الفكرية التى اعتمدت عليها الدولة الأموية تتمثل أساساً فى «الجبر» و «الارجاء» تبرر بالأول مظالمها إذ تنسبها لقضاء الله وقدره ، وتحاول أن تفلت بالثانى من الحكم على إيمانها بعد أن ارتكبت تلك المظالم .. ومن ثم فإن نشأة المعتزلة ومن بين أصولها الفكرية الأولى القول بالاختيار والمنزلة بين المنزلتين هو موقف معاد للدولة الأموية ، يضع المعتزلة منذ نشأتها حركة من حركات المعارضة التى نشأت فى المجتمع العربى على عهد الأمويين .

ولم يكن التناقض الوحيد بين المعتزلة وبين السلطة ، والجبرية والمرجئة الذين يبررون لها أو يغضون الطرف عن مظالمها ، بل تناقضت كذلك مع حركات المعارضة الأخرى .. فاختلفت مع الحوارج في المنزلة بين المنزلتين ، كما اختلفت مع الشيعة في الإمامة ، وهي قاعدة فكرها الذي تتميز به ، كما اختلفت مع بعض الشيعة المشهة في التوحيد والتنزيه .

والنشأة الأولى للمعتزلة لا تزال موضع غموض ، ولقد أسهم فى هذا الغموض ضياع أغلب تراثهم الفكرى بعد محنهم زمن المتوكل العباسى ( 777 - 787 = 780 - 770 م وقضية الاسم الذى أطلقه عليهم خصومهم وهو اسم « القدرية » حتى ينفروا الناس منهم بعد أن رووا حديث الرسول الذى يقول فيه : « القدرية مجوس هذه الأمة » .. ورفض المعتزلة لهذا الاسم الذى عرفوا به فى كتب الخصوم زمنا طويلا ، وبخاصة قبل أن تشيع تسميهم بالمعتزلة وأهل العدل والتوحيد .. وأسهم فى غموض هذه النشأة كذلك قضية : ما هو الأصل الفكرى والمبدأ الذى بدأت به هذه الفرقة إذ أن أصولها الخمسة قد ظهرت بالتدريج ؟؟

ولكن .. لعل فى تتبع كل الخيوط التى تتيحها لناكل المصادر التى تيسرت لنا ما يكشف هذا الغموض ، ويضع يدنا على حقيقة نشأة هذه الفرقة فى القرن الهجرى الأول .

تجمع كل المصادر على أن مشكلة القدركانت أقدم مشكلة ميز الموقف منها العناصر الأولى التي بدأت السير في الطريق الذي انتهى بتكوين فرقة المعتزلة .. فهناك ثلاثة من الأعلام الذين يذكرهم المعتزلة في طبقاتهم المبكرة ، ويذكرهم خصوم المعتزلة كذلك في هذه الطبقات قيل عن كل منهم : إنه أول من تكلم في القدر .

وأول هؤلاء الثلاثة : أبو الأسود الدؤلى ظالم بن عمرو ( ٦٩ هـ ٦٨٨ م ) ، وهو أحد الموالى التابعين الذين صحبوا على بن أبى طالب فى حروبه ضد أصحاب الجمل وصفين . . ويروى الرواة فيقولون : كان «أول متكلم فى القدر أبو الأسود الدؤلى » . (١)

وثانى هؤلاء الثلاثة هو: معبد الجهنى ، عبد الله بن حكيم \_ أو عديم (٢) \_ (المتوفى سنة ٨٠ هـ أو سنة ٩٠ هـ سنة ٩٠ م أو سنة ٧٠٨ م) \_ على خلاف فى ذلك \_ وهو عربى من قبيلة جهينة ، من قضاعة .. وهو من أهل المدينة الذين عاشوا بالبصرة ... ويروى الرواة فيقولون : « وكان أول من قال بالقدر فى الإسلام معبد بن خالد الجهنى » .. ويحرص البعض على أن يذكر أن معبدا قد أخذ القول بالقدر عن فارس من الأساورة هو «أبو يونس سنسويه » المعروف بالأسوارى .. كما تنسب كتب المقالات إليه ميزة امتاز بها عن أبى الأسود إذ تذكر أن أناساً كثيرين من أهل البصرة قد تبعته على رأيه ، وبخاصة بعد أن « رأوا عمرو بن عبيد ينتحله » ، أى ينتحل رأيه فى القدر .

ولقد شارك معبد الجهني في الثورة التي قادها عبد الرحمن بن الأشعث (المتوفى سنة ٨٥ هـ سنة ٧٠٤ م) ضد بني أمية ، ووقع في قبضة الحجاج بن يوسف الثقفي ، وقتله الحجاج صراً في سنة ٨٠ هـ أو سنة ٩٠ هـ (٣) .

وثالث الثلاثة هو : أبو مروان غيلان بن مسلم الدمشقَ « المقتول بعد سنة ١٠٦ هـ ) وهو من الموالى ، كان مولى لعثمان بن عفان . . وهو زعيم الفرقة التي اشتهرت بـ « القدرية » قبيل

<sup>(</sup>١) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص٧٥، ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) ويقال معبد بن خالد. وقيل معبد بن عبدالله بن عويمر.

<sup>(</sup>٣) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٨٥. و (خطط المقریزی) جـ ٣ ص ٣٠٢، ٣٠٣ و (صحیح مسلم) بشرح النووی جـ ١ ص ١٥٠ ــ ١٥٦ و (تاریخ الجهمیة والمعتزلة) ص ٥٥.

ظهور أصل المنزلة بين المنزلتين على يد واصل بن عطاء وشيوع اسم المعنزلة على هذه الفرقة . ويشهد لوجود هذه الفرقة ، كفرقة ، ولرفض غيلان للتسمية التي أطلقها عليها خصومها ماكتبه من سجنه لأحد أتباعه عندما يقول له : « . . انك ونحوك ، خلقت في زمن ابتلى الله العباد فيه بجهل لا علم معه ، وضلالة لا هدى معها ، ولبس لا بيان معه ، إلا قليلا ، فاجتمع العباد على الهلكة وسموا الدين وأهل الدين بغير أسمائهم ، واجتمعت منهم عليه الجاعة فليس يلتفت ملتفت إلا إلى ضال مضل ، إلا فرقة يسيرة . . » (أ) .

ولقد كان القول بالقدر يعنى ، عند غيلان وفرقته ، أكثر من تقرير الاختيار للفسرد والخوض في هذه المشكلة في اطار الفرد ، كان يعنى التصدى لعقيدة الجبر التي تبرر مظالم السلطة ، والتي استند إليها الأمويون في اغتصابهم هذه السلطة ، وفي الجدل الذي دار بين الخليفة هشام بن عبد الملك وبين غيلان ، كان هشام يرى أن ما في يد بني أمية من السلطة والسلطان هو عطاء الله لهم ، فسأل غيلان \_ معترضا \_ : « زعمت أن ما في الدنيا ليس هو من عطاء الله لنا ؟! » فقال له غيلان : «أعوذ بجلال الله أن يأتمن خوانا ، أو يستخلف الخلفاء من خلقه فجارا . إن أئمته القوامون بأحكامه ، الراهبون لمقامه ، الذين كابدوا بالعدل الدول ، وخافوا مقاما لا يجدون عنه حولا ، ولا يتعللون بالعلل ، باتوا ومقامهم المحمود وليلهم المشهود ، بطول القيام والسجود ، لم يول الله وثابا على الفجور ، ولا ركابا للمحظور ولا شهادا بالزور ، ولا شرابا للخمور ! . . » وعند ذلك أمر هشام بسجن غيلان ، ثم صلبه وقطع يديه ورجليه ولسانه حتى مات على الصليب ؟! » (٥) .

هؤلاء هم الثلاثة الذين تتردد أسماؤهم فى المصادر الأولى ، وعن كل منهم يقول البعض : انه أول من تكلم فى القدر .. والبعض يفسر هذه الأولية بأنها نسبية ، خصوصا وهم متعاصرون ، ونحن نضيف أن الاشكال ينحل إذا قلنا : أن أبا الأسود الدؤلى هو أول من تكلم به فى دمشق ، ومعبد هو أول من تكلم به فى البصرة ، فهى المواطن التى شهدت نشاطهم الواسع فى هذا المقام .

وليس يعنى أن هؤلاء أول من تكلم فى القدر أن هذه القضية ــ قضية الجبر والاختيار ــ لم تكن مثارة من قبل .. فعاوية ــكما سبقت إشارتنا ــ قد حاول استخدام عقيدة الجبركي يبرر

<sup>(</sup>٤) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق. ص ٢١٥ ـ ٢١٩.

انتقال السلطة له وتغير طبيعتها على يديه . . وفى كلام الإمام على جدل دار بينه وبين شيخ سأله عن هذه القضية (١) . والحسن البصرى عندما كتب إليه عبد الملك بن مروان ينكر عليه اظهار القول بالقدر ، ويقول له : إن السلف لم يظهروا هذا القول ، رد عليه بأنهم لم يظهروه لعدم وجود القائلين بالجبر ، أما وقد فشا الجبر وكثر القائلون به فلابد من اظهار القول بالاختيار والحديث في أمر القدر .. (٧) .

لقد كانت القضية موجودة قبل هؤلاء ، ولكن الجدل قد احتدم من حولها في عصرهم « فأظهروا » القول فيها ، و « أذاعوه » ، و « دعوا إلى مذهبهم في القدر » .. وهذا معنى أنهم أول من تكلموا في القدر ، حسب عبارة القدماء .

هذا عن أبى الأسود الدؤلى ، ومعبد الجهنى ، وغيلان الدمشقى . فحاذا عن الحسن البصرى (٢١ ــ ١١٠ هـ ٦٤٢ ــ ٧٢٨ م) الإمام الذى تنازعت نسبته إليها وتمسكت بأنه من أوائلها : السنة والمعتزلة على السواء ، وهو الرجل الذى يخيل للمرء أن أغلب علماء عصره قد تخرجوا من حلقته فى مسجد البصرة .

إن المعتزلة يذكرون الحسن البصرى فى الطبقة الثالثة من طبقات رجالهم ، وهى الطبقة التي فيها التابعون ، ويثبتون له رسالته التي كتبها فى القدر ، رداً على رسالة عبد الملك بن مروان (^) ولكن هناك من يشككون فى هذه النسبة فيقولون : «كان أهل القدر ينتحلون الحسن بن أبى الحسن .. وكان قوله مخالفا لهم » (٩) ، وهناك من يقول : إنه قال بالقدر ثم عدل ورجع عن القول به  $(^{(1)})$  .

ولكن الدراسة لأسس هذا الخلاف حول الحسن البصرى تؤكد أن الرجل كان من أئمة الذين قالوا بالقدر على مذهب أهل العدل ، وأن مثله مثل معبد الجهني ــ وكان معبد « يجالس الحسن البصرى » (١١) ــ وغيلان الدمشقى ، وأبا الأسود الدؤلي في القول بالقدر (الاختيار)

<sup>(</sup>٦) (نهج البلاغة) ص ٣٧٤\_ ٣٧٥.

 <sup>(</sup>٧) ( وسائل العدل والتوحيد ) للحسن البصرى ، والقاسم الرسى ، والقاضى عبد الجبار ، والشريف المرتضى . دراسة وتحقيق محمد عارة . جـ ١ ص ٨٢ وما بعدها ، طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .

<sup>(</sup>٨) انظرها في المصدر السابق جـ ١ ص ٨٢ وما بعدها .

<sup>(</sup>٩) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ١ ص ١٢٧.

<sup>(</sup>۱۰) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ١ ص ١٢٧.

<sup>(</sup>۱۱) (خطط المقریزی) جـ ۳ ص ۳۰۲.

أما الشكوك التي أحاطت بنسبته هذه فإن مصدرها الشبهة ليس إلا .. فابن سعد يروى في طبقاته عن «أيوب » قوله : «أنا نازلت الحسن في القدر غير مرة حتى خوفته السلطان فقال : لاأعود فيه بعد اليوم .. » كما يقول أيوب : «أدركت الحسن والله وما يقوله » أى ما يقول القدر .. ويروى مثل هذا الكلام عن حميد الطويل .. فلقد كان أيوب وحميد وهما من الرواة أصحاب الحسن بيريان في القول بالقدر «العيب الوحيد » الذي يمكن أن يعاب به الحسن ، يقول أيوب : «لاأعلم أحدا يستطيع أن يعيب الحسن إلا به » ، أى بالقدر .. ويتحدث أبو هلال فيقول : «سمعت حميدا وأيوب يتكلمان ، فسمعت حميدا يقول لأيوب : يعنى في القدر » تال أيوب : يعنى في القدر » القدر » القدر » القدر » أن القدر » القدر » القدر » أن القدر » أن القدر » أن القدر » المن الم يتكلم بالذي تكلم به .. قال أيوب : يعنى في القدر » (١٢) .

كها يروى حهاد عن أيوب قوله: «ما أعياني الحسن في شيء ما أعياني في القدر ، حتى خوفته بالسلطان .. » (١٣) .

فأيوب، الراوية ، صاحب الحسن ، قد خوف الحسن ، بعد أن أعياه أمره فى القول بالقدر ، خوفه بالسلطان ، حتى ترك القول به ، وقال : لا أعود فيه بعد اليوم .. ومن هنا فهم البعض رجوع الحسن عن القول بالقدر .. ولكن الأمر لم يكن على هذا النحو .. فأيوب وحميد ، مثل الحسن ، يقولون جميعا بالقدر .. وأيوب قد خوف الحسن من القول بالقدر اشفاقا عليه من سطوة السلطان ، سلطان بنى أمية ، وليس عن مخالفة له فى الرأى وتهديد له بابلاغ السلطان عنه ، فهو يخوفه من السلطان لا بالسلطان .. ويضع «البلخى » يدنا على هذه الحقيقة عندما يقول : إن «أيوب لم يخوفه بالسلطان على سبيل سعاية به إليه ، كان أعظم قدرا من ذلك ، ولكنه خوفه لسطوة عليه إن علم به ، هذا على جهة النصح له . لأن بنى أمية كانت مجمعة \_ إلا من عصم الله \_ على الإجبار » (١٤) وعلى ضوء هذه الحقيقة نستطيع أن نفهم معنى قول الحسن : « لا أعود فيه بعد اليوم » ، أى لا أعلنه الاعلان الذى يعرضنى لعقاب السلطان . وأن نفهم كذلك معنى قول أيوب : «أدركت الحسن والله وما يقوله ! » فالحسن كان . بلا جدال ولاشك ، من أوائل الذين قالوا بالقدر على مذهب المعتزلة ، أهل العدل

<sup>(</sup>۱۲) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ١ ص ١٢٢.

<sup>(</sup>١٣) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٨٣.

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق . ص ٨٣ .

والتوحيد .. كل ما فى الأمر أنه قد اختلف معهم فى أصل آخر هو المنزلة بين المنزلتين ، وفى قضايا أخرى مثل قضية تجريد السيف والخروج المسلح ضد بنى أمية .. وعلى ضوء هذه الحقيقة نفهم ذكر المعتزلة للحسن فى الطبقة الثالثة من طبقات رجالهم ، ونفهم قول الذين أرخوا لفرق المعتزلة عندما يذكرون « فرقة الحسنية » \_ نسبة للحسن \_ كاحدى فرق المعتزلة .. (١٥) .

وفى البصرة تكلم بالقدر ودعا إليه \_ غير معبد الجهنى ، والحسن البصرى \_ عمرو بن عبيد ( ٨٠ \_ ١٤٤ هـ ١٩٩ \_ ٧٦١ م) وكان من حضور حلقة الحسن فى مسجد البصرة ، وهو الذى خلف معبد الجهنى فى زعامة تيار القدرية بالبصرة بعد مقتل معبد . إذ سلك أهل البصرة مسلك الاعتقاد بالقدر « لما رأوا عمرو بن عبيد ينتحله . . » (١٦) .

ولكن مؤرخى المقالات يجمعون على أن تبلور فكر المعتزلة ، وبناء تنظيمها كفرقة متميزة ، قد تما على يد قيادتها التي تمثلت في أبي حذيفة واصل بن عطاء الغزال ( ٨٠ ـ ١٣١ هـ ـ ٢٩٠ م) .

لقد نشأ واصل فى المدينة ، فى بيت محمد بن على بن أبى طالب \_ محمد بن الحنفية \_ وكان مولى لهم ، وتعلم مع أبى هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية فى المكتب ، وكان خلا له ورفيقا ، كما أخذ عنه العلم الذى أخذه أبو هاشم عن أبيه .. وفى الواحدة والعشرين من عمره ذهب إلى البصرة ، أى فى سنة ١٠١ هـ ، والتق بعمرو بن عبيد وزامله فى حلقه الحسن ، وفى دعوة القدر ، وتزوج أخت عمرو ، ودامت صحبتها حتى مات واصل بعد ثلاثين عاما فى سنة ١٣١ هـ .

وفى العقد الأول من القرن الثانى ، أى فى حياة الحسن البصرى ، الذى توفى سنة ١١٠ هـ ، كان واصل قد أكمل البناء الفكرى الذى عرفت به المعتزلة على عهده ، إذ يروى كتاب المقالات : أنه قد « فرغ من الرد على مخالفيه وهو ابن ثلاثين سنة .. » (١٧) .

كان هناك اتفاق اذن بين الحسن وعمرو وواصل فى القدر ، وكذلك فى التوحيد والتنزيــه ولكن الانقسام قد حدث عندما قال واصل فى مرتكب الكبيرة : إنه لا مؤمن ولاكافر ، وإنما

<sup>(</sup>١٥) (مفاتيح العلوم) ص ١٨.

<sup>(</sup>١٦) (صحیح مسلم) بشرح النووی جرا ص١٥٣.

<sup>(</sup>١٧) (باب ذكر المعتزلة) ص ٢١.

هو فى منزلة بين المنزلتين ، وإن يكن مخلدا فى النار فى درجة من العذاب دون درجة الكافرين . . بيناكان الخوارج يكفرونه ، ويرى الحسن أنه منافق ، ويصحح إيمانه القائلون بالارجاء .

اختلف واصل مع الحسن ومع عمرو حول هذا الأصل .. وبعد مناظرة بين واصل وعمرو تبع عمرو واصلا ، وترك مجلس الحسن البصرى وبتى الحسن مخالفا لها في هذا الموضوع .

وواقعة اعتزال مجلس الحسن ، التي سببت اطلاق اسم المعتزلة ينسبها البعض إلى واصل فيقولون : إنه اعتزل مجلس الحسن ، بعد أن قال بالمنزلة بين المنزلتين ، وأن الحسن قد قال : اعتزلنا واصل ، وظهر اسم المعتزلة على هذه الفرقة .. وهذا أمر شهير في كتب المقالات والفرق بينا ينسب البعض الاعتزال لمجلس الحسن إلى عمرو بن عبيد ، وذلك أنه « قد جرت بين واصل بن عطاء وبين عمرو بن عبيد مناظرة في هذا ــ (أي في المنزلة بين المنزلتين) ــ فرجع عمرو إلى مذهبه ، وترك حلقة الحسن ، واعتزل جانبا ، فسموه معتزليا ، وهذا أصل تلقيب أهل العدل بالمعتزلة .. » (١٨٠) .. وسيأتي تفصيل ذلك في الحديث عن اسم المعتزلة .

والذى يعنينا هنا هو القول بأن قيادة هذه الفرقة ، التى تميزت بعد هذا الانقسام ، كانت لواصل بن عطاء ، فهو الذى أنجز فى العقد الأول من القرن الثانى صياغة ردود المعتزلة على الحوارج والجبرية والمرجئة والشيعة والمانوية ، ومختلف الفرق المعادية للاسلام .. وهو حكما يقول القاضى عبد الجبار \_ « أول من صنف وتبتل للرد على المخالفين بالكتب الكثيرة .. » (١٩) وهو الذى قاد بناء « التنظيم » الذى ضم صفوف المعتزلة فى مختلف البلاد والأقاليم \_ كما سيأتى فى (الفصل الثالث) من هذا الباب .. وهو الذى تبلورت للمعتزلة فى عهده أصول أربعة هى :

١ ــ التوحيد والتنزيه .

٢ ـ قدرة الإنسان على أفعاله وخلقه لها ــ (القدر).

٣\_ المبزلة بين المنزلتين.

٤ ـ القول بخطأ أحد الطرفين في الصراعات التي دارت بين عثان وخصومه ، وعلى

<sup>(</sup>١٨) القاضي عبدالجبار (شرح الأصول الخمسة) ص١٣٨. تحقيق د. عبدالكريم عثمان. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م.

<sup>(</sup>١٩) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص١٥٠.

وخصومه ، مع التوقف في تجديد من هو الطرف المحطئ . (٢٠) .

وهذه الأصول هي التي تطورت بالتداخل والزيادة حتى أصبحت خمسة في ظل قيادة أبي الهذيل العلاف (المتوفى سنة ٧٣٥ هـ سنة ٨٤٩ م) لفرقة المعتزلة (٢١).

تلك هي النشأة الأولى للمعتزلة ، فكرا وتنظيها ، فبهؤلاء الرجال الذين ضمهم عصر واحد وتوزعتهم المدن والأقاليم . وهم : أبو الأسود الدؤلى في الكوفة .. ومعبد الجهني ، والحسن البصري وعمرو بن عبيد في البصرة .. وغيلان الدمشقي في دمشق والمدينة .. وواصل بن عطاء في المدينة ، والعراق ، والبصرة .. ثم بواسطة التنظيم الذي بناه واصل امتد نشاط المعتزلة إلى أغلب أنحاء الدولة العربية الإسلامية .

ولقد سبق أن ذكرنا أن غيلان الدمشق ، الذى كون فرقة القدرية قد تعلم على يد الحسن ابن محمد بن الحنفية ، ثم ذكرنا أن واصل بن عطاء تعلم على يد أبى هاشم عبد الله بن محمد أبن الحنفية .. فالاعتزال ، اذن ، قد خرج من بيت محمد بن الحنفية بن على بن أبى طالب ثم حمله إلى الناس مجموعة من الرجال ، بعضهم من أصل عربى ، وأغلبهم من الموالى ، ثم انتشر ولعب دوره المتميز في حياة هذه الأمة منذ ذلك التاريخ .

\* \* \*

واسم «المعتزلة» ، بالرغم من الأبحاث التي كتبت حول نشأته ، وسبب تسمية واصل وأصحابه به ، سواء تلك الأبحاث والآراء التي كتبها المستشرقون في العصر الحديث أو كتاب المقالات في تراثنا العربي الإسلامي .. اسم « المعتزلة » هذا لا يزال ميدانا مفتوحا قابلا لمزيد من البحث ، فما زال في نشأته وسبب اطلاقه على واصل وجماعته الكثير من الغموض واختلاف وجهات نظر القدماء والمحدثين .. وليس صحيحا ما يقوله الدكتور عبد الرحمن بدوى من أن البحث الذي وضعه المستشرق الايطائي « نلينو » عن اسم المعتزلة قد وصل إلى النتائج التي لا يوجد ما يدعو إلى مراجعتها أو تغييرها أو رفضها (٢٢) .

تقوم وجهة نظر الاستاذ « نلينو » على رفض الأفكار الشائعة فى كل ماكتبه القدماء ، وهى الأفكار التى تقول إن اسم المعتزلة قد أطلق على واصل وأصحابه عندما أحدثوا القول بالمنزلة

<sup>(</sup>۲۰) (الملل والنحل) جما ص ٦٨ – ٧٤.

<sup>(</sup> ٢١ ) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٦٣ ، ٦٤ ، ٨٦ ، ٢١١ ، ٢٢٢ .

<sup>(</sup>۲۲) د. عبدالرحمن بدوی (مذاهب الاسلامیین) جـ ۱ ص ۳۷\_ طبعة بیروت سنة ۱۹۷۱م.

بين المنزلتين ، وهو الأمر الذى أدى إلى انشقاقهم عن حلقة الحسن البصرى وجماعته .. وهو يسلم بأن معنى كلمة المعتزلة : «المنشقون » .. ولكن منشقون عن من ؟ ولماذا ؟ هذا ما يحاول الأستاذ « نلينو » أن يأتى فيه بالمبتكر والحديد .

فهو لا يوافق على أن هذا الانشقاق قد حدث من واصل وجاعته على جاعة القدرية التى تكونت فى القرن الهجرى الأول ، لأن المعتزلة عنده لم يكونوا فرعا أو استمرارا لحركة القدرية هذه ، ويرفض أن تكون نقطة البدء عندهم هى قضية الآختيار والقول بالقدر (٢٣) .. والرأى البديل الذي يقدمه يذهب إلى أن هؤلاء المعتزلة الجدد ، أصحاب واصل . إنما هم الامتداد لحركة الزهاد الذين انشقوا على أطراف الصراع السياسي : على وأصحاب الجمل ، وعلى ومعاوية ، واعتزلوا هذا الصراع فلقد اتخذ هؤلاء المعتزلون القدامي موقفا محايدا من أحداث ذلك الصراع وأطرافه ، واتسمت حياتهم بالزهد والنسك ، ولما كان واصل وأصحابه قد اتخذوا موقفا وسطا ، بين أهل السنة والخوارج ، من تقييم أحداث الصراع بين على وخصومه ، فلم يكفروهم جميعا كما انتهى إلى ذلك أهل السنة ، وانما يكفروهم جميعا كما انتهى إلى ذلك أهل السنة ، وانما قالوا بفيس أحد الفريقين دون تحديد .. لما كان واصل قد اتخذ هذا الموقف الوسط من أحداث هذا الصراعات .. ويستدل على ذلك ، أيضا ، بأن اسم المعتزلة قد أطلقه واصل وأتباعه على أنفسهم ، ولم يطلقه عليهم خصومهم من أهل السنة .. فهم الذين اعتزلوا . بموقفهم هذا المحايد والوسط ، وهم . والامتداد لمؤلاء الأسلاف المعتزلة .. فهم الذين اعتزلوا . بموقفهم هذا المحايد والوسط ، وهم . والامتداد لمؤلاء الأسلاف المعتزلة .. فهم الذين اعتزلوا . بموقفهم هذا المحايد والوسط ، وهم .

ونحن نتفق مع الأستاذ « نلينو » على أن معنى كلمة « المعتزلة » هى « المنشقون » ، وعلى أن الذين ينشقون و يعتزلون لا يحجلون من تسمية أنفسهم بالمعتزلة . وهو ما صنعه المعتزلة فى الواقع ، ونضيف أنهم قد اجتهدوا ليقولوا أن اسم « المعتزلة » هو اسم الفرقة الناجية من بين فرق الإسلام الثلاث والسبعين .. وأن أصل الحديث : « ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة أبرها وأتقاها الفئة المعتزلة » وأن استبدال كلمة « الناجية » فى الحديث بدلا من « المعتزلة » انما حدث من غيرهم بعد أن عرفوا هم باسم « المعتزلة » ويضيفون : أن الله لم يذكر الاعتزال إلا

<sup>(</sup>۲۳ ) نلينو ( بحوث فى المعتزلة ) ــ ترجمه د . عبد الرحمن بدوى ، ونشره فى كتاب (التراث اليونانى فى الحضارة الاسلامية ) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م . انظر ص ١٩٢ .

<sup>(</sup> ٢٤ ) المرجع السابق. ص ١٧٩ ، ١٨٣ ــ ١٨٥ .

بمعنى الاعتزال عن الشر. فنبى الله إبراهيم يقول: « وأعتزلكم وما تدعون من دون الله »  $^{(77)}$  . وأهل الكهف معتزلة يقول الله لهم: « وإذ اعتزلتوهم وما يعبدون من دون الله »  $^{(77)}$  . وذكروا أن المعتزلة هم المقتصدة . أصحاب الموقف المجتنب لكل من الافراط والتقصير . وأن طريقهم هو طريق الأدلة ، وأنهم ذهبوا إلى أن أول من اعتزل في الإسلام أهو الرسول \_ صلى الله عليه وسلم \_ وطائفته  $^{(77)}$  .

نعن نتفق مع الأستاذ « نلينو » فى معنى الكلمة ، وفى عدم تحرج المعتزلة أنفسهم من اتخاذها علما لفرقتهم .. ولكنا نختلف معه فى هذا الربط الذى يقيمه بين واصل وأصحابه \_ المعتزلة الجدد \_ وبين المعتزلة القدامى ، الذين كان طابعهم الزهد واتخاذ الموقف السلبى أو المحايد ، من الحياد بمعناه السلبى .. وحتى نقدم حجتنا فى اطارها الطبيعى نقدم بين يديها بايضاح عن الأشخاص والمواقف التى دخلت فى عداد هؤلاء المعتزلة القدماء :

ا ـ عندما تمت البيعة لعلى بالمدينة ، وانشق عليه بعدها طلحة والزبير وأخذ على فى التجهز لموقعة الجمل اعتزل الخروج معه ، وتوقف عن المشاركة فى هذه الحرب ، واتخذ موقفا محايدا ومعتزلا عدد من الصحابة أبرزهم : سعد بن أبى وقاص ، وعبد الله بن عمر . وأسامة بن زيد ، وزيد بن ثابت ، وحسان بن ثابت ، ورافع بن خديج ، ومحمد ابن مسلمة ، وكعب بن مالك ، ومسلمة بن عبد الله ، وأبو سعيد الخدرى ، والنعان ابن بشير ، وصهيب وفضالة بن عبيد ، وكعب بن عجرة ، وسلمة بن سلامة ابن دقش . وبعض المصادر تذكر أنهم لم يبايعوا عليا ، وتوقفوا فى بيعته ، ثم اعتزلوا الفتنة ، ولكن أغلب المصادر ترى أنهم بايعوا ، وأن توقفهم كان عن القتال وحيادهم كان فى النزاع بين على وطلحة والزبير ، أما فى النزاع بينه وبين معاوية فكانوا يدينون معاوية بالبغى وإن لم يشتركوا فى القتال لأن الطرفين المتقاتلين من أهل الصلاة (٢٨) .

ولقد كان موقف هؤلاًء « المعتزلة القدامي » هو الحياد بمعناه السلبي في هذا الصراع ، وعلى

<sup>(</sup>۲۵) مريم : ٤٨ . (٢٦) الكهف : ١٦ .

<sup>. (</sup>۲۷) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص١٥٣، ١٥٤.

<sup>(</sup>۲۸) (الفصل فى الملل والأهواء والنحل) جـ٤ ص ١٥٩، و (شرح نهج البلاغة) جـ٤ ص ٩، ١٠، و (تلخيص الشافى) جـ٤ ص ٩، جـ١ و (تلخيص الشافى) جـ٤ ص ٩، جـ١ ص ٥، جـ١ ص ٥. (فرق الشيعة) ص ٥.

ابن أبي طالب قد وصف حيادهم السلبي هذا وصفا دقيقا عندما قال عنهم : انهم « خذلوا الحق ولم ينصروا الباطل! » (٢٩)

وفى موقعة الجمل اعتزل الأحنف بن قيس القتال هو وقومه من بنى تميم ، طلبا للسلام . . كما يقول النوبختى ــ « لا على التدين بالاعتزال » (٣٠) .

وبعد وفاة على اعتزل قوم آخرون كلا من الحسن بن على ومعاوية بـن أبى سفيان : « لزموا منازلهم ومساجدهم ، وقالوا : نشتغل بالعلم والعبادة ، فسموا بذلك معتزلة .. » (١٦٠) .. وعلى رأس هؤلاء عامر بن اعبد الله ، الذي يقال له عامر بن قيس (المتوفى سنة ٥٥ هـ).

فهو اعتزال بمعنى الخروج من حلبة الصراع ، والتفرغ لشئون النفس الخاصة ، دينية كانت أو دنيوية .. أى أنه موقف سلبي من صراعات السياسة والحروب التي كانت دائرة بشأنها .

وفى يوم صفين اعتزل الطرفين المتصارعين نفر من أصحاب عبد الله بن مسعود ، على رأسهم عبيدة السلمانى وأصحابه . خرجوا مع جيش على ، ولكنهم طلبوا أن يعسكروا فى مكان منعزل ، وقالوا لعلى : إننا نريد «أن ننظر فى أمركم وأمر أهل الشام . فمن رأيناه أراد مالا يحل له أو بدا منه بغى كنا عليه » فوافقهم على ، وقال لهم : «هذا هو الفقه فى الدين . والعلم بالسنة . ومن لم يرض بهذا فهو خائن جبار .. » .

وفريق آخر من أصحاب ابن مسعود طلبوا من على أن يوجههم لثغر من الثغور ، بدلا من القتال في صفين ، وقالوا له : «إنا قد شككنا في هذا القتال .. » .. فوافقهم . وعقد لقائدهم الربيع بن خثيم اللواء فتوجهوا إلى ثغر «الرى » (٣٢) .

فاعتزال الصراع هنا هو موقف سلبي وحياد بالمعنى السلبي لكلمة الحياد ، لأنهم شكوا ولم يتبينوا ، ولم يعرفوا أين الحق وأين الضلال في هذا الصراع.

ويفصح عبدالله بن عمر عن طبيعة اعتزاله وحياده عندما يكتب إلى معاوية ، فيقول :

<sup>(</sup> ٢٩ ) ( نهج البلاغة ) ص ٣٦٧ .

<sup>(</sup>٣٠) (فرق الشيعة) ص٥.

<sup>(</sup> ٣١ ) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١٣ ، ١٦ ( مقدمة المحقق ــ نقلا عن الملطى فى « التنبيه والرد » .. وابن دريد فى « الاشتقاق » ... ) .

<sup>(</sup>٣٢) (شرح نهج البلاغة) جـ ٣ ص ١٨٦.

«.. ولكنى عهد إلى فى هذا الأمر عهد ، ففزعت فيه إلى الوقوف ، وقلت : إن كان هذا هدى ففضل تركته ، وأن كان ضلالا فشر نجوت منه » (٢٣) .

ويفصح محمد بن مسلمة عن طبيعة اعتزاله وحياده وتوقفه ، فيقول فى خطابه لمعاوية : إنه لما حدث ما حدث «كسرت سينى ، وجلست فى بيتى واتهمت الرأى على الدين ، إذ لم يصح لى معروف آمر به ، ولا منكر أنهى عنه » . . فهو توقف من لا يعرف الحق من الباطل ، ولا المعروف من المنكر ، هرب صاحبه إلى منزله ، فكسر سيفه واتهم رأيه ؟! . وهو يقول ذلك عن الأحداث التى وقعت بين على وطلحة والزبير ، أما عن موقف معاوية فهو يدينه ، ويقول له فى نفس الرسالة : « . . وأما أنت ، فلعمرى ما طلبت إلا الدنيا . ولا اتبعت إلا الموى ، وإن تنصر عثمان ميتا فقد خذلته حيا ! . . » (٢٤) .

وعلى درب هذا اللون من الاعتزال سار الخريت بن راشد عندما قال : «أعتزل وأكون مع من يدعو إلى الشورى بين الناس ، فإذا اجتمع الناس على رجل هو لجميع الأمة رضاكت مع الناس » (٣٠) .

ولقد قال عمرو بن العاص يومئذ لمعاوية : إن أهل المدينة ومكة : « ثلاثة نفر . رجل راض بعلى . ورجل يهوى عثمان . ورجل معتزل » (٣١)

ذلك هو الاعتزال الذى ارتبط بالزهد والتقوى والتعبد في عصر صدر الإسلام ، وهؤلاء هم «المعتزلة » الذين توقفوا في الصراع بين على وخصومه ، ولزموا موقف الحياد بمعناه السلبي ، وانتهى بهم اعتزالهم ، في واقع الأمر ، إلى الخروج من حلبة الصراع . فهل بين موقف هؤلاء وبين موقف واصل بن عطاء والمعتزلة الجدد وجه واحد من وجوه الشبه حتى يكونوا هم أسلاف المعتزلة الجدد ، ويكون واصل وجاعته هم «الاستمرار في ميدان الفكر والنظر لحؤلاء المعتزلة السياسيين أو العمليين » كما يقول الأستاذ نلينو؟!

Y = 10 المعنى الذي يفهم من أصل « المنزلة بين المنزلتين » وهو السبب المباشر لانشقاق واصل وحجته وملابسات نشأته ، وأساليب القول به ، لا تدع مجالا للشك في انعدام الصلتين

<sup>(</sup>٣٣) المصدر السابق. جـ ٣ ص ١١٣.

<sup>(</sup> ٣٤) المصدر السابق. جـ ٣ ص ١١٥.

<sup>(</sup> ٣٥ ) المصدر السابق . جـ ٣ ص ١٣٤ ، ١٣٥ .

<sup>(</sup>٣٦) المصدر السابق. جـ٣ ص ١٠٩.

الفكرية والعملية ما بين أولئك المعتزلة القدامي وهؤلاء المعتزلة الجدد .

فالمنزلة بين المنزلتين ليست توقفا ولا حيادا سلبيا في تقييم مواقف أطراف الصراع في الفتنة التي حدثت في صدر الإسلام. وإنما هي موقف وسط، ولكنه إيجابي، في معالجة الخلاف حول حكم مرتكب الكبيرة، وكان الموقت وقت اشتداد ثورة الخوارج الأزارقة ضد بني أمية، وكان المطروح في الدوائر الفكرية والسياسية وساحات القتال، من قبل الأزارقة: إن بني أمية، وهم أهل كبيرة وفسق، هم كفار مخلدون في النار. ورد عليهم المرجئة بأبهم مؤمنون. ورأى الحسن والقدرية \_ وفيهم عمرو بن عبيد \_ أنهم فسقة منافقون. فجاء واصل ابن عطاء بالقول بالمنزلة بين المنزلتين، عندما تمسك بوصفهم بالفسق، لاتفاق الخوارج والقذرية عليه، ثم حكم بأن منزلتهم هي بين المؤمنين وبين الكافرين. وهم مع ذلك مخلدون في النار، والموقف الذي يقول إن طرفا من أطراف الصراع في المجتمع الإسلامي: فاسق مخلد في النار، لا يوصف بأنه موقف سلبي أو محايد أو امتداد لتلك المواقف التي عميت الأمور على أصحابها فتوقفوا عن الحكم والفصل في أحداث الصراع.

٣ ـ أن القدرية ، قبل هذا الانشقاق الذي سموا بعده بالمعتزلة ، وكذلك المعتزلة بعد هذا الانشقاق ، لم يكونوا محايدين في الموقف من الصراع على السلطة والإمامة في ذلك الحين حتى يكونوا الامتداد لأصحاب ذلك الاعتزال السلبي والحياد الذي كان أشبه بالشلل والتوقف عن المتعامل مع الأحداث . والمشاركة الإيجابية للقدرية وللمعتزلة قد بلغت مستوى الثورة وسل السيف ضد بني أمية ، ثم ضد بني العباس . وسيأتي في الفصول الثلاثة الأولى من ومشاركتهم \_ أو مشاركة تيار منهم في ثورة ابن الأشعث . وثورة القدرية ونشاطها زمن عمر الباب السادس ) ذكر لمعارضتهم ونقدهم للدولة الأموية . وادانتهم لها ولولاتها ومظالمها . ومشاركتهم \_ أو مشاركة تيار منهم في ثورة ابن الأشعث . وثورة القدرية ونشاطها زمن عمر ابن عبد العزيز وهشام بن عبد الملك . ثم ثورة زيد بن على . ثم ثورتهم التي نصبت يزيد بن الوليد بعد أن قتلت الوليد بن يزيد . ثم محاولتهم بناء دولتهم على أنقاض الدولة الأموية ، ثم الوليد بعد أن قتلت الوليد بن يزيد . ثم محاولتهم بناء دولتهم على أنقاض الدولة الأموية ، ثم صراعهم ضد بني العباس عندما اختطف هؤلاء الإمارة من المعتزلة . كل هذه الحقائق – وجانب كبير منها يدرس ويعرض للمرة الأولى \_ تنفي نفيا قاطعا تلك الصورة التي يقدمها الأستاذ « نلينو » عن موقف المعتزلة من الصراع على السلطة والإمامة وتقييمهم لأطراف الصراع على السلطة والإمامة وتقييمهم لأطراف الصراع على ابن عطاء وعمرو بن عبيد بالزهد والتقوى والورع \_ وهماكاناكذلك \_ يكني ليجعلها ، في الفكر ابن عطاء وعمرو بن عبيد بالزهد والتقوى والورع \_ وهماكاناكذلك \_ يكني ليجعلها ، في الفكر

والسياسة ، الامتداد لمن كان زهدهم سببا في حيادهم السلبي ازاء أحداث العصر الذي عاشوا فيه .

وفرق بين أن يكون القول بالمنزلة بين المنزلتين تعبيرا عن موقف أقل تطرفا من موقف الخوارج الأزارقة ، وبين أن يكون حيادا سلبيا كحياد المعتزلة القدماء . والا فحاذا نصنع بتشدد هذا الموقف ، بل وتطرفه ، إذا ما قيس بموقف القدرية . قبل الانشقاق ، فضلا عن موقف المرجئة ؟!

3 - ثم ان النصوص التي ظهرت حديثا لمفكرين معتزلة ، والتي اكتشفت مخطوطاتها بعد أن كتب الأستاذ « نلينو » بحثه ، تقطع بأن سبب هذه التسمية إنما هو ذلك الانشقاق الذى حدث في حركة أهل العدل والتوحيد ، فالذين أضافوا إلى أصول : العدل ، والتوحيد والوعيد ، أصل : المتزلة بين المنزلتين ، اختصوا باسم المعتزلة ، أما الذين رفضوا هذا الأصل الذي قال به واصل بن عطاء فظلوا من أهل العدل والتوحيد دون أن يسموا بالمعتزلة كما هو وضع الحسن البصرى ومن ظل على موقفه . والبلخي يقول عن «سبب تسمية المعتزلة بالاعتزال : والسبب الذي سميت له المعتزلة بالاعتزال أن الاختلاف وقع في أسماء مرتكبي الكبائر من أهل الصلاة ، فقالت الخوارج : إنهم كفار مشركون ، وهم مع ذلك فساق . وقال بعض المرجئة : إنهم مؤمنون ، لاقرارهم بالله ورسوله وبكتابه وبما جاء به رسوله ، وإن لم يعملوا به . فاعتزلت المعتزلة جميع ما اختلف فيه هؤلاء ، وقالوا : نأخذ بما اجتمعوا عليه من تسميتهم بالكفر والإيمان والنفاق من تسميتهم بالكفر والإيمان والنفاق والشرك » (٣٠) . وهذا هو الموقف والتفسير الذي نجده عند القاضي عبد الحبار وغيره من أصحاب الآثار الفكرية الاعتزالية التي اكتشفت أخيرا (٢٨)

٥ ـ إن أهل العدل والتوحيد ، بالبصرة ، كانوا على الرأى القائل بأن مرتكب الكبيرة منافق ، أما المنزلة بين المنزلتين فهو موقف جاء به واصل بن عطاء من المدينة ، أخذه عن أستاذه أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية . وفي ذلك يقول القاضي عبد الجبار ، وهو يتحدث عن الموقف من صاحب الكبيرة : « ذهب الحسن البصرى إلى أنه ليس بمؤمن ولاكافر ، وإنما يكون منافقا ، وإلى هذا ذهب عمرو بن عبيد ، وكان من أصحابه . وذهب

<sup>(</sup>٣٧) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١١١.

<sup>(</sup> ٣٨ ) المصدر السابق. ص ١٥٣ ، ١٥٤ .

واصل بن عطاء إلى أن صاحب الكبيرة لا يكون مؤمنا ولا كافرا ولا منافقا ، بل يكون فاسقا . وهذا المذهب أخذه عن أبى هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية ، وكان من أصحابه . وقد جرت بين واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد مناظرة في هذا ، فرجع عمرو بن عبيد إلى مذهبه ، وترك حلقة الحسن ، واعتزل جانبا ، فسموه معتزليا . وهذا أصل تلقيب أهل العدل بلمعتزلة (٢٩) . . » . فالمعتزل هنا عمرو ، وليس واصلا . لأن عمرا كان هو الأصيل في حلقة الحسن ، لأنه كان بصريا .

7 - H إن هناك من يذهب إلى أن هذه التسمية قد أطلقت بعد موت الحسن ، إذ أن مجلس الحسن وحلقته قد انفرد بها قتادة بن دعامة السدوسي ، وهو من أهل العدل والتوحيد - (القدرية ) - فاعترل عمرو بن عبيد حلقة قتادة ، واعترله نفر معه ، « فسهاهم قتادة : المعترلة » . ( $^{(1)}$  .

 $V-\ddot{n}$  إن اطلاق اسم « المعتزلة » على الزهاد الذين توقفوا فى الفتنة أيام على ، ثم اطلاق هذا الاسم على واصل وصحبه ليس دليلا على وجود صلات فكرية أو عملية أو شبه فى الموقف وأسلوب معالجة الأحداث بين الفريقين . . فثلا عندما فر مروان بن الحكم ، بعد مقتل عثمان ، إلى معاوية مع بعض أنصار عثمان ، كتب معاوية إلى عمرو بن العاص يقول : « وقد سقط إلينا مروان بن الحكم فى رافضة أهل البصرة ! ((1)) » .. فهؤلاء « رافضة » هو اهم مع عثمان ومعاوية ، ولا أحد يستطيع أن يقول بوجود شبه بينهم وبين « الرافضة » الذين نشئوا من بعد وكان هواهم مع على ضد الأمويين وغيرهم من الفرقاء ، فالاتفاق فى اللفظ لا يكفى دليلا على التشابه أو التقارب ، فضلا عن الاتحاد ، فى مثل هذه الأمور .

٨ ـ وأخيراً .. فإن القول بالمنزلة بين المنزلتين لم يكن هو الأصل الذي يضم تقييم واصل ابن عطاء وجاعته لأحداث الفتنة التي وقعت على عهد على ، حتى يكون هو الامتداد لموقف المعتزلة القدماء .. ذلك أن « توقف » واصل في تحديد من هو المخطئ أو من هو الفاسق من أطراف ذلك الصراع كان يمثل أصلا مستقلا غير أصل « المنزلة » الذي سبب الانشقاق في

<sup>(</sup> ٣٩) (شرح الأصول الخمسين) ص ١٣٧ ، ١٣٨ .

<sup>(</sup>٤٠) (خطط القريزي) جـ٣ ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤١) (وقعة صفين) ص ٣٤.

صفوف القائلين بالعدل التوحيد .. فأصول الفرقة كما كانت على عهد واصل هي :

- ١ \_ التوحيد .
- ٢ \_ العدل .
- ٣\_ المنزلة بين المنزلتين.

٤ ـ « قوله فى الفريقين من أصحاب الحمل وأصحاب صفين : أن أحدهما مخطئ لا بعينه ، وكذلك قوله فى عثان وقاتليه وخاذليه : أن أحدهما فاسق لا محالة ، كما أن أحد المتلاعنين فاسق لا بعينه (٤٢) ».

وهكذا نرى أن تسمية فرقة واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد بالمعتزلة ، بعد انشقاقهم عن أصحاب الحسن ، إنما كان أمرًا آخر يختلف فى المضمون عن اطلاق تلك التسمية على أولئك الزهاد الذين توقفوا فى الفتنة زمن على . . واتخذوا من أحداثها موقفا هو اللاموقف ، فكان وجودهم فيها هو والعدم سواء .

لقد نشأت المعتزلة كامتداد متطور للفرقة القديمة التي كان يطلق عليها خصومها «القدرية». وكان هذا التطور ناتجا عن القول بالمنزلة بين المنزلتين ، الذي أحدث الانشاق في صفوف أصحاب الحسن في العقد الأول من القرن الثاني الهجري.

فسلف المعتزلة هم : أهل العدل والتوحيد القدامي ، وليس معتزلة الصراع والفتنة التي حدثت في صدر الإسلام .

<sup>(</sup>٤٢) (الملل والنحل) جـ ١ ص ٦٨ ــ ٧٣.

## الفصل المثاني ماذا يُمثل المعتزلة؟؟

رفضت الخوارج عصبية قريش التى تركزت فى بنى أمية . واستئثارها بالسلطة ، ومن ثم لعبت القبائل العربية ، غير قريش ، دورا بارزا فى حروب الخوارج ضد بنى أمية وعصبيتها وبالرغم من انكار الخوارج للتعصب القبلى ، وتمثيلهم روح الإسلام الداعية إلى المؤاخاة والمساواة بين الشعوب والقبائل ، وبالرغم من انضهام الموالى إلى حركتهم وحربهم فى صفوفهم على قدم المساواة مع العرب . بالرغم من ذلك نلاحظ أن قبيلة بكر ، مثلا ، قد لعبت أهم الأدوار فى قيادة ثورات الخوارج ضد الأمويين فى عصرهم الأخير(۱) . كما لا نجد قرشيا واحدا من بين الذين تولوا امارة الخوارج فى ذلك التاريخ .

ولقد رفضت الشيعة كذلك عصبية قريش واستئثارها بالسلطة دون آل البيت ، وضمت في صفوفها كثرة من الموالى ، فكانت موطن كثير من الأفكار والحركات الشعوبية ، بالمعنى العرقى ، والتى لا تطلب المساواة بالعرب فقط \_ وهذا تيار مشروع فى الشعوبية \_ وانما طلبت أن تكون السيادة للعنصر الفارسي ، وأن يرتد مركز العنصر العربي فى الدولة إلى الوراء.

أما المعتزلة ، فإنها قد نبعت من بيت عربي قرشي هاشمي ، هو بيت محمد بن الحنفية : علم ابنه الحسن غيلان الدمشق ، الذي انطلق ليكون « القدرية » ، بعد أن تباهي به الحسن في موسم الحج وقال : إنه حجة على أهل الشام . ولكن هذا الفتي مقتول (٢) ؟! . وأخذ واصل بن عطاء عن أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية ، حتى قال عنه القاضي

<sup>(</sup>١) (الخوارج والشيعة) ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢١٥.

عبد الجبار: لقد كان واصل كتابا صنفه أبو هاشم ؟! (٣) .

نبعت هذه الدعوة من هذا البيت العربي ، فتلقفها جيل من الموالى كان من بينه أبرز فرسانها الذين جعلوا منها تيارا فكريا لعله أهم التيارات الفكرية التي شهدها الإسلام وليجعلوا منها فرقة وحزبا على جانب هام من التنظيم ، ولتقوم على أيديهم وتحت قيادتهم بأهم الأدوار وأخطرها في تاريخ العرب والمسلمين .

فأبرز أئمة أهل العدل والتوحيد ، والمعتزلة فى نشأتها المبكرة ومرحلة شبابها ونضجها كانوا من الموالى :

- « فأبو مروان غيلان بن مسلم الدمشقى . كان من موالى عثمان بن عفان . وهو من أصل مصرى ( قبطى ) ، ولذلك يلقب أحيانا بغيلان القبطى ( أ ) .
- \* وأبو حذيفة واصل بن عطاء . هو من موالى بنى هاشم . والبعض يقول إنه من موالى ضبة ويقول آخرون أنه من موالى مخزوم (٥) .
  - « والحسن بن أبي الحسن البصري . من الموالي ، وكان أبوه من سبي ميسان (١) .
- \* وأبو عثمان عمرو بن عبيد بن باب . من موالى بنى العدوية ، وكان أبوه من سبى كابل ، أحد تغور بلخ (٧) .
- \* وأبو بكر أيوب بن أبى تميمة السختياني ( ١٣١ هـ ) . كان من موالى عنزة . وهو من أهل العدل الذين لم يتبعوا واصلا في القول بالمنزلة بين المنزلتين ، وتبع الحسن عند انشقاق المعتزلة (٨) .
- \* وأبو عبد الله يونس بن عبيد ( ١٣٩ هـ ) . هو من موالى عبد القيس ، وكان ممن تبع الحسن عند انشقاق المعتزلة (٩) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٤) (المعارف) ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٥) الشريف المرتضى (أمالي المرتضى) ق ١ ص ١٦٣ . تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م .

<sup>(</sup>٦) (المعارف) ص ٤٤١.

<sup>(</sup>٧) (أمالى المرتضى) ق ١ ص ١٦٩ . و (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ٣٣ و (فضل الاعتزال) ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٨) (طبقات ابن سعد) جـ ٧ ق ٢ ص ١٤.

<sup>(</sup>٩) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ٢٣.

- \* وأبو المعتمر سلمان بن طرخان التيمي (١٤٣ هـ). كان من موالى عمرو بن مرة بن عبادة ، من ضبيعة (١٠).
- ، وأبو بكر محمد بن سيرين (١١٠ هـ). كان مولى لانس بن مالك ، وكان أبوه عبدا لانس من سبى عين تمر بميسان (١١٠ .
- » وعطاء بن يسار ( **٩٤** هـ ) . كان مولى لميمونة بنت الحارث الهلالية ، زوج الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ (١٢) .
  - » وأبو محمد عمرُو بن دينار (١١٥ هـ). كان من موالي جمح (١٣٠).
  - « وهشام بن أبي عبدالله الدستوائي (١٥٣ هـ) من موالي بني سدوس (١٤).
- » وأبو النصر سعيد بن أبي عروبة (١٥٧هـ). من موالي بني عدى بن يشكر (١٥٠).
- \* وأبو عبيدة حميد بن طرخان الطويل (١٤٢ هـ). كان من موالى طلحة بن عبد الله ابن حلف \_ ( طلحة الطلحات ) \_ من خزاعة (١٦) .
  - « وأبو يسار عبد الله بن أبي نجيح ( ١٣١ هـ). كان من موالى ثقيف (١٧).
- \* ومكحول الدمشقي (١١٣ هـ). كان من سبى كابل. مولى لامرأة من هذيل (١٨).
  - « وغندر : محمد بن جعفر ( ١٩٤ هـ ) . كان من موالى هذيل (١٩) .
- \* وأبو عبيدة عبد الوارث بن سعيد التنورى ( ١٨٠ هـ). كان من موالى بني العنبر. من تميم (٢٠٠).
  - \* وصالح المرى . كان من موالى بني مرة ، من عبد القيس (٢١) .

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق. جـ٧ ق ٢ ص ١٨.

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق. جـ٧ ق ٢ ص ١٤٠ ــ ١٥٠ و (المعارف) ص ٤٤٢، ٤٤٣.

<sup>(</sup>۱۲) (طبقات ابن سعد) جر۷ ق ۲ ص ۱۳ ، ۱۲۹ ، ۱۳۰ .

<sup>(</sup>١٣) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٧٨. و(المعارف) ص ٤٦٨

<sup>(</sup>١٤) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ٣٧. و(المعارف) ص ٥١٢.

<sup>(</sup>١٥) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ٣٣. و(المعارف) ص ٥٠٨.

<sup>(</sup>١٦) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ١٧. و(المعارف) ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>١٧) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص٧٩.

<sup>(</sup>١٨) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ١٦٠ ، ١٦١ ، و(المعارف) ص ٢٥٢ ، ٤٥٣.

<sup>(</sup>١٩) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ٤٩.

<sup>(</sup>۲۰) (المعارف) ص ۱۲ه.

<sup>(</sup>٢١) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق ٢ ص ٣٩. و(المعارف) ص ٤٢٠.

- \* وأبو عبد الله محمد بن اسحاق (١٥١ هـ ٧٦٨ م). كان مولى لقيس بن مخرمة بن عبد المطلب بن عبد مناف ، وكان جده من سبى عين تمر (٢٢).
  - « وأبو خالد مسلم بن خالد الزنجي ( ١٨٠ هـ ) . كان من موالى مخزوم <sup>(٢٢)</sup> .
- \* والعلاف ، أبو الهذيل محمد بن الهذيل ( ٢٣٥ هـ ٨٤٩ م ). كان من موالى عبد القيس (٢٤٠).
  - \* والنظام ، إبراهيم بن سيار ( ٣٣١ هـ ٨٤٥ م ) . كان من موالى الزياديين (٢٥٠ .
- \* والجاحظ ، أبو عثمان عمرو بن بحر ( ٢٥٥ هـ ٨٦٨ م ) . كان مولى لابى القلمس عمرو ابن قلع الكنانى ثم الفقيمي (٢٦٠ .
  - هذا نفر من أعلام المعتزلة الأوائل الذين كانوا من الموالى.

وجدير بالملاحظة كذلك أن عددا كبيرا من هؤلاء الموالي كانوا «رواة»، أى كانوا مؤرخين، ومن هناكان تعرضهم بالدراسة والنقد والتقييم لأحداث الصراع السياسي الذي عرفته الأمة في صدر الإسلام. فالحسن البصري كان أبرز علماء التاريخ في عصره، حتى اشتهر بأنه العالم في «الفتن والدماء». أي في الثورات والحروب! وكذلك اشتغل بالرواية: عمرو بن عبيد، وهشام الدستوائي، وحميد الطويل، وعبدالله بن أبي نجيح، ومكحول الدمشقي (الشامي). وعبد الوارث بن سعيد، وغندر: محمد بن جعفر، ومحمد بن اسحاق (۲۷).

وفى الوقت الذى أدى انخراط الموالى فى حركة الشيعة إلى ظهور الشعوبية فيها ، فكرا وعملا ، فإن المعتزلة ، رغم هذا العدد من الموالى فى قيادتها ، لم تعرف الفكر الشعوبي ولا المواقف الشعوبية على الاطلاق ، وعلى العكس من ذلك قدم كثير من مفكريها مفاهيم بحديدة عن العلاقات القائمة والتى يجب أن تقوم بين الشعوب التى تتكون منها الأمة والجاعة المسلمة ، فتخطوا بهذه المفاهيم عصبيات العرق والجنس واللون ، وفضلوا العلاقات القائمة

<sup>(</sup>۲۲) (المعارف) ص ٤٩١، ٤٩٢.

<sup>(</sup> ٢٣ ) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٨٠ .

<sup>(</sup>۲٤) (أمالى المرتضى) ق ۱ ص ۱۷۸ .

<sup>(</sup> ٢٥ ) المصدر السابق. ق ١ ص ١٨٧.

<sup>(</sup>۲۲) المصدر السابق. ق ۱ ص ۱۹۶.

<sup>(</sup>٢٧) انظر فهارس أعلام (تاريخ الطبرى) ففيها أسماء هؤلاء الرواة وغيرهم ..

على التفاعل الحضارى ، وكانوا طلائع المفكرين الذين قدموا مفهوم العروبة ، بالمعنيين الحضارى والثقافى . فى مواجهة معنيهها العرقى والقبلى ، فى نفس الوقت الذى هاجموا فيه فكر الشعوبية ومواقف الشعوبيين .

فالجاحظ ، مثلا ، وهو من الموالى ، يهاجم الشعوبية فيقول : « واعلم أنك لم تر قوما أشقى من هؤلاء الشعوبية ، ولا أعدى على دينه ، ولا أشد استهلاكا لعرضه ، ولا أطول نصبا ولا أقل غنما ، من أهل هذه النحلة . وقد شنى الصدور منهم طول جثوم الحسد على أكبادهم ، وتوقد نار الشنآن فى قلوبهم ، وغليان تلك المراجل الفائرة ، وتسعر تلك النيران المضطرمة ، ولو عرفوا أخلاق كل ملة ، وزى كل لغة ، وعللهم فى اختلاف اشاراتهم وآلاتهم ، وشمائلهم وهيئاتهم ، وما علة كل شىء من ذلك ، ولم اختلقوه ؟ ولم تكلفوه ؟ لأراحوا أنفسهم ، ولحفت مئونتهم على من خالطهم » (٢٨) .

كما يتحدث عن أثر التعايش والتفاعل بين الأجناس المختلفة ، والاشتراك في اللغة والثقافة والولاء للحضارة الجديدة ، وكيف يثمر ذلك «أخلاقا وشهائل» جديدة ومتحدة ، وكيف تقوم هذه الروابط مقام النسب والولادة من رحم واحدة ، فيقول : إن العرب قد جعلت تقوم هذه الروابط مقام النسب والولادة من رحم واحدة ، فيقول : إن العرب قد جعلت الفصاحة ، وسلخ طباعه من طبائع العجم . وسواه تلك التسوية ، وصاغه تلك الصياغة ، ثم حباه من طبائعهم ومنحه من أخلاقهم وشهائلهم ، وطبعه من كرمهم وأنفتهم وهممهم على أكرمها فكان أحق بذلك النسب وأولى بشرف ذلك الحسب ... وإن العرب لما كانت واحدة فاستووا في التربية وفي اللغة والشهائل والهمة وفي الأنف والحمية ، وفي الأخلاق والسجية فسبكوا سبكا واحدا ، وكان القالب واحدا ، تشابهت الأجزاء وتناسبت الأخلاط ، وحين فسبكوا سبكا واحدا ، وكان القالب واحدا ، تشابهت الأجزاء وتناسبت ولادة أخرى صار ذلك أشد تشابها في باب الأعم والأخص ، وفي باب الوفاق والمباينة من بعض ذوى الأرحام . جرى عليهم حكم الاتفاق في الحسب ، وصارت هذه الأسباب ولادة أخرى حتى تناكحوا عليها وتصاهروا من أجلها ، وامتنعت عدنان قاطبة من مناكحة بني اسحق وهو أخو اسماعيل ، وجادوا بذلك في جميع الدهر لبني قحطان ، وهو ابن عابر (٢٠٠) ، فني

<sup>(</sup>٢٨) (البيان والتبيين) جـ ٣ ص ٤٠٥، ٤٠٦، طبعة بيروت سنة ١٩٦٨م.

<sup>(</sup> ٢٩ ) اللهاة : جزء من أقصى سقف الفم مشرف على الحلق .

<sup>(</sup>٣٠) عابر هو والد قحطان ، وأبوه شالح بن ارفكشاد . كذلك جاء فى العهد القديم ، الاصحاحين ١٣:١١ .

اجماع الفريقين على التناكح والمصاهرة ، ومنعها من ذلك جميع الأمم : كسرى فا دونه دليل على أن النسب عندهم متفق ، وأن هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة . وأن الموالى بالعرب أشبه ، وإليهم أقرب ، وبهم أمس ، لأن السنة جعلتهم منهم ... إن الموالى أقرب إلى العرب في كثير من المعانى ، لأنهم عرب في المدعى والعاقلة (٣١) ، وفي الموراثة ، وهذا تأويل قول الرسول : «مولى القوم منهم » و «مولى القوم من أنفسهم » و «الولاء لحمة كلحمة النسب » ، وعلى شبيه ذلك صار حليف القوم منهم ، وحكمه حكمهم ... وإذا عرف ذلك سامحت النفوس . وذهب التعقيد ومات الضغن ، وانقطع سبب الاستثقال ، ولم يبق إلا التنافس » (٢٢) .

举 恭 崇

ومن القسمات التي امتاز بها المعتزلة أنهم كانوا في الفكر العربي الإسلامي طلائع ذلك النوع من المفكرين الذين نسميهم «الفلاسفة الإلهيون».

فهم قد نشئوا ونشأت المعتزلة بعد الفتح واختلاط العرب بشعوب البلاد المفتوحة وتصادم الملل والنحل والمذاهب في هذا المجتمع الجديد، وكان للجدل الحرفي هذه البيئة سوق رائجة وأندية عديدة يتنافس على استضافتها في قصورهم الخلفاء والأمراء والولاة والأثرياء. ثم هم قد انحدر عدد كبير منهم من أصول غير عربية، ثم أصبحوا عربا ومسلمين بالفكر والثقافة والحضارة والولاء، فجمعوا بين ميراث الشعوب المفتوحة في غير تعصب بلفكر وبين اضافات الفكر القرآئي والاسلامي ومميزات العرب في بساطة التفكير.

ولقد وجد المعتزلة أن السبيل إلى نصرة العقائد الإسلامية في صراعها مع النحل والمذاهب الأخرى يتطلب التسلح بذات الأسلحة التي يتسلح بها الخصوم ، وفي مقدمتها أسلحة الفلسفة اليونانية في الجدل والبرهنة والحجاج . فدرسوا الفلسفة كلى يدافعوا بها عن الدين ، وجمعوا بين الفكر الديني الإسلامي وبين علوم الأوائل . فكان لنا منهم ذلك المزيج الجديد من الفلاسفة الإلهيين . وعلى حين كانت نقطة الضعف عند أهل السنة وبخاصة أصحاب الحديث هي عجزهم أمام الخصوم ، لجهلهم بأسلحة الفلسفة التي رفضوا التسلح بها . كان إقدام

<sup>(</sup>٣١) العصبة ، وكان القاتل تتحمل عاقلته ، أي عصبته ، دية قتيله .

<sup>(</sup>٣٢) (رسائل الجاحظ) جرا ص ٢٩ ـ ٣١، ١١ ـ ١٤، ٣٤.

المعتزلة على ارتياد هذا المحال هو السبب فى قوتهم وقوة عارضتهم ، والعامل الذى جعل منهم أبرز المدافعين عن الإسلام ، وكما يقول (جيوم): فإن « قوة الحركة الاعتزالية مردها جهود أولئك الذين حاولوا أقصى ما فى طوقهم اقامة علم الكلام الإسلامى على أسس ثابتة من الفلسفة ، مصرين فى الوقت نفسه على أن تكون تلك الأسس منطقية ، ثم الانسجام بينها وبين الفلسفة التى يجب أن تدرس بوصفها من صميم العقيدة الدينية » (٣٣).

لقد حاول المعتزلة أن ينهضوا بالمهمة الصعبة ، بل بأصعب المهام التي تطرح في أية ثقافة من الثقافات. فمن السهل أن ينحو الإنسان منحى يكتفي فيه عن الفلسفة بالدين ، أو العكس ، أما أن يجتهد كي تتدين الفلسفة ويتفلسف الدين ، دون تزيد أو اخلال أو تلفيت فتلك أصعب المهام. وتلك هي المهمة التي ارتاد المعتزلة ميدانها في حضارتنا العربية الإسلامية. وكما يقول الأستاذ الدكتور مدكور فإن «المعتزلة المخلصين لم يستخدموا العقل هذا الاستخدام المفرط ، وبذلوا جهدهم في أن يوفقوا بينه وبين الدين ، وأن يردوا على شبه الزنادقة والملحدين بكل ماأوتوا من حجة بينة وبرهان قاطع » (٢١).

والحديث عن صعوبة تلك المهمة ليس من مكتشفات عصرنا الحديث ، الذي يدرك أهله صعوبة التوفيق بين الفلسفة والدين . وانما المعتزلة أنفسهم قد اكتشفوها ، ومع ذلك ارتادوا ميدانها ، لادراكهم أن لا سبيل سواها لخلق التوازن لدى المفكر والمجتمع على السواء .

والجاحظ يتحدث عن هذه المهمة ، فيضع يدنا على نهج المعتزلة وسبيلهم عندما يقول في عبارات جامعة يصف المتكلمين ، وما يجب أن يكونوا عليه ، فيقول : « ... وليس يكون المتكلم جامعا لأقطار الكلام ، متمكنا من الصناعة . يصلح للرياسة ، حتى يكون الذي يحسن من كلام الفلسفة . والعالم عندنا هو الذي يجمعها . والمصيب هو الذي يجمع تحقيق التوحيد واعطاء الطبائع حقها من الأعال . ومن زعم أن التوحيد لا يصلح إلا بابطال حقائق الطبائع . فقد حمل عجزه على الكلام في التوحيد وكذلك إذا زعم أن الطبائع لا تصح إذا قرنها بالتوحيد ، ومن قال هذا فقد حمل عجزه على الكلام في التوحيد الكلام في التوحيد والكلام في التوحيد والكلام في التوحيد على الكلام في التوحيد على الكلام في التوحيد الكلام في التوحيد الكلام في التوحيد إذا قرنها بالتوحيد ، ومن قال هذا فقد حمل عجزه على الكلام في الطبائع . وإنما يبأس منك الملحد إذا لم يدعك التوفر على التوحيد إلى بخس حقوق

<sup>(</sup>٣٣ ) الفريد جيوم (الفلسفة وعلم الكلام) بحث منشور بكتاب (تراث الاسلام) ص ٣٧٩. ترجمة جرجيس فتح الله طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

<sup>(</sup> ٣٤ ) إبراهيم بيومي مدكور ( في الفلسفة الاسلامية ) ص ٨٣ ، طبعة دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٨ م .

الطبائع ، لأن فى رفع أعلمها رفع أعيانها ، وإذا كانت الأعيان هى الدالة على الله فرفعت الدليل ، فقد أبطلت المدلول عليه ، ولعمرى إن فى الجمع بينهما لبعض الشدة ! . وأنا أعوذ بالله تعالى أن أكون كلما غمز قناتى باب من الكلام صعب المدخل ، نقضت ركنا من أركان مقالتى ! ومن كان كذلك لم ينتفع به » ! (٣٥٠) .

وقد يتبادر إلى الذهن أن تلك الميزة قد جاءت إلى المعتزلة متأخرة ، بعد أن ترجمت الفلسفة اليونانية على عهد العباسيين ، والمأمون بالذات . ولكن الحقيقة تدعو إلى القول بأن هذه الميزة قد تدعمت ونمت بترجمة فلسفة اليونان ، غيرأن المعتزلة ، ومن قبلهم أسلافهم من أهل العدل والتوحيد ، حتى قبل الانشقاق المعتزلى ، قد امتازوا بالنظر الفلسفى فى أمور الدين منذ نشأتهم الأولى ، فهذه السمة كانت لهم منذ النشأة الأولى . فهم تيار العقل فى الفكر الإسلامي حتى قبل حركة الترجمة عن اليونان وغيرهم من القدماء . فكتاب الطبقات يصفون الحسن بن محمد بن الحنفية \_ أستاذ غيلان الدمشقى \_ بقولهم : « ... وكان من ظرفاء بنى هاشم وأهل العقل منهم ! » (٣٦) .

ومعبد الجهنى ( ٨٠ هـ ) وأتباعه ، وهو الذى أجمع الرواة على أنه أول من تكلم بالقدر في البصرة ، يصف خصومه طريقته وطريقة أتباعه في البحث عن الحقيقة فيقولون : « انه قد ظهر قبلنا ناس يقرءون القرآن . ويتقفرون العلم » (٣٧) أى يطلبونه ، ويتتبعونه . ويجمعونه . ويبحثون عن غامضه . ويستخرجون خفيه ! .

فهو موقف قديم. ونهج عريق ، وقسمة أصيلة من قسمات أهل العدل والتوحيد. ولقد نبعت هذه القسمة الاعتزالية من مكانة العقل عندهم ، والمركز الذي أحلوه اياه إذا ما قيس بالنصوص والمأثورات.

وفى الحق ، فإن مقام العقل عند المعتزلة هو صفحة من الصفحات المشرقة فى حضارة العرب والمسلمين ، إن لم يكن أكثر هذه الصفحات شرفا وتشريفا . فالعقل عندهم هو « وكيل الله » عند الإنسان ، جعل إليه أزمة أموره (٣٨) وقيادة نشاطاته . وهم يطلبون أن يدعم

<sup>(</sup>٣٥) (الحيوان) جـ ٢ ص ١٣٤، ١٣٥. تحقيق عبدالسلام هارون. طبعة القاهرة، الثانية.

<sup>(</sup>٣٦) (طبقات ابن سعد) جـ٥ ص ٦٧.

<sup>(</sup>۳۷) (صحیح مسلم) بشرح النووی جرا ص ۱۵۵، ۱۵۹.

<sup>(</sup>٣٨) (رسائل الجاحظ) جـ ١ ص ٩٢.

الإنسان عقله الغريزي بعقله المكتسب. فذلك هو السبيل لبلوغ غاية الكمال (٢٩).

وعندما يعرض المعتزلة للأدلة وترتيبها ، يختلفون اختلافا أصيلا عن أصحاب الحديث وأهل السنة فى تعداد هذه الأدلة وترتيبها ، فهى عند أهل السنة : الكتاب ، والسنة والاجماع ، على هذا الترتيب . بينما هى أربعة عند المعتزلة ، يضيفون العقل إلى هذه الثلاثمة ويقدمونه عليها جميعا ، بل ويرون أنه الأصل فى جميع هذه الأدلة . يقولون :

«الأدلة \_ أولها: دلالة العقل، لأنه به يميز بين الحسن والقبيح، ولأنه به يعرف أن الكتاب حجة، وكذلك السنة، والإجاع. وربما تعجب من هذا الترتيب بعضهم، فيظن أن الأدلة هي الكتاب، والسنة، والإجاع، فقط، أو يظن أن العقل إذا كان يدل على أمور فهو مؤخر، وليس الأمركذلك، لأن الله تعالى لم يخاطب إلا أهل العقل، ولأنه به يعرف أن الكتاب حجة وكذلك السنة والإجاع، فهو الأصل في هذا الباب. وإن كنا نقول: إن الكتاب هو الأصل من حيث أن فيه التنبيه على ما في العقول، كما أن فيه الأدلة على الأحكام. وبالعقل يميز بين أحكام الأفعال وبين أحكام الفاعلين، ولولاه لما عرفنا من يؤاخذ على عا يتركه أو بما يأتيه، ومن يحمد ومن يذم، ولذلك تزول المؤاخذة عمن لا عقل له. ومتى عرفنا بالعقل الها منفردا بالالهية، وعرفناه حكيا. نعلم في كتابه أنه دلالة، ومتى عرفناه مرسلا للرسول ومميزا له بالاعلام المعجزة من الكاذبين، علمنا أن قول الرسول حجة. وإذا قال حجمة المتى على الله عليه وسلم \_ : « لا تجتمع أمتى على خطأ، وعليكم بالجاعة » علمنا أن الاجماع حجة (١٤).

فالعقل هو أول الأدلة ، وليس ذلك فقط ، بل هو أصلها الذى به يعرف صدقها وبواسطته يكتسب الكتاب والسنة والاجاع قيمة الدليل وحجيته .

وكذلك الحال فى معرفة الأصول الشرعية ، إذ يرى المعتزلة أن العقل هو سبب معرفة هذه الأصول ، بل سببها شبه الوحيد ، لأننا لا نحتاج معه فى معرفتها إلا إلى حذق اللسان العربى عندما يتعلق الأمر بحجج السمع نحاصة . يقولون : أما وقد « ثبت وجوب النظر فى الأصول الشرعية ، فالسبب المؤدى إلى معرفتها والعمل بها شيئان :

<sup>(</sup>٣٩) المصدر السابق جرا ص٩٦.

<sup>(</sup>٤٠) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٢٧.

أحدهما : علم الحس ، وهو العقل ، لأن حجج العقل ، أصل لمعرفة الأصول ، إذ ليس تعرف الأصول إلا إبحجج العقول .

والسبب الثانى: في معرفة الأصول الشرعية: معرفة لسان العرب، وهو معتبر في حجج السمع بخاصة (١١) ».

وهذه المكانة العالية التى وضع المعتزلة العقل فيها ، وتقديمهم له على غيره من الأدلمة أدلة المعرفة اللدينية ، ما تعلق منها بالأصول أو بالفروع ، قد قادا المعتزلة إلى حيث تميزوا عن أهل السنة وأصحاب الحديث في الموقف من نوع العلاقة بين «المعقول » و «المنقول » ، وأيها الأصل والأساس ؟ ومن منها الذي جاء بيانا وتفصيلا للثابت والأولى والأصيل ؟؟ . وهذه القضية قد عرض لها القوم في مجالات عدة ، من أشهرها قضية : الحسن والقبح ، هل هما ذاتيان ، أي يدركان بالعقل دون توقف على النص والمأثور ؟ \_ وهو مذهب المعتزلة \_ أو أن الشيء حسن أو قبيح لأن هناك نصا يقول لنا : أن هذا حسن وهذا قبيح ؟ \_ وهو موقف أهل السنة وأصحاب الحديث \_

لقد اعتمد المعتزلة على العقل ، ووثقوا بحكمه فى التحسين والتقبيح دونما حاجة إلى النصوص والمأثورات ، بل وأوجبوا عرض هذه النصوص والمأثورات على العقل ، فهو الحكم الذى يميز صحيحها من منحولها ، ولا عبرة بالرواة ورجالات السند ، مها كانت هالات القداسة التي أحاطها بهم المحدثون ، إنما العبرة بحكم العقل فى هذا المقام .

وهذا التقديم للعقل وبراهينه على النقل ونصوصه قاد المعتزلة إلى القول بأن الشرع لم يأت ، مطلقا ، بما يخالف العقل ، بل إن ما جاء به إما أن يكون واجبا بالعقل أو جائزا فى نظره .. « فلم يرد الشرع إلا بما أوجبه العقل أو جوزه ، ولم يرد بما حظره العقل أو أبطله » واحتجوا على ذلك بأن أدلة الشرع وأمثاله لا يعقلها إلا العالمون وذوو العقول والنهى ، وهذا هو المراد بقوله \_ سبحانه \_ : « وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون » (٢٤) ، وبقوله تعالى : « إن فى ذلك لآيات لأولى النهى » (٢٤) .. وهكذا كانت حجج العقل

<sup>(</sup>٤١) (أدب القاضي) جـ ١ ص ٢٧٤، ٢٧٥.

<sup>(</sup> ٤٢ ) العنكبوت : ٤٣ .

<sup>(</sup> ٤٣ ) طه : ٥٤ ، ١٢٨ .

وبراهينه قاضية على حجج السمع وحاكمة فى أمرها ، أى \_ بعبارتهم \_ « صارت حجج العقول قاضية على حجج السمع ، ومؤدية على علم الاستدلال ، ولذلك سمى كثير من العلماء العقل : أم الأصول » . (١٤)

وإذا كان مستحيلا ، عند المعتزلة ، أن يأتى الشرع بما يحيله العقل أو يبطله ، فما وظيفة الشرع اذن ؟ إن وظيفته أن يفصل ما هو محمل فى العقل ، ويقرر ما هو مركب فيه ، ويؤكد ما أودعه فيه الخالق \_ سبحانه \_ ذلك « أن ما تأتى به الرسل لا يكون إلا لتفصيل ما تقرر جملته فى العقل . إن وجوب المصلحة وقبح المفسدة متقرران فى العقل ، إلا أننا لما لم يمكنا أن نعلم ، عقلا ، أن هذا الفعل مصلحة وذلك مفسدة ، بعث الله إلينا الرسل ليعرفونا ذلك من حال هذه الأفعال ، فيكونوا قد جاءوا بتقرير ما قد ركبه الله تعالى فى عقولنا ، وتفصيل ما قد تقرر فيها . وصار الحال فى ذلك كالحال فى الأطباء ، إذا قالوا : إن هذا البقل ينفع وذلك يضر ، وكنا قد علمنا قبل ذلك أن دفع الضرر عن النفس واجب وجر النفع إلى النفس حسن ، فكما لا يكون ، والحال ما قلناه ، قد أتوا بشىء مخالف للعقل ، فكذلك حال هؤلاء الرسل » . (مع)

وكما رفض المعتزلة اتخاذ النقل ، من دون العقل ، سبيلا للمعرفة ، كذلك رفضوا طريق التقليد ، لأن التقليد كما يكون فى الحق يكون فى الباطل ، وكما يكون فى الصحيح يكون فى الفاسد ، وكما يكون فيما ثبت بالدليل يكون فيما لا دليل عليه ، فالتقليد ، عندهم « ليس بطريق للعلم ، لأن الباطل كالحق فى ذلك » (٢١) وهذا معلم هام من المعالم المميزة بينهم وبين أهل السنة وأصحاب الحديث .

وكان لابد للمعتزلة ، وهذا هو مقام العقل عندهم ، أن يعرضوا للموقف من السنة المروية في كتب الأحاديث ، لأن الباحث عن القضايا الحلافية في تراثنا الإسلامي لابد واجد الأحاديث المتعارضة والمتناقضة المروية ، وبالأسانيد المعتمدة ، في كل قضية من هذه القضايا .

فهناك الأحاديث التي تفضل أبا بكر على جميع الصحابة ، وتلك التي تفضل عليا

<sup>(</sup> ٤٤ ) (أدب القاضي ) ج ١ ص ٢٧٤ ، ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٤٥) (شرح الأصول الحمسة) ص ٥٦٥. وانظر كذلك (أدب الدنيا والدين) ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤٦) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٧٠.

عليهم ، وأخرى تفضل عليهم عمر بن الخطاب.

وهناك الأحاديث التي تفضل العرب ، وتلك التي تفضل الفرس ، وأخرى تمدح المصريين وتتحدث عن خصائصهم في الجندية مثلاً.. الخ.

وهناك الأحاديث التي تمدح المدن والأقاليم ، سواء ماكان قد فتح منها على عهد النبي في شبه الجزيرة ، أم ما لم يتم فتحه الا بعد وفاته .

وهناك أحاديث الوصية والنص فى الإمامة: بعضها ينص على على .. وبعضها على أبى بكر .. وبعضها على العباس بن عبد المطلب .. الخ .. الخ .. ومن ثم كان لابد للمعتزلة وهذا مقام العقل عندهم ، وذلك هو موضعه من النصوص والمأثورات المروية ــ وهو موضع القاضى والحاكم ــ كان لابد لهم من التعرض للموقف من الحديث .. وهم عندما عرضوا لهذه الجزئية ، قرروا عدة مبادئ ، من أهمها:

ا \_ التنبيه إلى أن هناك الكثير من الأحاديث الموضوعة والمنحولة ، والتي نسبت زورا وكذبا لرسول الله \_ عليه الصلاة والسلام \_ ، ورووا عن « شعبة » \_ وهو الذي يقال : إنه أمير المؤمنين في الحديث \_ أنه قال : « ما أنا من شيء أخوف مني أن يدخلني النار من الحديث . لا تكاد تجد أحدا فتش هذا الحديث تفتيشي ، وقد نظرت فيه فوجدت لا يصح منه الثلث ! » (٧٤)

Y \_ التنبيه إلى أنه ليس معنى أن الرسول قد قال هذا الحديث ، وأن الراوى قد سمعه منه ، أن الاستدلال به صحيح ، فهناك الملابسات التى قيل فيها الحديث ، والظروف التى قيل لأجلها ، والراوى قد يصدق فى الرواية ولكنه لا يضع الحديث فى موضعه ، لأن كتب الحديث قد صنفت الأحاديث تصنيفا موضوعيا ، ولم تحفل ، فى الغالب ، بما يقابل أسباب النزول فى القرآن ، وهى أسباب قول الحديث وظروف التحدث به ويروى المعتزلة عن عروة ابن الزبير قوله فى أبى هريرة « ... وهو يحدث الحديث الكثير : صدق ، وكذب ! فقيل له : ما المراد بذلك ؟ فقال : أما أن يكون سمع بذلك من النبى فلا شك فيه ، ولكن منها ما لم يضعه فى موضعه » . (٨٤) .

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق. ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤٨) المصدر السابق. ص ١٥١.

٣- إنهم ، وقد قدموا دليل العقل على دليل الكتاب والسنة والاجماع ، يطلبون عرض الأحاديث على الكتاب ، فما وافق القرآن قبلناه ، وما خالفه وخالف السنة العملية رفضناه ويروون ، فى ذلك عن النبى ـ صلى الله عليه وسلم ـ قوله : «سيأتيكم عنى حديث مختلف فما وافق كتاب الله تعالى وسنتى فهو منى ، وماكان مخالفا لذلك فليس منى » .. (١٩٥) .. كما يروون قوله : «سيفشو الكذب بعدى ، فما جاءكم من الحديث فاعرضوه على كتاب الله . » (١٠٥) .

3 \_ يميزون ما بين الأحاديث التي موضوعها الدين والعقائد ، وتلك التي موضوعها السنة العملية ، فيرفضون الاستدلال بأحاديث الآحاد \_ والأغلبية الساحقة من الأحاديث أحاديث آحاد \_ على أمور الدين والعقائد ، ويقبلون الاستدلال بها في العمليات . « لأن ما طريقه الدين لا يجب قبول خبر الواحد فيه أصلا . » (10) .

٥ \_ المعتزلة لا يكرهون للعلماء أن يطلبوا الحديث ويشتغلوا بصناعته .. ولكنهم فى ذات الوقت لا يوجبون طلبه والاشتغال به ، لأن طلبه هو من فروض الكفايات ، بل يقولون : «إن السعيد فيه قد كنى بغيره ؟! » ، فإذا حدث وطلبه المرء واشتغل به فإنهم يوجبون عليه «أن يميز بين الذى يجوز أن يصح ، ويصح تأويله إذا لم يصح ظاهرا ، وبين ما ليس هذا حاله . » (١٥٠) .

7 - إنهم ، وقد جعلوا العقل هو الحكم والقاضى على صحة المرويات والمأثورات يحذرون من الاغترار بأسماء رجال السند ورواة الحديث ، فالعبرة بحكم العقل على هذا النص المروى ، لا بالهالات التي أحاطت بالرواة ، فقد يتحد حديثان فى رجل السند الراوى ، ولكن العقل يقبل أحدهما ويصححه بينا يرفض الثانى ويطرحه .

ولقد حدث بين أبى على الجبائى ( ٢٥٥ ــ ٣٠٣ هـ ) وبين معاصر له يدعَى «التركانى » محاورة حول الموقف من حديثين اتحدا فى السند والراوى ، فرفض الجبائى أحدهما وصحح الآخر.

<sup>(</sup>٤٩) المصدر السابق. ص ١٨١، ١٨٢.

<sup>(</sup>٥٠) (رسائل الجاحظ) جد ١ ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥١) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٥٢) المصدر السابق. ص ١٨٢.

قال التركانى لأبى على : يا أبا على ، ما تقول فى حديث أبى الزناد \_ عبد الله بن ذكوان القرشى ( ١٣٠ هـ ) \_ عن الأعرج عن أبى هريرة أن رسول الله \_ صلى عليه وسلم \_ قال : « لا تنكح المرأة على عمتها ولا على خالتها » .

فقال أبو على : هو صحيح .

قال التركانى : فبهذا الاسناد جاء حديث : «أن موسى لتى آدم فى الجنة ، فقال : يا آدم ، أنت أبوالبشر ، خلقك الله بيده ، وأسكنك جنته ، وأسجد لك ملائكته أفعصيته ؟ فقال آدم : يا موسى ، أترى هذه المعصية فعلتها أنا ؟ أم كتبها الله على قبل أن أخلق بألنى عام ؟ قال موسى : بل شىء كان كتب عليك ، قال : فكيف تلومنى على شىء كان قد كتب على ؟ .. فحج آدم موسى .. » - (والحديث ينتصر للجبر ضد الاختيار) -

فقال أبو على : هذا باطل.

قال التركاني : حديثان ، باسناد واحد ، صححت أحدهما وأبطلت الآخر؟! .

فقال أبو على : ما صححت هذا لاسناده ، وأبطلت ذلك لاسناده ، وإنما صححت هذا لوقوع الاجماع عليه ، وأبطلت ذلك لأن القرآن يدل على بطلانه ، واجماع المسلمين ، ودليل العقل .. وإنما أبو هريرة رجل من المسلمين .

قال التركاني: كيف ذلك؟

فقال أبو على : أليس فى الحديث أن موسى لتى آدم فى الجنة ، فقال : يا آدم ، أنت أبو البشر ، خلقك الله بيده ـ (الخ الحديث ) ـ . . أفليس الحديث هكذا ؟

قال التركاني: بلي.

فقال أبو على : أفليس إذا كان ذلك عذرا لآدم ، يجب أن يكون عذرا لكل كافر وعاص ؟! وأن يكون من لامهم محجوجا ؟!.

فخرس التركاني ، وكف عن الجدال » (٥٣).

ذلك هو موقف المعتزلة من مأثورات الحديث ، وهو موقف يمثل مدرسة في نقد النصوص

<sup>(</sup>٣٥) المصدر السابق. ص ٢٧٤، ٢٧٥. و (باب ذكر المعتزلة) ص ٤٦.

ودراستها تستحق بحثا مفصلاً ، وخاصاً .

والدليل على أن هذا الموقف النقدى من الأحاديث ، الذى وقفه المعتزلة ، إنماكان ثمرة لموقفهم من العقل ، وتقديمه على كل الأدلة وسبل المعرفة الأخرى ، أن المعتزلة قد اهتموا بالحديث وعنوا به ، رواية ودراسة وشرحا . . فأعلامهم الأول الذين اشتغلوا بالرواية للقصص والسيرة والتاريخ . رووا الحديث كذلك . . وفى البخارى ومسلم أحاديث كثيرة رواها رواة معتزلة ، من أمثال :

١ ـ بشر بن السرى . ٢ ـ وثور بن زيد المدنى .

٣ – وثور بن يزيد الحمصي . ٤ – وحسان بن عطية المحاربي .

و الحسن بن ذكوان .
 و الحسن بن ذكوان .

٧ ــ وزكريا بن اسحق . ٨ ــ وسالم بن عجلان .

٩ -- وسلام بن عجلان
 ١٠ -- وسلام بن مسكين .

١١ ــ وسيف بن سلمان المكي . ١٢ ــ وشبل بن عباد .

۱۳ ـ وشریك بن أبی نمر . ۱۲ ـ وصالح بن كیسان .

١٥ - وعبدالله بن عمرو. ١٦ - وعبدالله بن أبي لبيد.

١٧ - وعبد الله بن أبي نجيح ١٨ - وعبد الأعلى بن عبد الأعلى .

19 \_ وعبد الرحمن بن اسحق المدنى ٢٠ \_ وعبد الوارث بن سعيد التنوري .

٢١ ــ وعطاء بن أبي ميمونة ٢٢ ــ والعلاء بن الحارث .

٢٢ ـ وعمرو بن أبي زائدة . ٢٤ ـ وعمران بن مسلم القصير .

٢٥ ـ وعمير بن هانئ. ٢٦ ـ وعوف الأعرابي .

٢٧ ــ وكهمس بن المهال . ٢٨ ــ ومحمد بن سواء البصري .

٢٩ ــ وهارون بن موسى الأعور النحوى . ٣٠ ــ وهشام الدستوائي .

٣١ ـ ووهب بن منبه . ٣٢ ـ ويحيى بن حمزة الحضرمي .

ومن هؤلاء الرواة المعتزلة من وردت أحاديثه فى كتب السنة الستة ، ومنهم من روى عنه أحمد بن حنبل ، إمام أصحاب الحديث (٥٤) .

<sup>(</sup>٤٤) (تاريخ الجهمية والمعتزلة) ص ٥٧ ، ٥٨ .

فالمعتزلة لم يهملوا الحديث. وإن لم يشتهروا بصناعته ، وكما يقول القاضى عبد الجبار: « وأما ظن من يظن فى أصحابنا أنهم ليسوا من أهل الحديث. فليس كما قاله ، وذلك كظن بعضهم أنهم ليسوا من أهل الفقه ، وانما أتى هذا القائل من أجل أنهم لم يشهروا أنفسهم بالفقه ، وتوفروا على ما هو ، عندهم ، أجدى فى الدين من ذلك ، وكذلك القول فى طلبهم الحديث » (٥٠)!

إنه أثر لسيادة العقل وتقدمه عندهم على جميع الأدلة ، فقامه أولا ، ثم يأتى : الكتاب ، والسنة ، والاجماع .

ولقد كان طبيعيا لمن يقدمون العقل فى أمور الدين أن يقدموه فى أمور الدنيا ، وأن يكون هو الأساس والعاد فى كل ما يتعلق بهما جميعا ، وكما يقول الماوردى : « فإن لكل فضيلة أسا ، ولكل أدب ينبوعا ، وأس الفضائل وينبوع الآداب هو العقل ، الذى جعله الله تعالى للدين أصلا وللدنيا عادا ، فأوجب التكليف بكماله ، وجعل الدنيا مدبرة بأحكامه ، وألف به بين خلقه ، مع اختلاف هممهم ومآربهم ، وتباين أغراضهم ومقاصدهم ، وجعل ما تعبدهم به قسمين : قسما وجب بالعقل ، فوكده الشرع ، وقسما جاز فى العقل ، فأوجبه الشرع فكان العقل لها عادا . » (٥٥) .

ذلك هو مقام العقل عند المعتزلة ، قدموه وسودوه وكان تقديمه وسيادته قسمة من القسمات التي امتازوا بها عن غيرهم ، أو أكثر من غيرهم ، من فرق الإسلام.

\* \* \*

وماكان لقوم هذا مقام العقل عندهم ومكانه من المأثورات أن يشيع مذهبهم وتنتشر أفكارهم ونظرياتهم بين عامة الناس وجاهيرها ، ذلك لأن الاستعانة بالعقل وتسويده من قبل الفلاسفة الإلهيين إنما يأتيان بحكم الضرورة التي تقتضيها طبيعة المباحث وصعوبتها وإباؤها الاستقامة مع ظاهر المرويات ومألوف المأثورات. ومن هنا كان المعتزلة فقراء في الجمهور والاتباع إذا ما قيسوا بأهل السنة وأصحاب الحديث ، لأنهم كانوا ، في مجتمعهم ، أشبه ما يكون « بالارستقراطية الفكرية » التي تمارس صناعة وتحترف مهنة صعبة الفهم على

<sup>(</sup>٥٥) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٥٦) (أدب الدنيا والدين) ص ١٩.

الجمهور. لقد كان «المتكلمون» يمثلون الخاصة بالنسبة للعامة، وكان المعتزلة خاصة المتكلمين؟!.

والجاحظ يشير إلى ذلك عندما يقول: «إنه لولا مكان المتكلمين لهلكت العوام من جميع الأمم، ولولا مكان المعتزلة لهلك المتكلمون من جميع النحل! »(٥٧)

وإذا كانت الحقائق مبذولة للجميع بين دفتى الكتب ، يستطيع الاطلاع عليها العام والحاص ، فإن الفقه والوعى بهذه الحقائق لايأتيان إلا للخاصة الذين لهم من «الطبيعة» ما ليس لغيرهم من الناس ، وعند النظام : «أن الكتب لا تحيى الموتى ، ولا تحول الأحمق عاقلا ، ولا البليد ذكيا ، ولكن الطبيعة إذا كان فيها أدنى قبول ، فالكتب تشحذ وتفتسق وترهف وتشفى ! ».

وهذا الموقف الواعى بطبيعة مباحث الكلام وصعوبتها يملى عليه الدعوة إلى التخصص لأن من شاء أن يعلم كل شىء فهو ولا شك مريض يستحق العلاج ، وعلى المرء أن يختص ببعض الفنون يوسعها بحثا واستقصاء حسب قدراته ، ثم يحيط علما بالضرورى من المعارف والفنون الأخرى « فيكون عالما بخواص ، ويكون غير غافل عن سائر ما يجرى فيه الناس ويخوضون فيه ! » (٥٨) .

ولقد اتخذ خصوم المعتزلة من قلة عدد أتباعهم دليلا على بطلان مذهبهم ، وعلى أنهم مفارقون « للجاعة ». وردت المعتزلة ذلك الطعن بتقديم مفهوم آخر لمعنى الجاعة غير مفهوم العدد الكثير ، فقالوا : إن المراد بالجاعة هو ما اجتمعت عليه الأمة ، وثبت ذلك من اجاعها ، أما ما لم يثبت اجاعها عليه ، فليس أهله بالجاعة حتى ولو كانوا الأكثرين عددا . ورووا في هذا المقام عن ابن مسعود قوله : الجاعة ما وافق طاعة الله ، وإن كان رجلا واحدا ! . وعن على بن أبي طالب قوله : الجاعة مجامعة أهل الحق وإن قلوا ، والفرقة متابعة أهل الباطل وإن كثروا ! . كما استشهدوا بمدح القرآن للقلة وتقديمه لها على الكثرة في مواطن أهل الباطل وإن كثروا ! . كما استشهدوا بمدح القرآن للقلة وتقديمه لها على الكثرة في مواطن كثيرة عبرت عنها آياته : ( وما آمن معه إلا قليل ) (٥٩) و ( قليل ما هم ) (٢٠٠) و ( ما فعلوه إلا

<sup>(</sup>٥٧) (الحيوان) جمية ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٥٨) المصدر السابق. جـ١ ص٥٩، ٢٠.

<sup>(</sup> ۹۹ ) هود : ۲۰ .

<sup>(</sup>٦٠) ص: ٢٤.

قليل منهم) (٢١) ، (وما وجدنا لأكثرهم من عهد) (٦٢) و (وإن اتطع أكثر من فى الأرض يضلوك عن سبيل الله) (٦٢) و (ولكن أكثرهم لا يعلمون) (٦٤) .

كانوا ، اذن ، «أرستقراطية فكرية » ، حكمت بأن «الكثير قد يقع منهم الخطأ ، ومن القليل الصواب » (٦٠٠) .

ولكن هذه «الأرستقراطية» التي تمثلت في المعتزلة ، كفلاسفة الهيين ، كانت «فكرية» ، ولم يكن مصدرها ولا مصدر شرفها «حسب» ولا «نسب» ولا «ثروة» ولا (سلطان) . فالفكر ، والامتياز فيه ، هما اللذان رفعا هؤلاء الرجال ، موالى وعربا ، من صفوف العامة إلى صدر الخواص في ذلك المجتمع ، وتلك حقيقة تثير السؤال عن موقف المعتزلة من العامة والحياهير في المحتمع الذي عاشوا فيه ؟ فهذه العامة وهؤلاء الجاهير كانوا وقود كثير من الفتن والهياج اللذين قادهما أهل السنة وأصحاب الحديث في صراعهم الفكرى وصراعهم السياسي ضد المعتزلة ، وكانت العامة كذلك جيش التدين بالعقائد التي هاجمها المعتزلة ونخاصة عقائد الحبر والتشبيه ، وما تفرع عن التشبيه من القول بقدم القرآن ، ورؤية الله الخ . الخ . الخ .

والمعتزلة يقولون: إنهم كثرة بالنسبة لخاصة الناس وعلمائهم وأهل الحذق والرأى منهم ولكن أتباعهم من العامة قليل بالقياس إلى أتباع خصومهم من هؤلاء العوام. ويرجعون ذلك إلى دور سلطة بنى أمية وسلطانهم فى نشر عقيدتى الجبر والتشبيه، وإلى الارهاب الذى قام به الأمويون ضد أوائل المعتزلة وأهل العدل والتوحيد، من أمثال: غيلان الدمشتى، والحسن البصرى، وواصل بن عطاء، وعمرو بن عبيد، مما جعل الكثيرين من أعلامهم يؤثرون اعتزال دوائر السلطة والسلطان، ويبتعدون عن كثير من المجتمعات « فاستمر ذلك الانقباض، وقلت العوام فى الاعتزال لهذا السبب » (١٦).

<sup>(</sup> ٦١ ) النساء : ٦٦ .

<sup>(</sup>۲۲) الأعراف: ۱۰۲.

<sup>(</sup>٣٣) الأنعام: ١١٦.

<sup>(</sup> ٦٤ ) الطور : ٤٧ .

<sup>(</sup> ٦٥ ) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١٧٣ – ١٧٧ .

<sup>(</sup> ٦٦ ) المصدر السابق. ص ٣٧٣.

ولقد ساعد على كثرة العوام فى الفرق التى ناهضت المعتزلة ، وبخاصة أأهل الجبر والتشبيه أن قادة هذه الفرق قد أشاعوا الأفكار الملائمة لمدارك العامة الساذجة والبسيطة ، بقصد كسب الأنصار والأعوان ، « وأملوا أن ينالوا بذلك بشاشة العامة ، وتستوى لهم الرياسة على طغام الناس ورعاعهم  $(^{77})$  » . ولقد عرفوا أن العامة يسهل استحواذ الفتنة عليهم ، وأنهم أميل إلى التقليد ، « لا يدينون بالحقيقة ، ولا يحمدون إلا ظاهر الحلية  $(^{76})$  » ، فاستغلوا ذلك فيهم ودخلوا لهم من هذه الأبواب .

والجاحظ يتحدث فيستعرض تاريخ المعتزلة وفكرهم وتنظيمهم مع العامة ، فيقول : إنه قد جاء حين من الدهر استطاع خصوم المعتزلة فيه \_ بواسطة جهلة الملوك ، والعوام والسفلة والطغام | أن يحيفوا علماء الكلام من المعتزلة ، بل وإن يسقطوا «شهادات الموحدين » \_ أى أهل التوحيد (المعتزلة ) \_ ... ثم دالت دولة هؤلاء الخصوم ، « ووضع الله من عزهم وققص من قوتهم » فتحول رجال من أعلامهم وقادتهم إلى صف المعتزلة ، وتردد وارتاب فى عقائدهم منهم آخرون ، ولحأ فريق منهم إلى منافقة أهل العدل والتوحيد ... ولكنه يحذر من أن قوة هؤلاء الخصوم لا تزال كبيرة ، وأن عددهم لا يزال على ماكان عليه من الكثرة « فإن عدد الجهاجم على حاله ، وضمير أكثرهم على ماكان عليه ، والذين ماتوا قليل من كثير؟! ، ونحن لا ننتفع بالمنافق! ولا نستعين بالمرتباب ، ولا نثق بالجانح . وإن كانت المبادأة قد نقصت فإن القلوب أفسد ماكانت! . وهم اليوم إلى المنازعة أميل ، وبها أكلف! (٢٩٠) » .

أما السبيل الذي يراه المعتزلة كفيلا بتجنب أضرار العامة وتقليل آثار فتنتها على الفكر وأهله فيتلخص في تحقيق أمرين :

أولها: الابتعاد بالعامة عن التدخل في شئون الخاصة الفكرية ، وقصر اهتماماتهم على صنائعهم وحرفهم ، والتخطيط لتفرقتهم والحيلولة دون اجتماعهم . ويروون في هذا الأمر عن واصل بن عطاء قوله : «إن العامة ما اجتمعوا إلا ضروا ، ولا تفرقوا إلا نفعوا ... فقيل له : قد عرفنا مضرة الاجتماع ، فما منفعة الافتراق ؟ . قال : يرجع الطيان إلى تطيينه ، والحائك إلى

<sup>(</sup>٦٧) (رسائل الجاحظ) جـ ١ ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٦٨) المصدر السابق. جـ٢ ص ١٩٦.

<sup>(</sup> ٦٩ ) المصدر السابق جد ١ ص ٢٨٣ \_ ٢٨٨ .

حياكته ، والملاح إلى ملاحته ، والصائغ إلى صياغته ، وكل إنسان إلى صناعته ، وكل ذلك ترفق للمسلمين ، ومعونة للمحتاجين » .

وثانيهها: العمل على كسب ود العامة بواسطة كسب ود قادتها ، الذين هم عادة ، أعلى منها مستوى ، وأدنى من الخاصة وأهل المعرفة . فوجود هؤلاء القادة فيه « صهام أمن » يسهل عملية السيطرة على هؤلاء العامة وكبح جموحهم . فهناك غاية يسعى إليها المعتزلة وهى حرمان خصومهم من قوة العامة التي يستخدمونها ، والسعى لتحويل هذه القوة لخدمة فكرهم هم ولما كانت العامة أعجز من أن تتفهم فكر المعتزلة «الفلسفي ــ الإلهي » ، فإن السبيل إلى تحقيق هذه الغاية هو كسب تأييد قادة العامة من «أنصاف المثقفين» ــ بتعبيرنا المعاصر ــ!

والجاحظ يتحدث عن هذه القوة الخطرة التي يحاولون السيطرة عليها فيقول: «... والعوام إذا كانت نشرا فأمرها أيسر، ومدة هيجها أقصر، فإذا كان لها رئيس حاذق ومطاع مدبر، وإمام مقلد، فعند ذلك ينقطع الطمع، ويموت الحق، ويقتل المحق ! . فلولا أن لهم متكلمين، وقصاصا متفقهين، وقوما قد باينوهم في المعرفة بعض المباينة، لم يلحقوا بالخاصة، ولا بأهل المعرفة التامة، ولكنا كما نخافهم نرجوهم، وكما نشفق منهم نطمع فيهم ! .. (٧٠) ».

فنحن بازاء مشكلة من المشكلات الحادة التي واجهت المعتزلة عندما لم تكن لهم دولة وعندما أصبحت لهم دولة . مشكلة اتقاء أخطار العامة الذين كانوا وقودا في الصراع الذي دار بين المعتزلة ، كأرستقراطية فكرية ، لا يتفهم الجمهور فكرها ، ولا تستسيغ العامة ثمرات نظرها ، وبين خصومهم الذين كانوا أهل حشو وأنصار جبر وتشبيه .

وقبل أن نختم هذا الفصل الذى حاولنا فيه البحث عن وضع المعتزلة فى الحياة الفكرية وماذا كانوا يمثلون ؟ لابد أن يبرز ذلك السؤال : جماهير هذه الفرقة التى لعب الموالى ، غير الشعوبيين ، فيها دورا بارزا ورئيسيا ، والتى كان فكرها طليعة الفكر القومى والمباحث العقلية فى الفكر العربى الإسلامي ، ماذا كانوا يمثلون اجتماعيا بين طبقات الأمة وفئاتها ؟ . إن التفكير العقلي ، والإيمان بالعقل ، وتقديم براهينه على ظواهر النصوص المأثورة هي سمات تنفر منها

<sup>(</sup>۷۰) المصدر السابق. جـ١ ص ٢٨٣.

مثلا حياة البدو النازعة إلى البساطة والسذاجة ، كما تنفر منها البيئة الزراعية التى تروج فيها الخرافة ويشيع فيها الإيمان بالخوارق واللامعقول . فهل كانت للمعتزلة ، رجالا وتنظيما وللبيئة التى عاشوا فيها ، وبخاصة المدن التى غلب عليها فكرهم وشاعت فيها أصولهم علاقة اجتماعية ، مثلا ، بالحرف والصناعات والتجارة التى تؤهل أصحابها ، فى مثل تلك المجتمعات والبيئات ، لأن ينزعوا إلى العقل والعقلانية أكثر مما تؤهل لذلك بيئة البدو وحياة الزراعة والريف ؟ وبالتحديد : هل الطابع التجارى والصناعى والحر فى ملحوظ فى صفوف المعتزلة وبالذات فى بيئاتهم والمواطن التى انتشر فيها فكرهم ؟ وهل نستطيع أن نقول : إن أصحاب هذه النزعة العقلية كانوا متميزين اجتماعيا ، وأن هذا الوضع الاجتماعي المتميز كان أحد العوامل التى ميزتهم ذلك المتميز الفكرى الذي أشرنا إلى أبرز قسماته ؟؟ .

إن الاجابة على هذا السؤال تصطدم بندرة الحقائق والوقائع والمعلومات. فالتأريخ للمعتزلة ورجالهم وجمهورهم هو من أصعب الأمور ، لأنه تأريخ لتنظيم سرى ، تقريبا ومضطهد فى أغلب عهوده ، كما سيتضح من الفصل القادم فى هذا الباب . ولقد زاد من هذه الصعوبة أن ماكتب من مواد فى ذلك التاريخ قد باد بعد المحنة العامة التى تعرضوا لها فى عصر المتوكل العباسى . ومع ذلك فإن البحث المستقصى يضع يدنا على عدد من الحقائق ترشح الاجابة بنعم وبالايجاب عن ذلك التساؤل الذى طرحناه ، وتشير إلى أن جمهور البيئات التى انتشرت فيها هذه النزعة العقلانية قد كانوا ذوى صلة اجتاعية وثيقة بالتجارة والحرف والصناعات . وأن المدن والقرى التى غلب عليها الاعتزال كانت ذات صلة بالتجارة والتجار فى تلك العصور . فثلا :

١ ـ فى أسماء عدد غير قليل من أئمة المعتزلة نلحظ ألقابا تربطهم بصناعة من الصناعات أو حرفة من الحرف أو لون من ألوان التجارة . أو على الأقل بقطاعات المدن والأحياء السكنية الحاصة بأصحاب هذه الصناعات والحرف والتجارات .

فواصل بن عطاء. يلقب بالغزال. وحتى الذين ينفون عنه الاشتغال بصناعة الغزل يعللون تلقيبه بهذا اللقب بعلل لا تبتعد به عن الغزالين. فالبعض يقول: إنه كان يسكن فى حى الغزالين، أى أنه قد كان للغزالين حى خاص بهم، سكن فيه واصل ــ واتخاذ الحرف وأصحابها للأحياء الخاصة هو شمة من سمات المدن فى تلك العصور ــ ومنهم من يقول إنه كان

يلزم حانوت غلام له يشتغل بصناعة الغزل وحرفته (٧١). وفى كل الأحوال والتفسيرات فهناك اتفاق على أنه كان يسكن حى الغزالين ويعيش بين دكاكينهم. ولقب الغزال لقب اشتهر به فى حياته ، وذكره به بشار بن برد فى شعره عندما قال :

مالى أشايع غزالاً له عنق كنقنق الدو أن ولى وإن مثلاً (٢٧) كا ذكره به بعض أنصاره فقال :

تسلقب بالغزال واحد عصره فن لليتامي والقبيل المكاثر؟! (٣٧)

« وعمرو بن عبيد بن باب . هناك من يقول إن أباه كان تاجرا ، صاحب دكان ، ومن يقول : إنه كان نساجا صناعته النسيج .

- « وإبراهيم النظام . سمى بالنظام لأن نظم الخرز كان صناعته .
- « وأبو الهذيل العلاف . سمى بالعلاف ، إما لأنها كانت حرفته ، أو لأنه كان يسكن فى حى العلافين ، على خلاف فى ذلك .
- « وهشام بن عمرو الفوطى . هناك من يقول إن تسميته بالفوطى جاءت من أنه كان يتاجر في « الفوط » .
  - \* ومحمد بن سيرين . هناك اتفاق على أنه كان تاجرا من تجار النسيج ( بزازا ) .
- \* وعثمان الطويل. كان من كبار التجار فى تنظيم المعتزلة ، وهو الذى ذَهب يبشر بالاعتزال فى أرمينية ، ومارس التجارة هناك.
- \* وأبو رجاء مصر بن طهان ، الـوراق (١٢٩ هـ) كانت الوراقة حرفته وتجارته .
- \* وأبو عبدالله الحسين بن على بن إبراهيم ، الكاغدى (٣٠٨ ـ ٣٩٩ هـ) ، لتلقيبه بالكاغدى علاقة بهذه الحرفة ، سواء أكانت العلاقة له أم للأسرة التي نشأ فيها .
- . « وأبو يعقوب يوسف بن عبد الله ، الشحام . يوحى تلقيبه بالشحام بما له بهذه الحرفة من علاقة .

<sup>(</sup> ٧١ ) ( باب ذكر المعتزلة \_ من كتاب المنية والأمل ) ص ١٧ .

<sup>(</sup> ٧٢ ) النقنق ـ بكسر النونين ـ ذكر النعام . والدو : البرية .

<sup>(</sup>۷۳) (البيان والتبيين) جـ ۱ ص ۲٦.

\* وأبو الحسين بن أبى عمر ، الخياط . هو الآخر ذو علاقة بهذه الحرفة ، سواء أكان مباشرة أم عن طريق أسرته .

" وأبو عمرو عثمان بن بحر الجاحظ ، يقول عنه ياقوت : إنه رئى يبيع الخبز والسمك فى حى سيحان ، من أحياء البصرة (٧١) ، كما أن من بين آثاره الفكرية (كتاب التبصر بالتجارة) ، الذى لعله من أقدم الآثار التي أفردت للبحث فى هذه الحرفة فى تراثنا .

هذه النماذج ، وإن كانت قد حاورتها أسماء أعلام آخرين ملكوا الأرض أو ورثوها ، مثل أبي بكر بن الاخشيد ( ٣٢٦ هـ ) وجعفر بن حرب ( من الطبقة السابعة ) \_ الا أنها تعطى دلالة على الوضع الاجتماعي لعدد من أئمة المعتزلة ومفكريهم ، والبيئة الاجتماعية التجارية والحرفية والصناعية التي كانت أكثر البيئات في ذلك العصر نزوعا للعقلانية واقبالا على ثمار العقل واستخداما لراهينه في البحث والتنقيب .

٢ ــ والحقيقة الثانية التى تؤكد ما نذهب إليه . ترقى بهذا الرأى الذى نراه إلى مرتبة الحقيقة التى تبعث على الاطمئنان . ذلك أن المدن والمناطق والقرى التى غلب عليها الاعتزال والتى ذكرها وعدد أهمها البلخى (٥٥) ــ والتى سنذكرها فى الفصل التالى ــ إن هذه المواطن تلفت نظرنا إلى تمركزها وارتباطها بطرق التجارة الرئيسية التى كانت تمر عبر الدولة الإسلامية كى توصل تجارة آسيا إلى أوربا . والتى كانت أهم طرق للتجارة العالمية فى ذلك التاريخ .

فحول طريق التجارة البرى القادم من الصين شرقا إلى بغداد انتشرت مدن المعتزلة وقراهم ومواطن نفوذهم في إقليم فارس. الذي هو الاقليم الجنوبي من ايران. وحول طريق التجارة البحرى القادم من الصين والهند إلى الجليج العربي ، انتشر الاعتزال في المواني ، التي قامت على الشاطئ الشرق للخليج مثل « تيز » و « سيراف » وغيرهما من الموانئ. والمدن التي جاورتها في اقليم فارس ، كما انتشر الاعتزال كذلك في ميناء البصرة والابلة ، وهي موانئ العراق التي كانت تستقبل التجارة التي يأتي بها هذا الطريق البحرى الآتي من الهند والصين.

<sup>(</sup> ٧٤ ) (معجم البلدان ) جد ١٦ ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٧٥) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٠٤ ـ ١١٠ .

ومع هذا الطريق التجارى انتشر الاعتزال حتى أرمينية التي كانت على مقربة من منطقة انتقال هذه التجارة إلى القسطنطينية .

أما طريق التجارة الثانى الذى كان يأتى ، بحرا ، من الهند والصين ، ليصل إلى جنوبى اليمن ، ثم يصعد إلى صنعاء فهكة والمدينة فدمشق فحلب ، فإن التوزيع الجغرافى لمناطق نفوذ المعتزلة فى شبه الجزيرة وفى الشام يلفت نظرنا إلى اقتران مناطق الاعتزال بطريق التجارة هذا أوثق اقتران . فكل محطات تجارة هذا الطريق كانت مواطن نفوذ للاعتزال ، والثورة التى قامت بها القدرية الغيلانية ضد الوليد بن يزيد ونصبت فيها يزيد بن الوليد قد قامت من الاصقاع التى غلب عليها وعلى أهلها القول بالعدل والتوحيد إلى الشهال من دمشق ، وعلى الطريق التجارى الذى يربطها بحلب ، ثم يصعد بعد ذلك إلى آسيا الصغرى ثم القسطنطينية (٢٦) .

وعلى سبيل المثال ، فنحن نعد من مدن المعتزلة وقراها الكبرى على الطريق التجارى البرى الآتى من الصين شرقا إلى بغداد : مدن وقرى مثل : السوس ، والبيلقان ، والصيمـرة وعسكر مكرم ، ورامهرمز ، وجندى سابور ، والدورق ، وأرجان . الخ . الخ . الخ .

وعلى الطريق التجارى الآتى من الهند والصين ، بحرا ، بعد دخوله إلى إقليم فــارس نستطيع أن نذكر من مدن الاعتزال ، على سبيل المثال : توز ، وسيراف ، وعبــدان وجيرفت ، والسيرجان ، وهراة ، وتيز . الخ .

وعلى الشاطئ الغربي للخليج ، نستطيع أن نذكر من مدن التجارة ومحطاتها ، التي كانت مواطن انتشر فيها الاعتزال : البحرين ، وهجر ، والبصرة ، والابلة .

فإذا صعد طريق التجارة من بغداد شمالا ، وجدنا على متنه من المدن التى غلب عليها الاعتزال : ميافارقين ، أشهر مدن ديار بكر ، وبرذعة ، بأرمينيا . الخ .

كما نعد من حواضر التجارة ومحطاتها قرب البصرة وعلى طريقها مع واسط ، مدنا مثل : الملح ، وعبدسي ، والمذار . الخ .

أما طريق التجارة الذي يصعد من عدن ، شمالا ، حتى يصل إلى آسيا الصغرى فأوربـــا

<sup>(</sup> ٧٦ ) انظر خرائط الطرق للتجارة العالمية فى نهاية كتاب ( طرق التجارة بين الشرق والغرب ) للدكتور نعيم زكى فهمى . ص ٥٠٦ وما بعدها طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

فإن من بين محطاته ومدنه التي ظهر فيها الاعتزال أو غلب عليها مدنا ومحطات مثل: صنعـاء وتيس ، ونيسان ، وتدمر ، ونهيا ، وأرك ، وعرض ، وسمنة ، والعربيس ، وبلاد المـدارج وداريا ، وبيت لهيا ، وكفر سوسية . الخ .

وحتى الأجزاء التى انتشر فيها الاعتزال بالمغرب ، مثل البيضاء ، وطنجة ، كانت مواطن التجارة بين افريقيا وبين الأندلس ..

فلن نكون مغالين إذا قلنا ان خريطة المواطن التي انتشر فيها المعتزلة وسادتها نزعتهم العقلانية كانت هي خريطة التجارة وطرقها ومواطن التجار ومحطاتهم .. وذلك يلتي ضوءا ربما كان خافتا ، ولكنه مؤشر للطبيعة الاجتاعية المتميزة التي أثمرت تلك القسمة العقلانية المتميزة في فكرنا العربي الإسلامي .. ويضع في يدنا خيوطا ، قد لا تكون كثيرة ولا متينة ولكنها تستحق مواصلة البحث عن أبعادها الحقيقية والمدى الذي يمكن أن تقودنا إليه في البحث عن الوضعين الاجتاعي والفكري للمعتزلة في المجتمع الذي ظهروا فيه (٧٧) ..

\* \* \*

تلك هي أهم الملامح الخاصة التي تميزت بها فرقة المعتزلة ..

فالموالى منهم .. كانوا عربا بالحضارة والولاء ، ناصبوا الشعوبية العداء ، وقدموا بواكير الفكر القومى الذى يؤلف ويبلور الشخصية العربية ، على أسس غير عرقية ، وإنما بمفهوم حضارى متقدم .

والرواة منهم .. كانوا أولى مدارس البحث التاريخي في تراثنا العربي الإسلامي . .

والفلسفة عندهم .. كانت فلسفة إلهية ، تدينت فيها الفلسفة ، وتفلسف بها الديسن وقدمت أولى محاولات التعايش والتآخي بين الحكمة والشريعة في تراثنا ..

ومقام العقل عندهم .. كان عاليا .. وصفات «الارستقراطية الفكرية » وسمات العلماء كانت واضحة فى أوساطهم كل الوضوح .. كما أن موقفهم منَ «العامة » ، ثم ارتباط

<sup>(</sup>٧٧) وبالطبع فنحن لا نقصد إلى القول بأن أنمة المعتزلة ورواد فكرهم العقلانى كانوا بالضرورة تجارا أو أصحاب صناعات . وإنما الذى نريد الإشارة إليه أن البيئة النجارية ومناخ الحرف والصناعات كاننا هما المواطن التى استجاب أهلها أكثر من غيرهم لهذا الفكر الذى يقدم العقل ويعلى سلطانه على سلطان النصوص والمأثورات .

مواطنهم ، وأسماء عدد من أعلامهم ، بالمواطن التجارية ، وبألقاب الحرف والصناعات . يؤكد أن هذا التيار العقلاني قد ارتبط في النشأة والانتشار بالطبقة التجارية وفئات الحرف والصناع الذين كونوا البيئة الأكثر قابلية للعقل والعقلانية \_ على عكس البدو والفلاحين \_ في تلك المجتمعات ..

وهكذا كان المعتزلة كوكبة من أهل الفكر والنظر ، اتخذوا من الفلسفة والفكر والرقى فى المعرفة بديلا عن الأحساب والأنساب ، فتحقق فى فرقتهم تعايش العرب والموالى دون تفاخر أو عصبية أو تنافر ، وكان الفكر العقلانى هو السلم الذى ارتقوا عليه إلى مستوى أصبح دونه مستوى «الأشراف» الذين يستند «شرفهم» إلى الأحساب والأنساب.

# الفصل الثالث النشاط الفكرى والننظيمً

هناك صعوبة ، ربما وصلت إلى درجة الاستحالة ، تقف دون اكتشاف الأبعاد الحقيقية للنشاط الفكرى الذى قام به المعتزلة فى حياة هذه الأمة ، والاسهام الذى قدموه فى العلم الدينى والفلسفى والسياسة ومختلف أوجه الابداع .

ومرد هذه الصعوبة ليس فقط فقدان مكتبتنا العربية الإسلامية الكثير من آثارهم الفكرية التي بادت بعد محنتهم في عهد المتوكل ( ٢٣٣ ـ ٢٤٧هـ) وإنما ـ بالإضافة لضياع هذا النراث ـ ترجع الصعوبة إلى أن الاضطهاد الذي أصاب المعتزلة ، منذ نشأتها ، وطوال أغلب فترات حياتها ، قد جعل الكثير من أعلامها يستخفون بنشاطهم ، ويدارون آراءهم ، فلم يعرف الناس عنهم أنهم معتزلة ، ولم تشر إليهم كتب الطبقات التي رصدت أبرز أئمة الاعتزال ..

فالمعتزلة قد عاشوا طوال العصر الأموى مضطهدين يتعرضون للمحن التي وصلت إلى النفي الجاعى في جزيرة منعزلة تجاه الساحل اليمني هي جزيرة « دهلك » ، كانت مخصصة لعزل أهل الرأى الذي لا ترضى عنه الدولة .. كما وصلت المحن إلى التعليق على الصليب ، كما حدث لغيلان الدمشقي وصاحبه صالح ..

وفى العصر العباسى ، ظلوا مضطهدين ومطاردين من عهد السفاح حتى عهد المأمون . ولم يتمتعوا بشىء من الأمن والحرية إلا فى عهود المأمون ، والمعتصم ، والواثق . فقط . . وحتى فى هذه الفترة كان كثيرون منهم فى صفوف المعارضة ، ينتقدون السلطة ، ويرفضون الاشتراك فيها ، وبينهم وبين زملائهم ، فى الفكر ، الذين تولوا مناصب فى الوزارة والادارة عداء

وشحناء أوصلت بعضهم إلى غياهب السجون فى كثير من الأحيان .. ثم جاء عهد المتوكل فبدأت محنتهم المتصلة التي باد فيها تراثهم الفكرى فلم يبق منه إلا النزر اليسير.

وهذا الاضطهاد الذى عاشه المعتزلة قد فرض على كثير من أعلامهم اخفاء بعض الاراء والنظريات . . وحتى واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد فإن القاضى عبد الجبار يقول إن الاضطهاد الذى عاشا فى ظله لم يتمكنا بسببه إلا من «اظهار القدر الذى كان منهم! » (١) .

أما كثيرون غيرهما فلقد اضطروا إلى الاستخفاء بآرائهم ومذهبهم ، وكما يقول القاضى عبد الجبار ، فإن «أصحابنا . لبسوا طريقة الاستتار والاتقاء من الحوف . واستمر على أصحابنا هذا الانقباض !» لأن الخصوم اختلطوا بالظلمة واستعانوا بهم على أهل العدل والتوحيد ، (۲) حتى أصبحت معرفة مذهب كثير من المعتزلة لا تأتى عن طريق اعلانهم مذهبهم ، بل من خلال اتهام خصومهم لهم بأنهم على مذهب الاعتزال ، وعندما أخذ القاضى عبد الجبار فى التفتيش عن أسماء أئمة المعتزلة كى يكتب طبقاتهم وصل إلى هذه الحقيقة ، فأدخلها عنصرا من عناصر منهجه فى الكشف عن مذهب الاعلام الذين تمذهبوا بالاعتزال ولم يستطيعوا الاعلان عنه ، من حيث التموهم بهذا المذهب . ولولا ما ذكرنا من الانقباض لظهروا به ولأظهروه » (۳) .

ولقد ذهب المعتزلة في سبل التخفي مذاهب شتى .. فعلم الكلام كان صناعتهم التى نشأت على أيديهم ، وكان الاشتغال به مظنة من المظان التى يطلبون عندها ، فكان الواحد منهم يدارى مذهبه بأن يجعل شهرته : «النحوى » أو «الفقيه » مثلا ، وذلك «خيفة من اظهار أدلة الله في العدل والتوحيد ، والدعاء إليه 1... ) ولقد 1... ولقد المن والمربة وحلقات دروسهم في مزارع خاصة بهم ، بعيدا عن المدن وأعين الشرطة ، فأعادوا إلى الذهن صورة أخرى \_ وإن تكن مختلفة \_ لمن رفضوا وقاوموا بالهجرة إلى الصحراء حيث بنوا الأديرة والصوامع هناك ..

<sup>(</sup>١) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. ص ٢٩٣، ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٠٣، ٣٠٣.

والمفكر المعتزلى أبو الحسن الماوردى (٣٦٤ ـ ٤٥٠ هـ ٩٧٤ ـ ١٠٥٨م) نموذج لهؤلاء الأعلام الذين تمذهبوا بمذهب المعتزلة ، ثم لم يستطيعوا الاعلان عن مذهبهم ، فلقد كان فى خدمة الدولة العباسية السنية التى كانت قد أصدرت فى ذلك العهد مرسوما يحرم فكر المعتزلة وكان يتولى منصب «أقضى القضاة» ، وكان إذا كتب وعرض للاراء والمذاهب يذكر رأى المعتزلة تحت عنوان : علماء الكلام ، ولا يقول مثلا قال المعتزلة ، أو قال أهل العدل والتوحيد .. ولقد اتهمه خصوم المعتزلة بالاعتزال ، وحقق ابن الصلاح (المتوفى سنة ٢٤٢هه) هذا الاتهام وأثبته من خلال دراسته لتفسير الماوردى للقرآن (١٠) .. وآراء الماوردى ، خصوصا فى (أدب المدنيا والدين) تقطع باعتناقه الأصول الخمسة ، ومع ذلك أدت مداراته إلى عدم ذكره فى كتب طبقاتهم وإلى حسبان الكثيرين أنه غير معتزلى ، بل وإلى عاولة البعض أن يدفع عنه هذا الاتهام ؟ (٧) .

تلك هي الصعوبة في الوقوف على الحجم الحقيقي للنشاط الفكرى الذي قام به المعتزلة في حياة هذه الأمة .. ولكن ذلك لايمنع من تقديم عدد من النقاط المعبرة عن بعض الحقائق في هذا المقام ، وهي الحقائق التي وجدنا عليها الشواهد والأدلة واضحة كل الوضوح .

فأولا: على يد المعتزلة كانت نشأة علم الكلام ، وهو العلم الذي عبر عن أصالة هذه الأمة وذاتيتها ، فلم يكن تقليدا للفلسفة اليونانية وترديدا لمقولاتها ، ولم يكن وقوفا عند ظواهر نصوص الكتاب والسنة ، وإنماكان معالجة فلسفية . بأدوات الفلسفة ، لقضايا الدين والحياة الحاصة بهذه الأمة .. ومن ثم فإن فيه المادة لمن يريد أن يلتمس ما أبدعه العرب والمسلمون في الفلسفة والفكر الديني على السواء .. ولا يستطيع أحد أن ينازع في أن نشأة هذا العلم كانت من ابداع المعتزلة . وأنهم ظلوا دائما وأبدا أعظم الفرسان في ميدانه ، وكما يقول الحاكم أبو السعد عمس بن كرمة الجشمي ( ١٩٤٣ ـ ١٠٤٤هـ ١٠٢١ ـ ١٠١١م ) : « وجملة القول : إن المعتزلة هم الغالبون على الكلام . الغالبون على أهله . فالكلام منهم بدأ ، وفيهم نشأ ، ولهم السلف فيه ، ولهم الكتب المصنفة المدونة ، والأثمة المشهورة ، ولهم الرد على المخالفين من أهل الالحاد فيه ، ولهم الكتب المصنفة المدونة ، والذب عن الإسلام . وكل من أخذ في الكلام ، أو ما



<sup>(</sup>٦) مقدمة نحقيق (ادب القاضي) جـ ١ ص ٣٣ ـ ٣٦. ومقدمة تحقيق (أدب الدنيا والدين) ص ٥ ـ ٦.

<sup>(</sup>٧) مقدمة تحقيق (أدب الدنيا والدين) ص ٦.

يوجد من الكلام في أيدي الناس ، فمنهم أخذ ، ومن أتمتهم اقتبس ..» (^)

وثانيا: أن فرقة من فرق الإسلام لم تتصد لمناهضة خصومه كما تصدت لهم المعتزلة ، وفي مقدمة أسباب انفراد المعتزلة ، تقريبا ، بهذه المهمة ، أنهم كانوا الفرقة الوحيدة المؤهلة لذلك والقادرة على انجاز هذا الهدف بنجاح .. فالخوارج كانوا في شغل عن ذلك بالحرب المتصلة التي لاتدع وقتا ولا جهدا للفكر النظري ومجادلة خصوم الإسلام .. والشيعة كانوا في شغل باتقاء اضطهاد الأمويين وتجسيد أحزانهم ومأساتهم كي تتحول إلى رباط عاطني يكسب الأنصار ويديم لفرقتهم البقاء ، كما شغلوا بنظريتهم في الإمامة وحكايات فضل أهل البيت عن أغلب الأمور الأخرى .. والمرجئة والحبرية الأموية كانوا الهل حشو الايقون عند ظواهر النصوص ، ومن ثم فلا جلد لهم ولا قدرة على جدل خصوم المسلمين بمنطق أرسطو وحكمة الفرس وفلسفتي الهند واليونان .. أما المعتزلة فقد كانوا هم الفرقة الإسلامية التي تصدت للدفاع عن الإسلام ضد خصومه . بل واتخذت موقع الهجوم على هؤلاء الخصوم .. وإذا كانت كتب المقالات والفرق التي كتبها خصومهم وتكاد أن تكون كل ما بق لنا في هذا الفن \_ لم تذكر جهود المعتزلة في الدفاع عن الإسلام ، فإن هناك بعض الوقائع ذات الدلالة في هذا المهدان ..

- فني العهد العباسي انتعشت مذاهب المانوية وفرقها . واستعادت قوتها ، ودخلت في صراع فكرى ضد عقائد الإسلام ، واستند هذا الصراع المانوى إلى عصبية شعوبية ، مسترة أو ظاهرة ، كانت تحتل المراكز الحساسة في جهاز الدولة العباسي .. فاستطاعت المانوية أن تشيع الزندقة والالحاد والاستخفاف بالدين في الحياة الفكرية ، وأن تشيع الفكر الشعوبي في الحياة القومية والسياسية ، وتصدى المعتزلة للمانوية وفرقها ، فدرسوا منطق أرسطو وفلسفة اليونان التي هي أسلحة الخصوم - واطلعوا على مؤلفات الحدل المسيحي في العصر «الهلنستي » حتى استطاعوا «أن يقارعوا الثنوية حجة محجة ، وأن يفحموهم ، وأن يسندوا - (بل نقول : إن ينشئوا) - الفلسفة الأخلاقية المستمدة من القرآن .. » (1)

- ويكفى أن نشير إلى أن الجزء الخامس من (المغنى فى أبواب التوحيد والعدل) الذى صنفه القاضى عبد الجبار، قد أفرد للرد على الفرق غير الاسلامية، من ثنوية ــ تضم: المانويــة

<sup>(</sup>٨) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٧١.

<sup>(</sup>٩) هاملتون جب (دراسات فی حضارة الإسلام) ص ١٦. ترجمة : د. احسان عباس. و د. محمد نجم. و د. محمود زاید. طبعة بیروت سنة ١٩٦٤م.

والمزدقية ، والديصانية والمرقيونية ، والماهانية ، والصيامية ، والمقلاصية ــ ومن مجــوس ومن صابئة ، وكذلك النصارى وأهل الأوثان ... . الخ .. الخ . وأن هذا التناول لم يكن كتناول مؤرخي الملل والنحل والمقالات ، عرضا للآراء وتقريرا للمذاهب ، وإنماكان بيانا لحجج المعتزلة التي قدمتها في صراعها الفكري الحضاري مع هؤلاء الخصوم الفكريين .

- والمعتزلة لم يدفعوا فقط هذا الهجوم عن عقائد الإسلام ، بل طاردوا هؤلاء الخصوم وكسبوا إلى الإسلام أنصارا جددا كثيرين ، حتى كانوا هم أبرز من عمل على نشر الإسلام في تلك البلاد المفتوحة ، والوحيدين الذين استطاعوا أن يقنعوا بالإسلام أولئك الذين عرفوا مذاهب الفلسفة وأسلحة الأقدمين في الجدل .. ومما يروى عن أبى الهذيل العلاف ( ٢٣٥هـ ١٩٤٩م ) - وهو الذي اكتملت في عصره أصول المعتزلة الخمسة - « أنه قد أجابه وأسلم على يديه زيادة عن ثلاثة آلاف رجل ! » .. أما أبو سهل بشر بن المعتمر الهلالي ( ٢١٠هـ) فإنه قد « وظف على نفسه أن يدعو كل يوم نفسين إلى دين الله ، فإن أخطأه يوما قضاه » (١١)

بل ويذكر الذين يؤرخون لهذا العصر أن نفوذ المعتزلة قد ترك آثاره الفكرية البارزة على فكر علماء الكلام اليهود ، حتى شابهت آراء المعتزلة في كثير من القضايا ، لا لأخذ المعتزلة عن اليهود \_ كما يروج خصومهم \_ وإنما لما تمتع به المعتزلة من «نفوذ عميق على مفكرى اليهود (١٢) ..» الذين كانوا قد تعايشوا واندمجوا في الدولة الجديدة ، وخاضوا في الجدل مع مختلف القوى الفكرية فيها .

- وللبرهنة على أن المعتزلة ، وحدهم ، كانوا هم المؤهلين لمناظرة خصوم الإسلام وافحامهم تروى قصة وقعت أحداثها في عهد الرشيد ، وكان قد سجن أئمة المعتزلة لميول علوية خشى من مغبتها فلقد كتب إليه ملك السند يعيب عليه الإسلام ، ويتهمه بأنه رئيس لقوم تقوم عقيدتهم على التقليد لا النظر ، وأن دينهم قد انتشر بالسيف دون الحجة ، ويتحداه أن يكون في استطاعته إرسال من يناظر ويحاجج عن الإسلام وعقائده بالمنطق والحجة والبرهان .. وختم خطابه بأن علق على نتائج المناظرة : أن يتبع المهزوم دين الغالب

<sup>(</sup>١٠) (فعط الاعتزال وطبقات المعنزلة) ص ٢٤١.

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق، ص ٢٥١.

<sup>(</sup>١٢) جيوم (الفلسفة وعلم الكلام) ص ٣٨٤ (بحث منشور في كتاب «تراث الإسلام» .. ) .

ودولته ؟.. وكان الذى أوحى إلى ملك السند بهذا التحدى زعيم من زعماء «السمنية » (١٣) .. فبعث الرشيد أحد القضاة إلى ملك السندكى يناظر زعيم السمنية .. ودار الحدل بين السمني والقاضي على هذا النحو :

السمني : أخبرني عن معبودك ، هل هو قادر ؟

القاضي : نعم ..

السمني : فهل هو قادر على أن يُخلق مثله ؟

القاضى: هذه المسألة من الكلام، والكلام بدعة، وأصحابنا ينكرونه..

السمني: ومن أصحابك؟

القاضي : محمد بن الحسن ، وأبو يوسف ، وأبو حنيفة .

وعند ذلك قال السمني لملك السند : «قد كنت أعلمتك دينهم . وأخبرتك بجهلهم وتقليدهم ، وغلبتهم بالسيف » ولما عاد القاضي إلى بغداد بعث معه ملك السند برسالة إلى الرشيد يقول فيها : «إنى كنت ابتدأتك . وأنا على غير يقين مما حكى لى ، والآن ، قد تيقنت ذلك بحضور هذا القاضي » . فاستاء الرشيد من نتيجة التحدي والمناظرة «وقامت قيامته وضاق صدره . وقال : ليس لهذا الدين من مناظر عنه ؟» فأخبره خاصته بأن المناظرين عن الدين «هم الذين تنهاهم – يا أمير المؤمنين ـ عن الجدال ، وجاعة منهم في الحبس » ، فأمر باحضار سجناء المعتزلة ، وعرض عليهم «مسألة » السمني ، فأجابه شاب منهم عنها قائلا : باسخوال أن يقال : يقدر أن يخلق مثله أو لا يكون إلا محدثا ، وانحدث لا يكون مثل القديم ، فقد استحال أن يقال : يقدر أن يخلق مثله أو لا يقدر كما استحال أن يقال : يقدر أن يكون جاهلا أو عاجزا » . . فأمر الرشيد بأن يتوجه إلى مناظرة السمنية في بلاط ملك السند عدد من المعتزلة وعاجزا » . . فأمر الرشيد بأن يتوجه إلى مناظرة السمنية في بلاط ملك السند عدد من المعتزلة على رأسهم معمر بن عباد ( ٢١٥هـ ) ، بعد أن فك عنه قيود السجن « وأزاح علته ، وأمر له بثلاثة آلاف دينار (١٠٤ ) .

<sup>(</sup>١٣) فرقة هندية تنكر النبوة والرسالة .

<sup>(</sup>١٤) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٥٧ . ٢٥٣ ، ٢٥٥ . و د . ابراهيم بيومي ملكور ( في الفلسفة الإسلامية ) ص ٧٩ .

ـ وكما كان المعتزلة هم دعاة الإسلام وحججه تجاه خصومه وفي المواطن التي يغلب عليها هؤلاء الخصوم . كانوا كذلك المدافعين عن قيمه وأخلاقياته في المواطن التي يعيشون فيها .. فلقد كانوا هم قادة الفكر في بيئاتهم . وحتى تأديب الصبيان والشباب كانوا هم أبرز من نهض به . حتى أن خصومهم الفكريين كانوا يبعثون بأبنائهم ليأخذوا أدب المعتزلة وينهوهم عن أخذ مذاهبهم ، فكان المعتزلة «يعطون ـ هؤلاء الأبناء ـ مذاهبهم قبل آدابهم (١٥) ..» .. كما كانوا يطاردون دعاة الشك والزندقة والالحاد . مثل بشار بن برد ( ٩٥ ـ ١٦٧هـ ) وصالح بن عبد القدوس ( ١٦٠ ـ ٧٧٧م ) ، ومحمد بن مناذر الذي « تهتك وخلع وقذف أعراض أهل البصرة » بعد أن كان ناسكًا « . . ولما عدل عن النسك فنابذهم وطعن عليهم ، وكان يأخذ المداد بالليل فيطرحه في مطاهرهم ، فاذا توضئوا به سود وجوههم وثيابهم ؟ (١٦) » . . وغيرهم من الذين يتنافى سلوكهم مع خلق الإسلام . \_ ومن يقرأ كتب الحاحظ ، وتحاصة (الحيوان) يرى في المعتزلة روادا لميادين من البحث كثيرة ، غير علم الكلام ، فلهم تجارب وملاحظات واستقراء في العلوم ، وفي دراسات الحيوان بالذات . . ولبعضهم في الفلك والنجوم جهود وأبحاث (١٧) . . كما أن منهم الفقهاء والادباء والشعراء والرواة والنقاد ، وإنكانت شهرتهم قدكانت وظلت في علم الكلام لأنهم رأوه أشرفها ، لموضوعه الذى هو أشرف الموضوعات .

فالجاحظ يسخر من ذلك الذي يعيب اشتغال عدد من أئمة المعتزلة بالبحث عن «قدر الكلب ومقدار الديك» وهم \_أى الباحثون \_ من «جلة المعتزلة ، أشراف أهل الحكمة» ويقول : إن مثل هذا العلم «يتفرغ للجدال فيه الشيوخ الجلة والكهول العلية ، وحتى يختاروا النظر فيه على التسبيح والتهليل . وقراءة القرآن ، وطول الانتصاب في الصلاة ، وحتى يزعم أهله أنه فوق الحج والجهاد . وفوق كل بر واجتهاد » . (١٨)

\_ كماكانت للمعتزلة ، وهم فرسان المنهج العقلي ، جهود كبيرة في حرب الخرافة والشعوذة في

<sup>(</sup>١٥)(فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>١٦) (الأغاني) جـ ٢٠ ص ٦٩٥٧ ـ ٦٩٥٩ .

<sup>(</sup>١٧) انظر أشارات لعلم الجبالى فى ذلك فى (فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>۱۸) (الحيوان) جر ١ ص ٢١٦، ٢١٧.

المجتمع الإسلامي .. فهم عندما تصدوا لدحض حجج الشيعة حول «عصمة الإمام» وعلمه الذي لايحد ، وعلاقته بالغيب ، وظهور الأعلام والمعجزات على يديه ، قد اسهموا اسهاما عظيا في اعلاء شأن العقل وتوجيه السهام إلى فكر الخرافة الذي شاع في تلك المجتمعات .. كما أسهموا . بالتأليف والمناظرة ، في افحام المنجمين الذين راجت بضاعتهم على الخاصة والعامة في ذلك التاريخ (19) ..

فالمعتزلة كانوا . بحق . هم فرسان الدفاع عن الإسلام ، وتقرير حججه ، والدعوة إليه .. وهم قد غطوا بنشاطهم هذا مختلف الميادين ، وكانت لهم حججهم العقلية التي صاغوها ببلاغتهم الجديدة ، التي لانغالى إن قلنا إنهم اخترعوها وأضافوها إلى تراثنا ، فللجدل لغته ومصطلحاته وأساليبه وآدابه ، وهم قد أنشئوا هذا الفن من فنون تراثنا العربي الإسلامي لأنهم كانوا رواد ميدانه .. ومن الكلمات ذات الدلالة في هذا المقام تعريف البلاغة الذي عرفها به عمرو بن عبيد عندما أجاب عن سؤال : ما البلاغة ؟ فقال : «إنها تقرير حجة الله في عقول المكلفين ، وتخفيف المؤنة على المستمعين ، وتزيين تلك المعانى في قلوب المريدين بالألفاظ المستحسنة في الآذان ، المقبولة عند الأذهان ، رغبة في سرعة استجابتهم ، ونفي الشواغل عن قلوبهم ، بالموعظة الحسنة ، من الكتاب والسنة (٢٠) » ... فهو تعريف جديد ، لبلاغة جديدة ، تنبع جدتها من الميدان المتميز الذي نشأت له واستخدمت فيه .

ولقد أدى نشاط المعتزلة الفكرى والعملى إلى انتشار مذهبهم وقوة حركتهم وعظم شأن فرقهم .. فبالرغم من الاضطهاد الذى وقع عليهم . والذى ألمحنا إليه ، وبالرغم من أن فكرهم «الفلسني ... الديني » هو فكر للخاصة ، لا يتناسب مع طبع العامة القاصر ولا مع مستوى ادراك الجاهير العريضة وقدراتها ، إلا أننا نرى .. رغم ندرة المصادر التي بقيت من تراثهم وتراث منصفيهم .. سيطرتهم ونفوذهم ، لا في البصرة فقط ، وبغداد طوال عهود المأمون والمعتصم والواثق ، وإنما في كثير من البلاد والمدن والكور والقرى والأنحاء وأبو القاسم البلخي يذكر في كتابه (مقالات الإسلاميين) طرفا من البقاع والبلدان التي «غلب عليها الاعتزال والقول بالعدل » ومنها :

<sup>(</sup>۱۹) انظر رد العلاف وجعفر بن حرب على المنجمين فى حضرة المأمون (تثبيت دلائل النبوة) جـ ۲ ص ٥٣٨ . ٣٣٥ . وكذلك حديث القاضى عبد الجبار عن «كرامات » «الحلاج» وغيره فى (المغنى) جـ ص ٢٣٦ ــ ٢٧٨ . (٢٠) ابن قنية (عيون الأخبار) مجلد ۲ ص ١٧٠ . ١٧١ . طبعة دار الكتب المصرية .

- مدينة عانه: وهي مدينة كبيرة من مدن الجزيرة تشرف على الفرات. تقع بين «الرقة» و «هيت». وتتبعها عدة قرى .. وعن هذه المدينة يقول المقدسي (٣٣٦- ٣٨٠ هـ): «إنها كثيرة المعتزلة»، ويقول الخياط (٣٠٠ هـ ٩١٢ م): «إن أهلها يقولون بقول جعفر بن مبشر» (٣٣٤ هـ ٨٤٨ م).
- تدمسر: وهي من المدن الأثرية الشهيرة في برية الشام ، كانت تسكن بها قبائل كلب
   التي غلب عليها الاعتزال والقول بالعدل والتوحيد.
- ٣ ـ بلاد المدارج ، بأجمعها : وهي تقع بين دمشق وحلب . في منتصف الطريق بينهما .
- ٤ ـ نهيـا: بالشام. وتقع بين الرصافة والقرشية من طريق دمشق. على الصحراء.
  - o \_ أرك : قرب تدمر ، في طريق صحراء حلب .
  - ٣ \_ عوض : من أعال حلب ، بين تدمر والرصافة والهشامية . في صحراء الشام .
    - ٧ ـ سمنة : قرب وادى القرى ، بين المدينة والشام .
      - ٨ ــ العربيس: بالشام.
      - ٩ \_ بعليك : في لبنيان .

#### ١٠ \_ طلمـة:

- 11 ــ البـرة : وهما قريتان من قرى اليمامة : البرة العليا والبرة السفلي .
- 17 ـ داريا: من القرى الكبيرة المشهورة بغوطة دمشق ، ومنها بدأت ثورة المعتزلة التى نصبت الخليفة الأموى المعتزلى يزيد بن الوليد بعد قتل الوليد بن يزيد . وعن هذا الحدث يقول المسعودى : «كان خروج يزيد بن الوليد بدمشق مع شائعة من المعتزلة وغيرهم من أهل داريا والمزة من غوطة دمشق على الوليد بن يزيد » .
  - ١٣ ـ بيت لهيا : من القرى المشهورة في غوطة دمشق .
    - 14 \_ كفر سوسية : إحدى قرى مدينة دمشق .
- 10 ـ البيضاء: وهي مقاطعة ومنطقة كبيرة ببلاد المغرب العربي . غلب عليها الاعتزال . حتى قيل : إنه كان بها مائة ألف تحمل السلاح يقال لهم : الواصلية ، نسبة إلى واصل بن عطاء . . وسكن مع المعتزلة بها طائفة من الخوارج يقولون بالعدل

والتوحيد. يدعون بالمعرورية. وهم فرع من الخوارج الصفرية. أتباع زياد الاصفر.

17 ـ طنجة: وهي المنطقة المواجهة للساحل الاسباني. عند جبل طارق. ولقد بدأ الاعتزال بها بعد القضاء على ثورتهم التي قادها في المدينة والبصرة محمد وإبراهيم ابنا عبد الله بن الحسن بن الحسين بن على بن أبي طالب. فهاجر جماعة من المعتزلة إلى منطقة طنجة ، وقادهم هناك اسحاق بن محمود بن عبد الحميد ، ثم استقبلوا أحد أحفاد عبد الله بن الحسن ، وهو ادريس بن عبد الله بن الحسن ، حيث انضم إلى مذهبهم ، وثاروا تحت قيادته .

١٧ \_ تيس : من بلاد اليمن .

١٨ \_ نيسان : من بلاد اليمن .

19 ـ ميافارقين : احدى المدن الكبيرة بالجزيرة ، وأشهر مدينة بديار بكر .

• ٧ ــ برذعــة : بأرمينيا ، وهي عاصمة لمجموعة كبيرة من القرى ، اعتنق أهلها جميعا مذهب المعتزلة .

۲۱ ـ البيلقان : احدى مدن أذربيجان ، غلب على أهلها الاعتزال ، وجاورهم بعض
 الخوارج الذين وافقوهم في القول بالعدل والتوحيد .

۲۷ ــ الصيمرة : احدى المدن الواقعة على الطريق من همذان إلى بغداد ، بين ديار الجبل وديار خورستان ، وقال عنها الملطى .. وهو من أقدم مؤرخى المقالات : «إنها من الكور التي يغلب عليها الاعتزال ، حتى لايظهر فيها غير الاعتزال » .

۲۳ ــ الملح : من المدن الكبرى بين البصرة وواسط .

**٢٤ ـ عبدسي** : شمالى البصرة ، وهي مجموعة قرى نشأت حول مدينة قديمة حملت هذا الاسم .

٧٥ ـ المذار : مدينة كبيرة تقع إلى الشرق من عبدسي .

٢٦ \_ عبدان : ثغر كبير على الخليج العربي بالشاطئ الفارسي .

۲۷ ـ عسكر مكرم: كورة من كور الاهواز، اشتهرت بكثرة أهلها من أصحاب الحرف والصناعات. وكل أهلها معتزلة.

۲۸ ـــ وامهرمز: مدينة إلى الشرق من الاهواز، بنواحى خوزستان، قال عنها المقدسى: ان
 أكثر أهلها معتزلة.

### ۲۹ ـ أورميس :

• ٣ ـ تســـتر: على مسافة ستين ميلا إلى شمال الاهواز، وهي من أعظم مدن خوزستان...
ولقد غلب الاعتزال على كل مقاطعة خوزستان التي تتألف من سبع كور.. وعنها
يقول الاصطخرى: ان الغالب بخوزستان الاعتزال.

٣١ ـ السوس : من بلاد خوزستان ، تقع بالقرب من نهر كرخة .

٣٧ ـ جندى سابور : من مدن خوزستان ، قال عنها المقدسي : إن بعض أهلها معتزلة .

**۲۳ ــ الدورق** : من كور خوزستان ، قال المقدسي : إن أكثر أهلها معتزلة .

**۳۲ ــ أرجان** : من كور فارس ــ جنوبى ايران ــ تقع على نهر طاب الذى يفصل بين مقاطعتى فارس وخوزستان . .

٣٥ ـ تسوز : من مدن اقليم فارس ، على نهر شابور بالقرب من كازرون . .

٣٦ ـ سينيز: بالقرب من البصرة ، على شاطئ الخليج العربي .

۳۷ ــ ســيراف : من المدن الكبرى على الخليج العربى . وهى وماحولها إلى مهروبان إلى أرجان والجروم . يقولون جميعا ــ كما ذكر الاصطخرى ــ بالعدل والتوحيد ، ويذهب بعضهم مذهب المعتزلة في المنزلة بين المنزلتين ..

٣٨ ـ جهـرم : من مدن فارس ، بينها وبين شيراز ثلاثون فرسخا ، ويقول الاصطخرى : إنه يغلب عليهم الاعتزال ... وهم من أتباع أبى الهذيل العلاف .

٣٩ ـ جيرفت : من أهم مدن اقليم كرمان ، الواقع بين فارس ومكران وسجستان وخراسان ..

• **٤ ــ اصطخر** : فى اقليم كرمان ، قال الأصطخرى : إن أغلب أهلها معتزلة ، وباقيهم خوارج ..

11 ـ السيرجان : في اقليم كرمان ، يقول المقدسي عن أهلها : إن أكثرهم معتزلة .

٢٤ ــ هــواة : فى اقليم كرمان ، يقول الملطى : إن أغلب أهلها معتزلة ، وباقيهم من الخوارج .

- **٤٣ ــ المنصمورة** : مدينة كبيرة من مدن اقليم السند ، الواقع بين الهند وكرمان وسجستان . وتقع على بعد أربعين ميلا إلى الشهال الشرق من حيدر أباد .
- **١٤ ــ مكوان** : اقليم كبير في الشمال الشرقي لبلاد الهند ، شرقي كرمان وجنوب سجستان . به مدن وبلاد كثيرة .
  - 22 ـ تيــز: ميناء على ساحل بحر مكران ، وتقابلها في جهة الغرب عان .
- **٤٦ ـ الملتسان** : احدى المدن العظيمة باقلىم مكران ، على أحد روافد نهر السند العليا .
  - ٧٤ ـ هجر: احدى مدن البحرين الشهيرة.
  - ٤٨ ـ البحرين : وهي المنطقة الممتدة على الخليج العربي مابين عمان والبصرة .
    - **٤٩ ـ صعده**: باليمن . احدى أهم مدنها .
      - ٥ ـ السروات : باليمن . مدينة كبيرة .
        - 10\_ صنعاء: عاصمة اليمن.
          - ٢٥ ـ سواحل الحرمين:
- **٣٥ ـ الابله** : بلدة قرب البصرة فى زاوية الحليج الذى يدخل إلى البصرة ، على شاطئ دحلة .

هذا غير البصرة ، وغيرها من المدن التي كان للمعتزلة فيها شأن كبير أو قليل ، مثل : بغداد ودمشق والكوفة (٢١) .. الخ .. الخ .

والأمر الذى لاشك فيه أن هذه الحقائق التى يقدمها البلخى عن الانتشار «الجغرافى» لمناطق نفوذى المعتزلة الفكرى والسياسى، تصحح الأفكار الخاطئة الشائعة التى تصور أن البصرة وما جاورها هى التى غلب عليها الاعتزال .. فنحن هنا أمام حقائق تؤكد انتشار الاعتزال فى طول الأمبراطورية الإسلامية وعرضها ، من الهند إلى فارس إلى العراق إلى الشام إلى المغرب العربي .. ونحن نضيف إلى ذلك أن نشأة هذا المذهب كانت بالمدينة ، لا البصرة ، وأن واصل ابن عطاء قد حمل فكره معه من المدينة إلى البصرة ، وكذلك حمل غيلان الدمشقى مذهبه من المدينة إلى دمشق ، وأن المدينة قد شهدت ثانية ثورات المعتزلة الكبرى التى قادها محمد بن الله

<sup>(</sup>٢١) (فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٠٤ ـ ١١٠.

ابن الحسن. النفس الزكية (٩٣ ـ ١٤٥ هـ ٧٦٢ ـ ٧٦٢م) كما أن نفوذهم قد عظم بمكة ويشير إليه مارواه الشافعي عن علية من قوله : «قدمت مكة ، فغلبت علينا المعتزلة » .. وكذلك قول أحمد بن حنبل الذي رواه عن ابن عيينة : لما مات عمرو بن دينار كان ابن أبي نجيح يفتى الناس .. (٢٢) أي أن عمرو بن دينار . ومن بعده ابن أبي نجيح كان فيها منصب الافتاء ومركزه بمكة . وهما من المعتزلة .

وحتى الأندلس ذات الطابع المحافظ والسلفى. فى الفقه وغيره من فنون الفكر الإسلامى وعلومه. قد دخلها فكر المعتزلة بعد فترة من الزمن بواسطة الدارسين الأندلسيين الذين تتلمذوا فى بلاد المشرق. « وسرعان مالقيت المذاهب الاعتزالية ترحابا من الطبقة المثقفة » . (٢٣)

هذا عن الانتشار الجغرافي لفكر المعتزلة ونفوذهم ، أما هذا الفكر الذي كان بمثابة الخيوط التي ربطت أجزاء ذلك التيار الواسع والفرقة الكبيرة ، رغم اختلافات في التفاصيل ، فهي التي اشتهرت باسم الأصول الخمسة للاعتزال .

وبالطبع فإن هذه الأصول لم تكتمل دفعة واحدة ، ولم تصل إلى عددها هذا فى زمن واصل بن عطاء ( ٨٠ ـ ١٣١هـ ) وإنما كانت على عهده أربعة أصول ، هى : التوحيد والعدل ، والمنزلة بين المنزلتين ، وتقييمه لأحداث الصراع السياسي الذي حدث في صدر الإسلام ورأيه في أطراف هذا الصراع .. ثم اكتملت هذه الأصول ، ووصلت إلى خمسة في عهد قيادة أبي الهذيل العلاف لفرقة المعتزلة .

لقد اتفق المعتزلة على هذه الأصول الخمسة: العدل ، والتوحيد ، والمنزلة بين المنزلتين والوعد والوعيد ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، واجمعوا على نفى صفة الاعتزال عن المخالف ولو فى أحدها ، وعلى أن مدلول اسم (أهل العدل والتوحيد) أعم من مدلول اسم (المعتزلة) ، إذ يدخل تحت الأول كثير من الخوارج والشيعة ، بينا لايدخل تحت الثانى إلا من جمع الاعتقاد بالأصول الخمسة جميعا ، دون أن يضر بعد ذلك الاختلاف فى التفاصيل .. وهذا الاتفاق الذي حدث منهم جميعا يجعل من المعتزلة فرقة واحدة ، لافرقا متعددة ، فلا اعتبار عندهم للخلاف فى التفاصيل مادام هناك اتفاق على الأصول ، والقاضى

<sup>(</sup>٢٢) المصدر السابق. ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢٣) جيوم (الفلسفة وعلم الكلام) ص ٣٧٧.

عبد الحبار يعالج هذا الأمر فيقول: « إعلم أن الأصول: هي التي يجمع عليها المعتزلة ، وتتفق عليها ، مما لا يختار عليه ولا ريب فيه ، وإن كان الاختلاف الواقع بينهم في فروع ذلك ، وشبه وردت عليه (٢٤) .. ومن هنا فإن مؤرخي المقالات الذين جروا في تأريخهم للمعتزلة على عادة تقسيمهم إلى عشرين « فرقة » هي : الواصلية ، والعمرية ، والهذيلية ، والنظامية والاسوارية ، والمعمرية ، والخامية ، والجاحظية ، والحابطية ، والحارية ، والخياطية والخياطية والخياطية ، والحارية ، والمخارية ، نسبة إلى عدد من أعلام المعتزلة وأثمتهم (٢٥) .. إن هذا التقسيم خاطئ ، لأن الاختلاف بين هؤلاء هو قي « مسائل » و « تفاصيل » و « فروع » وشبه تعلقت بالفكر أثناء بحث « الأصول » الخمسة التي هي بمثابة « النظرية » التي اعتقد بها الجميع .

ولقد وقف المعتزلة بأصولهم عند هذه الخمسة لأنهم رأوها المبادئ الاساسية التي يقع فيها الاختلاف بينهم وبين كل من خالفهم من فرق الإسلام وغيره ، فللعدد هنا حكمة وأسباب والقاضي عبد الجبار يجيب من سأله : « ولم اقتصرتم على هذه الأصول الخمسة ؟؟» فيقول : إنه « لاخلاف أن المخالف لنا لا يعدو أحد هذه الأصول ، ألا ترى أن خلاف الملحدة والمعطلة والدهرية والمشبهة قد دخل في التوحيد ؟؟ وخلاف المجبرة بأسرهم دخل في باب العدل ؟؟ وخلاف المخورج دخل تحت المنزلة بين المنزلتين ؟؟ وخلاف المخورض والنهى عن المنكر (٢١) ؟؟»

# ١ \_ أصل العدل:

ويحتص مبحث هذا الأصل بقضايا الحرية والاختيار ، بالنسبة للإنسان ، وقضايا التعديل والتجوير ، بالنسبة للذات الإلهية ، والمعتزلة يقررون بمبحثهم فى العدل أن للإنسان قدرة وارادة ومشيئة واستطاعة ، قد خلقها له خالقه ، وأنها تؤدى وظائفها ، بشكل مستقل وحر فيما يتعلق بالأفعال المقدورة للإنسان ، ومن ثم فإن الإنسان خالق أفعاله ، على سبيل الحقيقة لا المجاز ، ونسبة هذه الأفعال اليه هي نسبة حقيقية ، ومن ثم فإن الجزاء ، ثوابا وعقابا ، هو أمر

<sup>(</sup>٢٤) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٣٣٢ .

<sup>(</sup>۲۰) (الفرق بين الفرق) ص ١٨.

<sup>(</sup>٢٦) (شرح الأصول الخمسة) ص ١٧٤.

منطق ، ليست فيه شبهة جور تلحق بالبارى سبحانه ، كما هو الحال إذا قال المرء برأى المجبرة فى هذا الموضوع .

فهم لم يتحرجوا - كما صنع غيرهم - عن وصف الإنسان «بالخلق » لافعاله ، لأنهم فرقوا بين «الحلق » وبين «الاختراع » و «الابداع » على غير صورة ومثال سابق . «فالحلق » هو: الفعل والصنع على أساس من «التقدير والتخطيط »السابق على التنفيذ ، وأوردوا شواهد اللغة التي تصف الإنسان بالخلق ، وقالوا : إن الحلق هو «التقدير .. ولهذا يقال : خلقت الأديم .. وقال زهير :

ولانت تفرى ما خلقت وبعض القوم يخلق ثم لايفرى » (۲۷)

كا استدلوا من القرآن على «أن العبد في الحقيقة يوصف بأنه يخلق ، بقوله تعالى ( وتخلقون إفكا ) (٢٨) . وقوله : ( فتبارك الله أحسن الخالقين ) (٢٩) . وقوله : ( وإذْ تخلق من الطين كهيئة الطير) (٣) وبينوا «أن التعلق بقوله تعالى ( هل من خالق غير الله) (٣) . وقوله (أفن يخلق كمن لا يخلق ) (٢٦) ، لا يصح . فهذا كلام من جهة العبارة ، فأما من جهة المعنى . فإنما يحب أن نبين أن العبد يحدث الشيء ، وأنه يصح أن يحدثه مقدورا » . (٣٦) كما بينوا السر في أن نبين أن العبد يحدث الشيء ، وأنه يصح أن يحدثه مقدورا » . (٣٦) كما بينوا السر في فقط إنما هو « من جهة التعارف . كما لا يطلق قولنا « رب » إلا عليه » وأن « ذلك غير مانع من أن يجرى على غيره ، وإنما لم يجر إلا عليه ، مرسلا ، للايهام ، ولولاه كان لا يمتنع ذلك فيه » لأن معنى « الخلق » إنما هو وقوع الفعل « من فاعله مقدرا ، وأن العبد قد يحدث الفعل عقدار ، كما أنه تعالى بحدث ذلك ، فيجب أن يوصف بهذا الوصف ، فإذا ثبت ذلك وكان عندهم أن الحركة المكتسبة مخلوقة ، فيجب أن يكون لها خالق وخالقها قد يكون الإنسان ، كما أن خالق الحركة المضرورية هو الله تعالى أن خالق الحركة المخرورية هو الله تعالى أنه عالى أن خالق الحركة المضرورية هو الله تعالى أن .

وكها أثبتوا للإنسان القدرة على « الحلق » أثبتوا له القدرة على الافناء ، بل قالوا إنه يستطيع مثلا أن يفني حياته . بالانتحار ، فيكون قد أفني فعل الله سبحانه « ذلك أن الواحد منا يجوز

<sup>(</sup>۲۷) المصدر السابق. ص ۳۸۰. (۳۱) فاطر: ۳.

<sup>(</sup>۲۹) المؤمنون : ۱۶ . (۳۳) (المغنى) جـ ۸ ص ۱۶۳ .

<sup>(</sup>۳۰) المائدة : ۱۱۰ . ج ۸ ص ۲۸۳ .

أن يفنى فعل الله تعالى ، الذى هو القدرة ، بفناء الحياة ، بأن يقتل نفسه . . ويجوز أن يبطل فعل الغير للسكون بتحريك المحل » (٣٥) .

ولقد أفاض المعتزلة فى دراسة هذا الأصل وفى تفصيل مباحثه ، وخلصوا إلى أن أفعال الإنسان غير مخلوقة لله سبحانه ، وأنها متعلقة بالإنسان على جهة الإحداث ؛ وأنها واقعة منه بحسب قصده ودواعيه ، ومن ثم فهو فاعل لها على جهة الحقيقة .. إلى آخر ما كتبوا فى هذا الأصل من أصولهم الخمسة (٢٦) .

## ٢ ـ أصل: التوحيد:

وفى مبحث التوحيد هذا قدم المعتزلة للذات الإلهية تصورا بلغ قمة «التنزيه» و «التجريد» في الفكر الإسلامي، بل الإنساني على الاطلاق.. فهم قد ناقضوا فكر «المشبهة» «الحشوية» الذين عجزت بهم مداركهم فلم يرتقوا بتصور الذات الإلهية عن حدود المحدثات والمخلوقات. ولقد استند المعتزلة في فكرهم «التنزيهي» هذا إلى نقاء عقيدة التوحيد في الإسلام، كما صورتها الآيات المحكمة في القرآن الكريم، فصاغوا تصورهم هذا في مواجهة عديد من الأديان والفرق والنحل التي تردت في هاوية التشبيه.

فلقد رأوا فى التثليث المسيحى تشبيها بلغ حد القول « بالحلول والاتحاد » ، بل رأوا أن جوهر الخلاف بين الإسلام والمسيحية منحصر فى هذا الموضوع ، ومن هنا كان قول القاضى عبد الجبار : إن الكلام مع « النصارى » يقع فى موضعين :

#### أحدهما:

فى التثليث ، فإنهم يقولون : إنه نعالى جوهر واحد ، وثلاثة أقانيم : أقنوم الأب ، يعنون به ذات البارى ، عز اسمه ، وأقنوم الابن أى الكلمة ، وأقنوم روح القدس ، أى الحياة . وربما يغيرون العبارة ، فيقولون : إنه ثلاثة أقانيم ذات جوهر واحد .

<sup>(</sup>٣٥) المصدر السابق. جـ ٨ ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣٦) تناولنا تفاصيل هذا الأصل في كتابنا (المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية ) طبعة ببروت سنة ١٩٧٣م. وهو في الأصل البحث الذي حصلنا به على درجة الماجستير في يونيو سنة ١٩٧٠م.

# والموضوع الثناني :

فى الاتحاد ، فقد اتفقوا على القول به ، وقالوا : إنه تعالى اتحد بالمسيح ، فحصل للمسيح طبيعتان : طبيعة ناسوتية ، وأخرى لاهوتية ... (٣٧) .

وفى اطار عرض المعتزلة لفكرهم «التنزيهي» فى التوحيد نقضوا فكر المسيحية فى التثليث، والاتحاد، والحلول، وهاجموا فكرة «قدم كلمة الله» – (المسيح) – وظهورها وحلولها فى الجسد، وتتبعوا بالنقد فكر المسيحية التشبيهي والتجسيدي عند النساطرة والملكانية وغيرهما (٢٨)

كما هاجموا تشبيه اليهود أيضا .. وأكثر اليهود مشبهة ، كما يقول الفخر الرازى . (١١)

<sup>(</sup>٣٧) (شرح الأصول الحمسة) ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>۳۸) (المغنی) جـ ٥ ص ۸٠ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٣٩) المصدر السابق. جره ص ٩- ٧٠.

<sup>(</sup>٤٠) عن هذه الفرق المجسمة . انظر : (مقالات الإسلاميين) ـ طبعة استانبول ــ جـ ١ ص ٥ ــ ٧ . ٢٣ . ٢٩ . ١٤١ ، ٣٤ . ١٤٣ . ١٩٤٩ . ١٩٤٩ . ١٩٤٩ . ١٢٦٦ . طبعة كلكتة بالهند سنة ١٨٩٧ م و ( التعريفات ) للجرجائي ص ٤٠ ـ ١٩٩٩ طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ . و ( اعتقادات فرق المسلمين والمشركين) للفخر الرازي ص ٣٣ ، ٢٤ ، ٣٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م . ( الانتصار) للخياط ص ٧ ، محقبق نيرج طبعة القاهرة ١٩٣٥ م . ( الانتصار) للحياط ص ٧ ، محقبق نيرج طبعة القاهرة ١٩٣٥ م . ( ١٤١) . اعتقادات فرق المسلمين والمشركين) ص ٣٣ .

وفى معارضة هذه الأديان والفرق جميعا قدم المعتزلة تصورهم التنزيهى والتجريدى عن الذات الإلهية .. وهو التصور الذى ارتكز على رفض كل ما يوهم تعدد القديم ، أو مماثلة القديم لأى محدث من المحدثات .. فقالوا بوحدة الذات والصفات .. ورفضوا امكانية رؤية الله ، فى الدنيا أو الآخرة ، لأنها تستازم التحيز والمكان والجهة ، وهى أشياء وحالات حكموا باستحالتها وانتفائها بالنسبة لله .. كما كان قولهم بخلق القرآن ثمرة لرفضهم قدم الكلمة ، التى أدت إلى شبهة قدم المسيح . ثم التشبيه والتجسيد المسيحى (٢٠٠) .

## ٣ ـ أصل : الوعد والوعيد :

وفى مبحث المعتزلة هذا رفضوا فكر المرجئة . الذين فصلوا مابين الإيمان والعمل ، فقال المعتزلة : إن الوعد يعنى أن من أطاع الله دخل الجنة ، وأن وعد الله بذلك صدق لايمكن أن يتخلف عن الوقوع ، لأن «حقيقة الوعد : كل خبر يتضمن وصول نفع إلى الموعود . سواء كان على طريق الاستحقاق أو على طريق التفضل .. فالله قد وعد المطيع بالثواب الذي يستحقه ، ووعده زيادة على المستحق بطريق التفضل » .

أما الوعيد فانه يعنى : أن من عصى الله دخل النار ، وخلد فيها أبدا إذا كانت ذنوبة كبائر لم يتب منها قبل مماته . وهذا الوعيد صدق لن يتخلف وقوعه أبدا ، إذ الوعيد «هو الخبر المشتمل على وصول ضرر إلى المتوعد . والغرض منه ما قد ورد عن الله فى معنى العصاة ولايتوعد جل وعز إلا بالمستحق ، لأنه إذا خرج عن المستحق دخل فى حد الظلم » .

وكما ينطبق الوعيد على الكفار ينطبق كذلك على « الفسقة » مرتكبي الكبائر من المسلمين . « وذلك لأن آيات الوعيد هي واردة بلفظه . تتناول الفسقة كتناولها للكفرة » <sup>(۴۳)</sup> .

ولقد رتب المعتزلة على هذا الأصل انكار نفع «الشفاعة» من الرسول أو غيره ، يوم القيامة ، لأحد من «الفسقة». وقصروا امكان حدوث هذه «الشفاعة» «للمؤمنين» دون «الفسقة»، وقالوا: إن «الذي عندنا أن هذه الشفاعة تثبت للمؤمنين دون الفاسقين» (أينه) ،

<sup>(</sup>٤٢) تفصيل موقف المعتزلة في (التوحيد) تناولناه في كتابنا (المعتزلة ومشكلة الحرية الإنسانية) ص ٤٧ – ٦٣.

<sup>(</sup>٤٣) القاضي عبد الجبار ( المحيط بالتكليف ) السفر التاسع والعشرون مخطوط مصور بدار الكتب المصرية . اللوحة ٦٠ ب .

<sup>(</sup>٤٤)المصدر السابق. السفر التاسع والعشرون. اللوحة ٧٨ ب. ٧٩أ.

ومن ثم فإنها لاتفيد الاخراج من النار إلى الجنة ، وإنما يقتصر أثرها على رفع درجات المؤمنين في النعيم .

ولقد سبق أن أشرنا إلى الطابع السياسي للصراع الذي دار بين المعتزلة والمرجئة حول هذه القضية . وكيف كان فكر المرجئة يملى للظالمين ويمد لهم حبال الأمل في النجاة ، بيناكان فكر المعتزلة يحكم عليهم بالفسق والخلود في النار . على حين حكم عليهم فكر الخوارج بالكفر والشرك بالله .

## ٤ ـ أصل: المنزلة بين المنزلتين:

وأصل المنزلة بين المنزلتين ، هو الذي جاء به واصل بن عطاء ، فأحدث ذلك الانشقاق في صفوف القائلين بالعدل والتوحيد ، فنشأت المعتزلة كفرقة مستقلة ، هي أخص من القائلين بالعدل والتوحيد . ويعني هذا الأصل : أن مرتكب الكبيرة ، الذي أجمع الخوارج ، والمرجئة وأهل العدل على تسميته « بفاسق » ، ثم اختلفوا بعد ذلك ، فقال الخوارج هو : فاسق كافر . وقالت المرجئة : هو فاسق مؤمن . وقال أصحاب الحسن البصرى : هو فاسق منافق . يعني أصل المنزلة بين المنزلتين . عند واصل والمعتزلة ، الأخذ بما اتفق عليه الجميع من أن مرتكب الكبيرة « فاسق » . ورفض ما عدا ذلك من الآراء المختلف فيها وعليها . ثم الحكم بأن هذا الفاسق هو في منزلة وسط بين منزلتي « الكفر » و « الإيمان » ، لمباينة درجات الكفار وأحكامهم ودرجات المؤمنين وصفاتهم ، وأنه بعد ذلك مخلد في النار ، وإن يكن في درجة من العذاب دون درجة المشركين .

ولقد أخطأ البغدادى عندما قال إن النزاع الذى دار حول مرتكب الكبيرة كان بصدد تقييم أطراف النزاع على السلطة زمن على بن أبي طالب . يقول البغدادى : «ثم إن واصلا فارق السلف ببدعة ثالثة ، وذلك أنه وجد أهل عصره مختلفين فى على وأصحابه ، وفى طلحة والزبير وعائشة وسائر أصحاب الجمل فزعمت الخوارج أن طلحة والزبير وعائشة وأتباعهم يوم الجمل كفروا بقتالهم عليا ، وأن عليا كان على الحق فى قتال أصحاب الجمل . وفى قتال أصحاب معاوية فى صفين . إلى وقت التحكيم ، ثم كفر بالتحكيم . وكان أهل السنة والجماعة يقولون بصحة إسلام الفريقين فى حرب الجمل . وأن عليا كان على الحق . وأصحاب الجمل

كانوا عصاة مخطئين ، ولم يكن خطؤهم كفرا ولافسقا . فخرج واصل عن قول الفريقين (٤٥٠ . الخ »

أخطأ البغدادي في قوله هذا ، لأن القضية التي أدت إلى نشأة أصل المنزلة بين المنزلتين لم تكن المجادلة من حول تقييم تلك الأحداث وأطرافها ، وإنما كان الأمر متعلقا بالحكم على إيمان بني أمية ، الذين فشت مظالمهم . وأصبح الجميع شبه متفقين على أنهم من مرتكبي الكبائر. وعلى أنهم « فسقة ». ونشأ الخلاف على ما يأتى بعد الحكم « بالفسق » الذي اتفقوا عليه . وكان ذلك أواخر الدولة الأموية عندما اشتدت ثورات الخوارج الأزارقة . فطرحت هذه القضية بالحاح على دوائر الفكر الإسلامي . ويقطع بصحة مانقول أن «النموذج » الذي كان يدور الجدل حول « إيمانه » كانت الاطراف كلها قد اتفقت على « فسقة وفجوره » ، ولم تتفق الاطراف جميعها أبدا على « فسق وفجور » أصحاب الجمل ، أو على ، أو معاوية وأهل الشام. والخياط يفصل الحديث عن نشأة هذا الأصل فيقول: «إن الخوارج، وأصحاب الحسن \_ (البصرى ) \_ كلهم مجمعون ، والمرجئة على أن صاحب الكبيرة فاسق فاجر ، ثم تفردت الحوارج وحدها فقالت : هو ، مع فسقه وفجوره ، كافر . وقالت المرجئة وحدها : هو ، مع فسقه وفجوره مؤمن . وقال الحسن ومن تابعه : هو ، مع فسقه وفجوره ، منافق . فقال لهم واصل: قد أجمعتم أن سميتم صاحب الكبيرة بالفسق والفجور، فهو اسم له صحيح باجهاعكم ، وقد نطق القرآن به في آية القاذف وغيرها من القرآن ، فوجب تسميته به . وما تفرد به كل فريق منكم من الأسماء فدعوى لاتقبل منه إلا ببينة من كتاب الله أو من سنة نبيه صلى الله عليه .. ثم قال واصل للخوارج : وجدت أحكام الكفار ، المجمع عليها ، المنصوصة في القرآن ، كلها زائلة عن صاحب الكبيرة ، فوجب زوال اسم الكفر عنه بزوال حكمه .. ثم قد جاءت السنة المجتمع عليها أن أهل الكفر لايوارثون ولايدفنون في مقابر أهل القبلة ، وليس يفعل ذلك في صاحبَ الكبيرة . وحكم الله في المنافق : أنه إن ستر نفاقه فلم يعلم به ، وكان ظاهره الإسلام ، فهو عندنا مسلم . له ما للمسلمين وعليه ما عليهم ، وإن أظهر كفره ا استتيب ، فإن تاب وإلا قتل ، وهذا الحكم زائل عن صاحب الكبيرة . وحكم الله في المؤمن : الولاية والمحبة والوعد بالجنة .. وحكم الله في صاحب الكبيرة ، في كتابه ، أن لعنه

<sup>(</sup>٤٥) (الفرق بين الفرق) ص ٩٩. ١٠٠.

وبىرئ منه وأعد له عذابا عظيما .. فوجب أن صاحب الكبيرة ليس بمؤمن ، بزوال أحكام الإيمان عنه فى كتاب الله ، ووجب أنه ليس بكافر ، بزوال أحكام الكفر عنه ، ووجب أنه ليس بمنافق ، فى زوال أحكام المنافقين عنه فى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ووجب أنه فاسق فاجر لاجماع الأمة على تسميته بذلك ، وبتسمية الله له به فى كتابه » (٤٦)

تلك هي مناسبة ظهور هذا الأصل من أصول المعتزلة .. وهو عندهم من المسائل الشرعية التي لامجال للعقل فيها ، لأنه «كلام في مقادير الثواب والعقاب ، وهذا لا يعلم عقلا  $(^{(4)})$  ... وكانوا يطلقون عليه اسم « الاسماء والأحكام »  $(^{(4)})$  أحيانا ، لدورانه حول أسماء مرتكبي الكبائر وأحكامهم ..

فهو أصل من أصول المعتزلة الفكرية ، ذات الطابع السياسي ، والطابع السياسي العام على وجه التحديد ، لأنه نشأ كموقف « فكرى ـ سياسي » فى صراع سياسي كان محتدما يومئذ ، ضد الأمويين ، ولم يكن مجرد موقف من الإنسان العادى الذي يرتكب ذنبا من الذنوب الكبائر ثم يموت دون أن يتوب منه إلى الله تعالى . .

كما كان هذا الأصل هو أحد ما لقب المعتزلة بسببه بالاعتزال. (٤٩)

## ٥ ـ أصل: الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

لاخلاف بين فرق الإسلام جميعها فى وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، لأن القرآن يقول : (ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر) (٥٠٠) ، ويقول : (كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر) (٥١٠) ، ولأن الرسول صلى الله عليه وسلم يقول : «من رأى منكم منكرا فليخيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » .

ولكن الخلاف وقع حول وسيلة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وبالذات في استخدام

<sup>(</sup>٤٦) (الانتصار ، والرد على ابن الراوندي الملحد) ص ١٦٥ ــ ١٦٧ .

<sup>(</sup>٤٧) (شرح الأصول الحمسة) ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٤٨) (مروج الذهب) جد ٢ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٤٩) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>٥٠) آل عمران : ١٠٤.

<sup>(</sup>٥١) آل عمران: ١١٠.

القوة والثورة والخروج المسلح للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . . كما وقع في بعض الجزئيات والتفاصيل . .

فأصحاب الحديث انفردوا وحدهم . دون فرق الإسلام ، بتحريم السيف ، وإنكار الحزوج المسلح على ائمة الجور وظلمة الحكام ، وقالوا : « إن السيف باطل ، ولو قتلت الرجال وسبيت الذرية ، وإن الإمام قد يكون عادلا ، ويكون غير عادل . وليس لنا ازالته وإن كان فاسقا وأنكروا الخروج على السلطان ولم يروه .. » (٥٢) .

والشيعة الإمامية قيدوا جواز استخدام السيف والخروج المسلح بحالة قيام الإمام. « فإذا خرج الناطق وجب سل السيوف حينئذ معه » أما قبل خروجه فلا تسل السيوف (٥٠٠).

وبعض أهل السنة \_ وبخاصة الصحابة الذين اعتزلوا صراع على وخصومه واتخذوا من ذلك الصراع موقفهم السلبي المعروف \_ ومنهم سعد بن أبي وقاص . وأسامة بن زيد . وعبد الله بن عمر ، ومحمد بن مسلمة . الخ . . الخ . . وتبعهم من أهل الحديث أحمد بن حنبل وجهاعة من أتباعه . . يقولون إن وسيلة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هي القلب فقط أو باللسان ، إن قدر على ذلك ، وينكرون أن يكون ذلك باليد ، فضلا عن السيف .

أما جميع المعتزلة والخوارج والزيدية ، وطوائف من أهل السنة فإنهم يوجبون الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بالوسائل الثلاث : السيف . فاليد ، فاللسان ، فالقلب . الذي هو أضعف الإيمان (١٥٠) واستدلوا على جواز الخروج بالسيف بقول الله سبحانه : (وتعاونوا على البر والتقوى) (٥٠٠) وقوله : (فقاتلوا التي تبغى حتى تفيء إلى أمر الله) ، (٥٠١) وقوله : (لاينال عهدى الظالمين) (٥٠٠) .

والمعتزلة البغداديون يلتمسون فى كلام الإمام على الأدلة على وجوب الخروج بالسيف على

<sup>(</sup>٧٠) (مقالات الإسلاميين) ــ طبعة استانبول ــ جـ ٢ ص ٤٥١ ، ٤٥٢ .

<sup>(</sup>٥٣) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ٣١.

<sup>(</sup>٤٥) المصدر السابق. جز ٤ ص ٣١.

<sup>(</sup>٥٥) المائدة : ٥٠ .

<sup>. (</sup>٥٦) الحجرات : ٩.

<sup>(</sup>٥٧) البقرة : ١٧٤ .

أئمة الجور \_ بعد القرآن والسنة \_ بخاصة قوله : « أيها المؤمنون ، من رأى عدوانا يعمل به ومنكرا يدعى إليه ، فأنكره بقلبه فقد سلم وبرئ ، ومن أنكره بلسانه فقد أجر ، وهو أفضل من صاحبه ، ومن أنكره بالسيف لتكون كلمة الله هي العليا وكلمة الظالمين هي السفلي فذلك الذي أصاب سبيل الهدى ، وقام على الطريق ، ونور في قلبه اليقين » وكذلك قوله يتحدث عن أصناف الناس : « .. فنهم : المنكر للمنكر بيده ولسانه وقلبه ، فذلك متمسك بخصلتين من خصال الخير ، ومضيع خصلة ، ومنهم المنكر بقلبه ، والتارك بيده ولسانه فذلك الذي ضيع أشرف الخصلتين من الثلاث وتمسك بواحدة ، ومنهم : تارك لانكار المنكر بلسانه وقلبه ويده ، فذلك ميت الأحياء .. فما أعمال البركلها ، والجهاد في سبيل الله ، عند بلسانه وقابه ويده ، فذلك ميت الأحياء .. فما أعمال الركلها ، والجهاد في سبيل الله ، عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الإكنفئة في نحر لجي ، وإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الإيقربان من أجل ، ولا ينقصان من رزق ، وأفضل من ذلك كله كلمة عدل عند إمام جائر (١٩٥٥) » .

والمعتزلة يرون فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر «أصلا عظيا من أصول الديس» ويرجعون إليه وإلى الوفاء بحقه كل الجوانب الثورية التى نهضت بها فى الصراعين السياسى والاجتاعى مختلف فرق الإسلام ، حتى من غير المعتزلة .. فهم لا يعيبون خروج الخوارج وتجريدهم للسيف ما عدا الشبهة التى عابوها عليهم فى على والتحكيم لأنهم قد «خرجوا على السلطان ، متمسكين بالدين وشعار الإسلام ، مجتهدين فى العبادة .. خرجوا لما غلب على ظنونهم ، أو علموا جور الولاة وظلمهم ، وأن أحكام الشريعة قد غيرت ، وحكم بما لم يحكم به الله .. » .. كما يرجعون إلى أصل الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر «تبنى الإسماعيلية قتل ولاة الجور غيلة .» كما يرونه الدافع للزاهدين إلى الانكار على الأمراء والخلفاء ، بالكلام الغليظ ، بعد أن عجزوا عن الانكار باليد .. ثم يخلصون ، كما خلص الإمام على ، إلى الغليظ ، بعد أن عجزوا عن الانكار باليد .. ثم يخلصون ، كما خلص الإمام على ، إلى قوطم : « .. وبالجملة . فهو أصل شريف . أشرف من جميع أبواب البر والعبادة .. » ( و و ) .

وعندهم أن الهدف المبتغى من تطبيق هذا الأصل من أصولهم الفكرية «هو ألا يضيع المعروف ، ولا يقع المنكر» ، أى أن تظل معالم الحق والهدى بينة يهتدى بها الناس ، وأن يختنى المنكر من حياة الناس ومجتمعاتهم ، فإذا تحققت هذه الغاية برىء الناس من تبعة وجوب هذا

<sup>(</sup>٥٨) (نهج البلاغة) ص ٤١٤، ٤١٥.

<sup>(</sup>٥٩) (شرح نهج البلاغة) جد ١٩ مس ٣١١.

الأصل ، فهو واجب على الكفاية ومن فروضها .. (٦٠) ومعلوم أن فروض الكفاية أكثر أهمية وأشد تأكيدا من فروض الأعيان ، لأن تخلف قيام فرض العين يأثم به من أهمل فيه ، أما تخلف قيام فرض الكفاية فالذي يأثم به الأمة جمعاء.

وهم بعد اتفاقهم على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. يحتلفون فى طريق العلم بهذا الوجوب. أهو العقل ؟ أم السمع ؟ فأبو على الحبائى يرى أنه يعلم بالعقل والسمع معا فى كل الحالات ، أما ابنه أبو هاشم فيرى أن السمع هو طريق العلم به إلا أفى حالة واحدة هى التي ينضم فيها طريق العقل إلى طريق السمع ، وهى تلك التي يرى الإنسان فيها ظلما يقع على غيره ، فتحرك رؤية هذا الظلم فى قلب الرائى المضض والامتعاض ، عند ذلك يجب النهى عن المنكر عقلا ، كما وجب عن طريق السمع أيضا (١١).

وإذا كان الأمر بالمعروف \_ كأصل عام \_ هو واجب ، فإن الأمر يختلف عندما نلخل في التفاصيل .. ذلك أن الوجوب المتقدم هو بمعنى أنه مطلوب ومدعو إلى النهوض به من قبل الشارع ، أما إذا انتقلنا إلى حكمه من حيث هو فرض أو سنة أو مندوب ، فإن بعض المعتزلة يرون اختلاف درجته باختلاف الأمر الذي نحن بصدد الأمر به \_ فالأمر بالشيء الواجب والجب ، والأمر بالقيام بالسنة سنة ، والأمر بأداء المندوب مندوب .. أما النهى عن المنكر فهو واجب ، أي فرض في كل الحالات ، وبصرف النظر عن نوع المنكر ودرجته في التحريم بين الحرمات .. وهذا التفصيل وتلك التفرقة اضافة من أبي على الجبائي ، وافقه عليها القاضي عبد الجبار ، أما من سبقهم من المعتزلة فإنهم قد أوجبوا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بلا تفرقة ولا تميز بين الأفعال المأمور بها ، وبصرف النظر عن حكمها ، واجبة كانت أم سنة أم مندوبا إليها (١٢) .

وفيها يتعلق بالمنكر الذى يجب النهى عنه ، فهو إما أن يقع على مثلا ، أو يقع لغيرى من الناس ، فإن وقع على منكر طفيف لا يعتد به ، كأن غصبنى شخص ما دراهم معدودة والحال أن لى ثروة طائلة ، فإن لى أن اتجاوز عن النهى عن هذا المنكر ، ووجوب النهى عن المنكر فى هذه الحالة وإن كان قائما «شرعا» فهو غير قائم «عقلا» لانتفاء الاضرار الحقيق

<sup>(</sup>٦٠) (شرح الأصول الحمسة) ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٦١) المصدر السابق. ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٦٢) المصدر السابق. ص ١٤٦.

بتفاهة الدراهم المعدودة قياسا إلى الثروة الطائلة ..

أما إذا كان المنكر الذى وقع على « مما يقع به الاعتداد » ويحدث به التضرر ، كاغتصاب الدرهم من الفقير المعسر ، فإن النهى عن المنكر الذى وقع لى ، فى هذه الحالة بجب على « عقلا » و « شرعا » .. هذا فيما يتعلق بالمنكر إذا وقع على من نتحدث عن وجوب النهى عنه على .

أما إذا وقع المنكر على الغير فإن أبا على الحبائى يوجب النهى عنه عقلا وشرعا ، فى كل حالاته ، ويختلف معه ابنه أبو هاشم ، فيرى الوجوب شرعا فقط ، إلا إذا كان المنكر من البشاعة بحيث يبعث على الامتعاض والمضض . عند ذلك يكون العقل والشرع معا متضافرين فى وجوب النهى عن وقوعه . .

وكذلك ميزوا بين المنكر الذى يلحق ضرره بالغير وذلك الذى تقتصر أضراره على السذات من حيث جواز تغير الموقف منه بجدوث الاكراه عليه .. فإذا أكره الإنسان على فعل منكر لا يتعدى ضرره ذاته ، كأن يكره على أكل الميتة أو شرب الخمر ، أو التلفظ بكلمة الكفر بشرط ابطان ضدها ـ جاز الخضوع للاكراه .. أما إذا أجبر على فعل منكر يتعدى ضرره إلى الغير ، كالقتل والقذف ، مما لا يمكن تدارك آثاره ، فلا يجوز له الخضوع للاكراه ، أما إذا أكره على اغتصاب مال الغير ، وهو أمر يمكن فيه الضمان والتعويض بعد زوال الاكراه ، فيجوز له الخضوع للاكراه ، مع الضمان للمال المغصوب .. (٦٣) .

وهناك اختلاف بين الأمر بالمعروف وبين النهى عن المنكر في حالة أخرى .. ذلك أن المطلوب في الأمر بالمعروف هو الأمر به فقط ، وليس مطلوبا حمل الغير على الامتثال لهذا الأمر ، فالواجب هو الأمر باقامة الصلاة ، لا حمل تاركها على القيام بها .. أما المنكر فإن الواجب هو النهى عنه ، وحمل فاعله على الانتهاء عنه ، باللسان ، ثم اليد ، ثم السيف ، حسب مقتضيات الأحوال . (15)

ولقد عرض المعتزلة لرأى الذين قالوا إن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هماامن سلطات الإمام ، لا الأفراد ، وأن ذلك موقوف عليه متوقف على وجوده ، فأنكروا هذا الرأى « لأن

<sup>(</sup>٦٣) المصدر السابق. ص ١٤٤، ١٤٥.

<sup>(</sup>٦٤) المصدر السابق. ص ٧٤٤، ٧٤٥.

الدلالة التي دلت على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، من الكتاب والسنة والاجماع، لم تفصل بين أن يكون هناك إمام وبين ألا يكون »... ثم فصلوا الأمر في مثل تلك الحالة فقالوا: إن القضية لاتتعلق بوجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر أو تخلف هذا الوجوب، وإنما تتعلق بأن هناك أمورا يختص بها الإمام وأخرى تجب على عامة الناس.. فمثلا: إقامة الحدود، والدفاع عن الدولة وتغورها وحفظ بيضة الإسلام، وتجييش الجيوش وتسييرها، وتنصيب القضاة والأمراء، ومثلها من الأمور العامة التي تجل عن سلطان الأفراد وقدراتهم، هي من متعلقات الإمام وواجباته، أما الأمور التي يستطيع فيها الفرد أن يكون مؤثرا مثل النهى عن الخمر والزنا والسرقة وغيرها مما ماثلها، فإن القيام بها واجب على الجميع، وإن كان الرجوع إلى الإمام والدولة هو الأولى في كل الحالات (٢٥٠).

ولقد فصل المعتزلة في حالات مرتكب المنكر. فهناك منكر يرتكبه فرد أو أفراد متفرقون. لاتضمهم رابطة قامت لفعل هذا المنكر ولا يجمعهم حزب قد تألف لهذا الغرض.. والنهى عن هذا المنكر واجب على كل من شاهده من فاعليه أو سمعه من قائليه.. أما إذا كانت هناك عصبة قد تألفت وتحزبت لفعل هذا المنكر، فإن أبا بكر الأصم - (من الطبقة السادسة) - هو وحده من بين المعتزلة الذي يشترط أن يقود إمام عدل مهمة الانكار على هذه العصبة المتحزبة، على حين يقول غيره من المعتزلة إن انكار المنكر هنا والنهى عنه واجب، سواء وجد الإمام أم لم يوجد (١٦٠) فحوقف الأصم هنا يلتقي مع موقف الشيعة الذين يرون الاحجام عن الانكار بالقوة على فعلة المنكر إلا إذا ظهر إمامهم المنتظر.. أما موقف أصحاب الحديث فهو أن ـ « الأولى بالإنسان أن يكون كافا ممسكا، وملازما لبيته وادعا، غير منكر ولامستفز » (١٠٠)

وأخيرا .. فإن وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر مقيد عند المعتزلة ومرهون بتوافر الشروط التي تجعل هذا الأمر وذلك النهى مثمرين مخافة أن يأتى الأمر والنهى بضد المطلوب .. وهذه الشروط هي :

<sup>(</sup>٦٥) المصدر السابق ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٦٦) هذا دليل على أن الأصم لم ينكر وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكركما يقول الأشعرى ، فهو يشترط وجود الإمام العادل كمى يقود التصدى لأهل المنكر المتحزبين المتعصبين .. وفرق بين هذا الموقف فى هذه الجزئية وبين ما يفهم من قول الأشعرى : « واجمعت المعتزلة . الا الأصم . على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . مع الامكان والقدرة ..» انظر : (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٦٧) (أدب الدنيا والدين) ص ١٠١ ـ ١٠٣ .

أولا: أن نعلم أن ما نأمر به هو من «المعروف». وما ننهى عنه هو من «المنكر». ولا يكفى فى ذلك غلبة الظن. إذ لابد من بلوغ درجة العلم بقيام «المنكر». فيجب النهى بناء عليها.

ثانیا : أن یکونَ «المنکر» الذی یجب النهی عنه «قائما. مشاهدا» کأن نری الخمر أو أدواتها مثلا .. وحکموا بأن غلبة الظن تقوم مقام العلم .

ثالثا: أن نعلم أن نهينا عن «المنكر» لن يؤدى إلى حدوث «منكر» أشد من المنهى عنه فلا يصح أن ننهى عن «منكر». مثل شرب الخمر. إذا علمنا. أو غلب على ظننا. أن هذا النهى سيؤدى إلى قتل أو فساد أشد من شرب الخمر.. عندئذ لا يجب النهى ولا يحسن.

رابعا: أن نعلم أن نهينا سيحدث تأثيراً ايجابياً ، وأنه لن يذهب عبثا وأدراج الرياح. أو على الأقل يغلب على ظننا ذلك .. وإلا فلم يجب النهى .. وفي حالة انتفاء الوجوب قال بعض المعتزلة يحسن النهى لأنه بمنزلة استدعاء الغير للدين . وقال آخرون لايحسن ، لأنه عبث ..

خامسا: أن نعلم ، أو يغلب على ظننا ، أن النهى عن المنكر لن يؤدى إلى وقوع ضرر فى المال أو النفس للناهين عن المنكر .. والضرر المعتبر هنا يختلف باختلاف قدرات الناس وحالاتهم ومنازلهم ، فالشتم والضرب قد يكونان ضررا بالنسبة للبعض يبرران له الامتناع عن التعرض للنهى عن المنكر ، وقد لا يكونان ضررا بالنسبة للآخرين .. وإذا انتنى الوجوب اتقاء للضرر ، فإنه يحسن النهى عن المنكر ، ومخاصة إذا علم أن وقوع الضرر على الناهى عن المنكر ، ومخاصة إذا علم أن وقوع الضرر على الناهى عن المنكر مما يزيد فى اعزاز الدين بابراز النماذج التى تضحى فى سبيل اقامة شرعته .

وفى الحالات التى ينتنى فيها وجوب النهى عن المنكر ، لفقدان الشروط الواجب توافرها فإن اظهار الكراهية والرفض للمنكر وأهله هو واجب على الجميع ، وخاصة على من يتوهم منه الرضى بالمنكر ، أما من لا يتوهم منه ذلك فإن انكاره ورفضه معلومان حتى دون اظهار واعلان (٨٦)

وحتى نفهم قصد المعتزلة من وراء اشتراط هذه الشروط ، لابد أن نعى أنهم قد استهدفوا بها ضمان تحقيق الغرض المنشود من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فهم ، مثلا . مع سل

<sup>(</sup>٦٨) (شرح الأصول الحمسة) ص ١٤٢\_ ١٤٤.

السيف ضد الإمام الجائر، ويوردون في هذا الباب الحديث الذي رواه حذيفة: «قلت: يارسول الله، أيكون بعد الحيرالذي أعطينا شر، كاكان قبله؟ قال: نعم قلت فبمن نعتصم؟ قال: بالسيف» (١٩٥) ومع ذلك يشترطون للثورة على أئمة الحور أن يكون الثوار جماعة يقودها إمام والنصر محتمل بالنسبة لثورتها، فقالوا: «إذا كنا جماعة، وكان الغالب عندنا أنا نكني مخالفينا، عقدنا للإمام، ونهضنا، فقتلنا السلطان وأزلناه، وأخذنا الناس بالانقياد لقولنا.. » (٧٠). فهي شروط تمثل الضمانات الضرورية كي يؤتى الأمر والنهي ثمرتها، وحتى تتميز الثورة عن الفوضي والتمردات.

ذلك هو الأصل الخامس من أصول المعتزلة الفكرية .. وهي الأصول التي كونت نظرية هذه الفرقة . بشرت بها . ودعت إليها ، وحاولت وضعها موضع التطبيق .

ولقد كان وراء النشاطين الفكرى والعملى اللذين قام بهما المعتزلة تنظيم اقاموه لجماعتهم وفرقتهم فى طول البلاد وعرضها ، فكان لهم الأداة الفعالة فى بث فكرهم وتجميع الأنصار حول أصولهم الخمسة ، والسعى للوصول برجالاتهم إلى مراكز التأثير فى الدولة ، بل وإقامة دولة المعتزلة والاستئثار بامارة المؤمنين ..

حقيقة ليست هناك ، حتى الآن . معلومات كافية لتقديم دراسة وافية عن هذا التنظيم فنى ضياع أغلب تراث المعتزلة ثغرة تحول دون الوصول إلى هذه المعلومات ، وفي سرية هذا التنظيم ، بسبب ماتعرضت له الفرقة من اضطهاد سبب آخر لايفسح الأمل في العثور على كثير من المعلومات في هذا الباب ..

ولكن هناك اشارات هامة إلى أن واصل بن عطاء هو الذى نهض بمهمة قيادة بناء هذا التنظيم .. وأن هذا التنظيم قد امتدت ركائزه وميادين نشاطه من حدود الصين شرقا إلى خلف بلاد البربر غربا .

له خلف شعب الصين في كل ثغرة إلى سوسها الأقصى وخلف البرابر رجسال دعاة لايفل عزيهم تهكم جبار ولا كيد ماكر(١٧)

<sup>(</sup>٦٩) (المغني) جـ ٢٠ ق ٢ ص ٧٤.

<sup>(</sup>٧٠) (مقالات الإسلاميين) \_ طبعة استانبول \_ جـ ٢ ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>۷۱) (البيان والتبيين) جـ ١ ص ٢٨.

وأن قيادة واصل لهذا التنظيم ، وحب رجاله له وطاعتهم اياه قد بلغت درجة عظمى فى الامتثال والتنفيذ لما يريد . حتى ليقول عثان الطويل ( من الطبقة الخامسة ) ــ وهو أحد الدعاة فى ذلك التنظيم ، على عهد واصل ، إن واصلا كان يملك نفوس المعتزلة دون أصحاب هذه النفوس ؟ يقول : «ما كنا نرى أن لنا على أنفسنا ملكا حياة واصل ، حتى مات ، لقوله للواحد منا : اخرج إلى بلد كذا فما يراده » (٧٢)

ولقد كانت البصرة مقرقيادة هذا التنظيم المعتزلى ، حتى لقد وصلت سيطرة المعتزلة عليها إلى الحد الذى صاروا ينفون منها ويخرجون كل من يناوئ مذهبهم ويناصبهم العداء ، فعبد الكريم بن أبى العرجاء \_ وكان من أعلام المتكلمين فى البصرة \_ قد ترك الطريق السوى ، ومال إلى المجون والفسق ، وأخذ يفسد الأحداث بالبصرة ، فقال له عمرو بن عبيد : «قد بلغنى أنك تخلو بالحدث من أحداثنا فتفسده وتستزله ، (٧٢) وتدخله فى دينك ، فإن خرجت من مصرناوإلا فت فيك مقاما آتى فيه على نفسك ؟ فغادر ابن أبى العرجاء البصرة إلى المحوفة حيث لق جزاء فسقه هناك . (٧٤)

ومن البصرة هذه ، عاصمة تنظيم المعتزلة ، يبعث واصل بن عطاء بالدعاة وقادة التنظيم إلى المدن والأقاليم ، يدعون للاعتزال ، ويناظرون الخصوم ، ويؤلفون القلوب من حول الأصول الخمسة ..

- « بعث إلى المغرب: عبد الله بن الحارث.
  - وإلى اليمن: القاسم بن السعدى.
- \* وإلى الجزيرة : أيوب بن الأوثر (أو : الأوتر) ... وهو الذى تولى قيادة المعتزلة فى المدينة والبحرين كذلك .
  - والى خرسان : حفص بن سالم .
  - « والى الكوفة : الحسن بن ذكوان ، وسلمان بن أرقم .
    - » والى أرمينية : عثمان ابن أبي عثمان الطويل .

وكان هؤلاء الدعاة يمارسون شئون حياتهم اليومية ، تجارة وصناعة وحرفا ، إلى جانب

<sup>(</sup>٧٢) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٧٣) أى توقعه فى الزلل.

<sup>(</sup>٧٤) (الأغاني) جـ ٣ ص ٩٩٢، ٩٩٣.

العمل الفكرى الذى كلفوا النهوض به .. ومؤرخو طبقات المعتزلة ومقالاتهم يروون ، مشلا أن عثمان الطويل ــ المبعوث إلى أرمينية ــ كان « بزازا » ، فأراد الاعتذار عن الذهاب إلى أرمينية كى لاتتعطل شئون تجارته ، ولكن واصلا ألح عليه فامتثل ، وربحت تجارته كذلك فى موطنه الجديد .. وهو عندما أراد الاعتذار عن عدم الذهاب إلى البعثة عرض أن يعطى تنظيم المعتزلة نصف ما يملك كى ينفقه التنظيم على مبعوث آخر غيره .. ولكن واصلا قال له : « امض ياطويل فلعل الله أن يصنع لك . قال عثمان الطويل : فخرجت ، فربحت مائة ألف درهم عن صفقة فى يدى ، وأجابني أهل أرمينية »

وكانت لهذا التنظيم تقاليد مرعية في أساليب الدعوة دعت إليها البيئة المحلية وطبيعة المهمة الموكولة الى هؤلاء الدعاة .. فواصل . مثلا ، يوصى عثان الطويل ، عندما يرسله إلى أرمينية أن يسلك سبيل التدرج في الدعوة إلى الاعتزال ، فيقول له : « الزم سارية من سوارى المسجد تصلى عندها ، حتى تعرف مكانك ، ثم أفت بقول الحسن البصرى - سنة ثم إذا كان يوم كذا من شهركذا فابتدئ بالدعاء للناس إلى الحق ، فإنى أجمع أصحابي في هذا الوقت . ونبتهل في الدعاء إلى الله ، والله ولى توفيقك ؟» .. فهو هنا يطلب منه أن يكسب ثقة الناس أولا ، بالصلاة في مكان محدد بالمسجد ، لمدة عام .. ثم يشرع في الافتاء على مذهب الحسن البصرى ، أي يبشر بالعدل والتوحيد ، دون المنزلة بين المنزلتين التي اختص بها المعتزلة ، لمدة سنة ثانية ... ثم ينتقل بالأتباع والمريدين الذين اجتمعوا له إلى جملة أفكار المعتزلة وما يتميزون به ويختصون ..

وعندما بعث واصل حفص بن سالم إلى خراسان ، موطن الجهمية طلب منه أن يناظر الجهم بن صفوان ، ويقطع حجته . وأوصاه أن يمهد لهذه المناظرة فقال له : «إذا وصلت إلى بلده \_ ( بلد جهم ) \_ فالزم سارية في الجامع سنة ، حتى يعرف موضعك ، فيشتاق الناس إلى السماع ، ثم استدع مناظرة جهم بن صفوان ؟ « فنفذ حفص الوصية ، ولزم سارية مسجد خراسان سنة كاملة . حتى وثق به الناس « واشتهوا أن يكلموه » ثم ناظر جها فغلبه ، وكما يقولون : لقد رجع جهم عن القول بالجبر ، ولكنه عاد إليه ثانية لما رجع حفص بن سالم إلى المصرة .

ولقد كانت لبعض النساء مهام فى تنظيم المعتزلة هذا . . والمعتزلة يذكرون فى الطبقة العاشرة من طبقاتهم بنت أبى على الجبائى . أخت أبى هاشم ، ويقولون عنها : إنَّها « قد بلغت فى العلم

أن سألت أباها عن مسائل ، وأجابها ، وكانت داعية في النساء ، وينتفع بها في تلك الديار » أي أنه قد كانت هناك دعوة وداعيات ومدعوات في صفوف النساء .. (٧٥)

ومن المأثورات التي بقيت ، والتي حفظت لنا اشارات إلى تنظيم المعتزلة هذا ، تلك القصيدة التي تحدث فيها صفوان الأنصارى عن واصل بن عطاء ، عندما ساءت العلاقة بين واصل وبين بشار بن برد ، بعد عودة بشار إلى آراء الثنوية وقوله بالرجعة .. فلقد هم واصل أن يأمر باغتيال بشار ، ولم يثنه عن ذلك إلّا «أن الغيلة خلق من أخلاق الغالية (٢٦) ! » .. فأخذ بشار في هجاء واصل بعد أن كان قد مدحه ، وقال في الهجاء :

مالى أشايع غزالا لم عنق كنقنق الدو إن ولى وإن مثلا (۱۷۷) فرد عليه صفوان الأنصارى بقصيدة وردت فيها اشارات إلى تنظيم المعتزلة .. قال :

متى كان غزال له يابن حوشب أما كان عنان الطويل بن خالد له خلف شعب الصين فى كل ثغرة رجال دعاة لايفل عزيهم إذا قال: مروا فى الشتاء، تطاوعوا بهجرة أوطان وبذل وكلفة فانجح مسعاهم وأثقب زندهم وأوتاد أرض الله فى كل بلدة وما كان سحبان يشق غبارهم

غلام كعمرو، أو كعيسى بن حاضر أو القرم حفص نهية للمخاطر إلى سوسها الاقصى وخلف البرابر (٢٨) تهكم حبار ولا كيب ماكر وإن كان صيفا لم يخف شهر ناجر (٢٩) وشدة أحطار وكد المسافر وأورى بفلج للمخاصم قاهر (٢٨) وموضع فتياها وعلم التشاجر (٢٨) ولا الشدق من حيى هلال بن عامر (٢٨)

(٧٥) انظر فى المعلومات عن هذا التنظيم : ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٦٢ ، ٦٣ ، ٢٢٧ ، ٢٢٧ ، ٢٣٧ ، ٢٣٧ ، ٣١٦ .

(٧٦) (باب الخوارج ــ من كتاب الكامل) ص ٣٤.

(٧٧) النقنق ــ بكسر النونين ــ ذكر النعام . والدو : البرية .

(٧٨)السوس الاقصى : بلدة بالمغرب كان الروم يسمونها : فمونية . خلف البرابر : وراء بلاد البربر .

(٧٩)الناجر: كل شهور الصيف. لأن الأبل تنجر فيه أى تعطش من الحر.

(٨٠)الفلج ــ بفتح الفاء ــ من معانيه : السهم ، والظفر ، والفوز ، والحجة .

(۸۱) أي علم الكلام.

(٨٢) سحبان واثل المضروب به المثل في الفصاحة عند العرب ، والشدق : لقب لاثنين من البلغاء الخطباء في بني عامر .

تسلقب بالسغنزال واحسد عصره ومن لحرورى وآخــــو رافض وأمر بمعروف وانكار منكر يصيبون فضل القول في كل منطق تراهم كان الطير فوق رءوسهم وسهاهم معروفة في وجوههم وفي ركعة تأتى على الىلميل كله وفى قص هداب واحفاء شارب وعنفقة مصلومة ولنعله

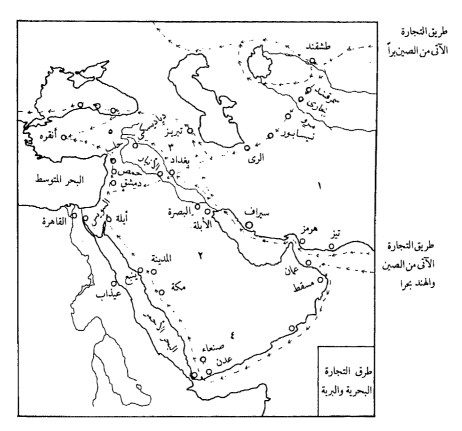
فن لليشامى والقبيل المكاثر؟! وآخس مسرجي وآخس حسائسر؟ وتحصين دين الله من كل كافر كها طبقت في العظم مدية جازر على غيمية معروفة في المعاشر وفي المشي حجاجا، وفوق الاباعر وظاهر قول في مشال الضائر وكور على شيب يضيء لناظر (۸۳) قبالان في ردن رحيب الخواطر (٨٤) فستلك علامات تحيط بوصفهم وليس جهول القول في جرم خابر (مه)

هذه هي فرقة المعتزلة . نشأة ، وتسمية ، ونشاطا في الفكر والعمل ، وأصولا فكرية كونت نظريتها العامة ونظرتها للكون والمجتمع والإنسان ، وتنظما اجتهدكي ينصر هذا اللون من ألوان التفكير

<sup>(</sup>٨٣) الكور ـ بفتح الكاف ـ الدور من العامة .

<sup>(</sup>٨٤) العنفقة المصلومة : الرقبة الشديدة . والقبال ــ بكسر القاف ــ زمام النعل . والردن ، من معانية الكيس[كانت العرب تضع فيه الدنانير.

<sup>(</sup>۸۰) (البيان والتبيين) جـ ١ ص ٢٧ \_ ٢٩ .



- ا فى هذه المنطقة الواقعة بين طريفى التجارة \_ البرى والبحرى \_ انتشر الاعتزال فى مدن ، منها ، البيلقان ، والصيمرة ، وميسان ، والملح ، وعبدسى ، والمذار ، وعبدان ، وعسكر مكرم ، ورامهرمز ، وأورميس ، وتستر والسوس ، وجندى سابور ، وأرجان ، وتوز ، وسينيز ، وسيراف ، وجهرم ، وجرفت ، والمنصورة ، ومكران ونيز ، والملتان . الخ . الخ .
- لا في شرق شبه الجزيرة ، وبمحاذاة طريق التجارة ، انتشر الاعتزال في مدن عديدة ، منها : البصرة ، والابلة ، وهجر ،
   والبحرين .. الخ .. الخ .
- بعد صعود طرق التجارة إلى الشهال من بغداد ، انتشر الاعتزال من حولها فى مدن عديدة ، منها : عانة ، وتدمر ،
   وميافارفين ، وبرذعة . . الخ .
- حول طريق التجارة الصاعد شمالا من عدن انتشر الاعتزال في عدة مدن ، منها : عدن ، وصنعاء ، ونيس . ونيسان ،
   كما انتشر بمكة والمدينة وساحل الحجاز . . الخ . .
- حول طريق التجارة الصاعد من دمشق إلى آسيا الصغرى انتشر الاعتزال فى مدن كثيرة وقرى عديدة ، منها دمشق ،
   وحمص ، وحلب ، ونهيا ، وارك ، وعرض ، وسمنة ، والعربيس ، وبعلبك ، وطلمة ، والبرة ، وداريا ، وبيت لهيا ، وكفر سوسية .. الخ .. الخ ..

#### انتشار الاعتزال حول طرق التجارة في الدولة الإسلامية

# القسم الثاني

المعت تزلت وأصول الحكم

(دراسة مقارنة مع فكرالشيعة والخواج وأهل السُّنّة عن نظرية الإمامة وفلسفة الحكمر)

# كلمة

فى هذا القسم ــ الثانى ــ من ثلاثية (الإسلام وفلسفة الحكم) نتناول بالدراسة صلب قضية (فلسفة الحكم فى الإسلام) ، ورأى تيار المعتزلة الفكرى فى هذه القضية الرئيسية من قضايا الفكر الإسلامى ، مع المقارنة بينه وبين رأى التيارات الفكرية الإسلامية الأخرى.

فهنا نجد مواقف التيارات الإسلامية من قضية ضرورة وجود السلطة السياسية العليا في المحتمع . . والحلافات التي ظهرت في دراسة هذا الموضوع .

كُمَا نعرض لآراء الفرقاء في طريق قيام هذه السلطة العليا .. وفي المؤسسات السياسية والدستورية التي تتولى هذا الاختصاص .

كما نعرض بالدراسة للشروط والصفات التي اشترطتها فرق الإسلام وأحزابه في الإمام .. وهل هي شروط وصفات ذات طابع ديني ؟ أم يغلب عليها الطابع السياسي ؟؟

كما نعرض لقضية طبيعة السلطة العليا فى المجتمع الإسلامى .. وهل هى دينية ؟ أم مدنية سياسية ؟؟.. ودلالات الحلاف حول هذه القضية المحورية بين مختلف الفرقاء.

ومن ثم فان هذا القسم ــ الثانى ــ من هذه الدراسة يتناول صلب قضية الإمامة وفلسفة الحكم في الإسلام .

د. محمد عارة

القاهرة \_ أكتوبر ١٩٧٥م .

هييز الإمام ونشيئه

.

# الفصل الأول وجوب الإمامة

كان المنطلق الذى انطلق منه المعتزلة إلى القول بوجوب الإمامة ، هو أن الإنسان « مدنى واجتماعي » بطبعه ، وأنه لا يمكن للفرد أن يعيش بمعزل عن العشيرة والطائفة والجاعة ، ولما كانت لهذا الفرد ، الذى هو لبنة المجتمع الأولى ، مصالحه الخاصة ونزواته وغرائزه التي ستلقى التعارض والمعاندة والمناقضة من الآخرين ، لمنافاتها لغرائزهم ونزواتهم ومصالحهم الخاصة لذلك فإن صلاح الهيئة الاجتماعية والحفاظ على هذه الشركة المدنية يستوجبان وجود الحكام الذين يحفظون التوازن بين الفرد والمجموع ، ويوفقون بين صوالحها ، لأن صلاح الفرد ينتنى بانتفاء صلاح الجماعة ، كما أن صلاح الجماعة لا يمكن أن يزدهر ويزهو إلا مع صلاح كل فرد من أفرادها .

وحول هذه الفكرة «المدنية المتمدنة » يقول الجاحظ مثلا : إن «الناس يتظالمون فيما بينهم بالشره والحرص المركب في أخلاقهم ، فلذلك احتاجوا إلى الحكم » (۱) .. ويتحدث الماوردى عن ما نسميه في أدبنا السياسي الحديث بأن الإنسان مدنى بالطبيعة والجبلة ، فيقول \_ قبل ابن خلدون \_ : « .. والإنسان مطبوع على الافتقار الى جنسه ، واستعانته صفة لازمة لطبعه وخلقة قائمة في جوهره .. » (۲) .. ثم يطرق الفكرة الأهم والأكثر تقدما وتطورا ، والتي تتحدث عن ارتباط الفرد ، سعادة وشقاء ، بالمجموع ، وكذلك العكس ، فيقول : « واعلم أن صلاح الدنيا معتبر من وجهين :

أولها: ماينتظم به أمور جملتها..

<sup>(</sup>١) (رسائل الجاحظ) جـ ١ ص ١٦١.

<sup>(</sup>٢) (أدب الدنيا والدين) ص ١٣٢.

والثاني : مايصلح به حال كل واحد من أهلها .

فها شيئان لاصلاح لأحدهما إلا بصاحبه ، لأن من صلحت حاله ، مع فساد الدنيا واختلال أمورها ، لن يعدم أن يتعدى إليه فسادها ، ويقدح فيه اختلالها ، لأنه منها يستمد ولها يستعد . ومن فسدت حاله ، مع صلاح الدنيا ، وانتظام أمورها ، لم يجد لصلاحها لذة ولا لاستقامتها أثرا ، لأن الإنسان دنيا نفسه ، فليس يرى الصلاح إلا إذا صلحت له ، ولا يجد الفساد إلا إذا فسدت عليه ، لأن نفسه أخص ، وحاله أمس . فصار نظره إلى مايخصه معروفا ، وفكره على مايمسه موقوفا . "

ولقد كان وقوف المعتزلة \_ ومعهم كل الفرق الإسلامية تقريبا \_ إلى جوار القول بضرورة وجود سلطة حاكمة في المجتمع ، وهو ماعبروا عنه بقولهم : إن الإمامة واجبة ، كانوا غير مخترعين لجديد أو مستحدث في الفكر الإنساني ، فقط كانوا امتدادا لأصحاب الفكر « المدنى والمتمدن » من مفكري الحضارات التي سبقهم أو عاصرتهم . لأن هذه الفكرة قديمة ، ولقد سبق أن عبر عنها أرسطو في رسالته إلى الأسكندر عندما رفض الفكرة الداعية لالغاء السلطة الحاكمة في المجتمع ، وطالب بها ، مع اشتراط أن تكون سلطة عادلة ، فقال : «إن الناس من الحطأ في أمر السلطان على منزلتين : فبعضهم يظن أنه ينبغي أن يستوى حال الناس كلهم فلا يكون منهم سلطان ومنهم مذعن . وليس يعلمون أن في ذلك ابطال السلطان والعدل على منزلتين أبيا بالسلطان ، وبعضهم يظن أنه لابأس بأن يكون السلطان مستكرها ، وعلى غير السنة ، وهذا هو الفساد الظاهر » . ثم يوجه الخطاب للاسكندر فيقول له : « فحق لك أن يكون سلطان عدل ، لاسلطان استكراه ، وألاً تميل إلى فيقول له : « فحق لك أن يكون سلطانك سلطان عدل ، لاسلطان استكراه ، وألاً تميل إلى

لم يختلف المعتزلة ، إذا \_ ومثلهم فى ذلك كل فرق الإسلام \_ على ضرورة قيام سلطة حاكمة بالعدل فى المجتمع ، ولكن عددا من مؤرخى المقالات والفرق يذكر ما يشير إلى وجود خلاف حول هذه القضية . . فالاشعرى ، مثلا يقول عن فرق الإسلام : « واختلفوا فى وجوب الإمامة :

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) (رسالة أرسطو طالبس إلى الإسكندر في سياسة المدن) ص ٣٩ تحقيق الأستاذ يوسف بيلا فسكى. طبعة وارسو سنة ١٩٧٠م.

١ ـ فقال الناس كلهم ، إلا الاصم ، لابد من إمام .

 $\gamma = 0$  وقال الأصم : لو تكاف الناس عن التظالم لاستغنوا عن الإمام  $\gamma = 0$  .

كما يقول ابن حزم: «اتفق جميع أهل السنة ، وجميع المرجئة ، وجميع الشيعة وجميع الخوارج على وجوب الإمامة ، وأن الأمة واجب عليها الانقياد لإمام عادل يقيم فيهم أحكام الله ويسوسهم بأحكام الشريعة .. حاشا النجدات من الخوارج ، فإنهم قالوا لايلزم الناس فرض الإمامة ، وإنما عليهم أن يتعاطوا الحق بينهم .. » (٢) .

وأيضا يقول الفخر الرازى عن موقف الفرق المختلفة من الإمامة : «.. منهم من قال بوجوبها ، ومنهم من لم يقل .. أما الذين لم يقولوا بوجوبها فهم الخوارج والأصم »  $^{(\vee)}$  .. ولعل الأدق والأصح أن تكون عبارته : «النجدات من الخوارج والأصم ».

فهل هناك ، حقيقة ، خلاف في وجوب الإمامة ، كما تشير إلى ذلك نصوص الأشعرى وابن حزم والفخر الرازى ؟؟ الحق أنه ليس هناك خلاف بين فرق الإسلام حول هذه القضية ، وإنما الخلاف الذي قام بين النجدات والأصم \_ ومعه هشام الفوطي ، من المعتزلة \_ من جانب وبقية الفرق من جانب آخر هو في طريق وجوب الإمامة على الناس .. إذ قالت الأغلبية ، أو الكل \_ ماعدا النجدات والأصم والفوطي إنها واجبة من طريق الشرع ، وأن هذا الوجوب الشرعي يجعل نصب الإمام واجبا في كل زمان وفي كل الحالات والا استحق الناس الأثم واللوم والعقاب .. أما النجدات والأصم والفوطي فلقد استبعدوا أن يكون الشرع هو طريق وجوبها ، لعدة أسباب :

أولها : أنه ليس هناك نص على وجوب الإمامة ، لا من الكتاب ولا من السنة ، أى نص متواتر يعلو مقامه على مقام أحاديث الآحاد .

وثانيها : أنه ليس هناك اجماع على وجوبها شرعا ، فالاجماع الاول فى عهد أبى بكر ، حتى يكون اجماعا لابد من استناده إلى نص ، وهذا النص غير موجود ، فلا سند لهذا الاجماع شرعا ، وفضلا عن ذلك فإن هذا الاجماع لم يحدث ، لأن هناك من رفض البيعة أو من لم

<sup>(</sup>٥) (مقالات الإسلاميين) جد ٢ ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٦) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جر ٤ ص ٨٧.

<sup>(</sup>٧) (محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والمتكلمين) ص ١٧٦ . طبعة القاهرة ، الأولى سنة ١٣٢٣هـ .

يشارك فيها أو من بايع مع الامتعاض والنفرة .. وأيضا فإن تصور حصول الاجماع من كل واحد من آحاد الأمة هو تصور لأمر يدخل في عداد المستحيلات .

فليس هناك ، إذًا ، نص ، ولا اجهاع استند إلى نص ، ولا اجهاع قد حدث أصلا . . فليس الشرع هو طريق هذا الوجوب .

ومع ذلك فلا النجدات ولا الأصم والفوطى بالذين ينكرون وجوب الإمامة ، بمعنى ضرورة قيام السلطة الحاكمة في المجتمع ، فقط هم يخرجون هذه القضية من اطار الشرع والدين إلى اطار «المصلحة المدنية » للمجتمع ، فعندما تكون هذه السلطة ضرورية لاقامة العدل ، والعدل واجب ، فإن وجوبها يصبح أمرا لا نزاع فيه ، لأنها تستمد وجوبها هذا من الوجوب الدائم لاقامة العدل بين الناس . أما إذا قام العدل بين الناس ، وانتفت المظالم وأسبابها واحتالات ظهورها في المجتمع فإن العدل الواجب يكون قد تحقق ، فكأن الإمامة متحققة ، ولهذا لا وجه ولا مبرر لاقامة سلطة حاكمة قد انتفت دواعي قيامها في هذا المجتمع العدل .

إن هذا الفريق من المتكلمين النجدات والأصم والفوطى لم يتحدثوا عن هذه القضية وعن ذلك المجتمع المثالى الذى تصوروه عادلا لايحتاج إلى حاكم ، لأنهم كانوا مثاليين يحلمون ويتجاهلون الواقع ، فليس منهم من عاش فى مجتمع عادل ، بل كانوا وبخاصة النجدات في ثورة دائمة ضد الظلم والحور والفساد ، وهم الى النجدات لم يهملوا قضية نصب إمام لهم ، فامامهم نجدة بن عامر (٣٦ ـ ٣٩هـ ـ ٢٥٦ ـ ٨٨٨م) قد اختاروه ، وإليه ، فى كتب الفرق والمقالات ، ينتسبون ، وإنما القضية ، كما قلنا ، هى أنهم أرادوا الخروج بقضية وجوب الإمامة التي لا خلاف عليها من اطار الشرع والدين ، كى لا يتأبد وجوب قيامها ، إلى الاطار المدنى الذي يجعل منها ضرورة مصلحة يتطلمها استهداف اقامة , لعدل بين الناس ، وعندما نربط قيامها بالحاجة للعدل ، يصح لنا أن نعلق الغاءها على سيادة العدل بدونها ودون ما حاجة إليها وهو افتراض يبدو مغرقا فى المثالية ، ولكنه مطلوب لتأكيد الطبيعة المدنية لطريق وجوبها .

ونحن لا نذهب بعيدا إذا قلنا : إن التصورات والأفكار التي تقدمها بعض النظريات الاجتماعية الحديثة ـ ونعني الماركسية بالتحديد ـ عن أن انتفاء التمايز الطبقي والغاء الطبقات

وتحقق المساواة بين البشر في صورتها العليا ، وعلى النطاق الإنساني كله ، سيتبعها الغاء «الدولة » بعد أن تمر سلطتها بفترة من «الذبول » ، يستعيض الناس فيها عنها بمؤسسات اجتماعية يشاركون من خلالها ، مباشرة وبأنفسهم ، في تصريف الأمور العامة والمصالح العمومية . إن هذه الفكرة ، التي تبدو مثالية ومغرقة في مثاليتها ، هي في جوهرها نابعة من نفس المعين الذي نبعت منه أفكار النجدات والأصم والفوطي ، فالدولة والسلطة عندهم جميعا جهاز ضروري تدعو إلى إقامته تلك الشرور والمظالم التي يعاني منها الناس ، فإذا زالت هذه الشرور وانتفت المظالم وأسبابها ، عندئذ لاحاجة بالناس إلى ايجاد هذا الجهاز ، جهاز الدولة والحاكم والإمام . .

إذًا فالقضية الخلافية هي : طريق وجوب الإمامة ، وليس وجوب الإمامة وضرورتها .

ولقد كان الشهرستاني \_ من بين مؤرخي المقالات \_ أكثر من وعي هذه الحقيقة ، وكانت كاياته أكثر دقة في التعبير عن حقيقة الخلاف في هذا المقام ، بل إننا لأنجد عند غيره ذلك العرض الذي قدمه لرأى الخوارج النجدات في هذا الخلاف ، ولذلك فنحن نستأذن في عرض نصه كاملا كي يتبين وجه الحق في هذا الموضوع ، يقول الشهرستاني :

«قالت النجدات، من الخوارج، وجاعة من القدرية، مثل الأصم وهشام الفوطى: (^) إن الإمامة غير واجبة في الشرع وجوبا لو امتنعت الأمة عن ذلك استحقوا اللوم والعقاب، بل هي مبنية على معاملات الناس، فإن تعادلوا وتعاونوا وتناصروا على البر والتقوى، واشتغل كل واحد من المكلفين بواجبه وتكليفه، استغنوا عن الإمام ومتابعته، فإن كل واحد من المحتدين مثل صاحبه في الدين والإسلام والعلم والاجتهاد، والناس كأسنان المشط، والناس كابل مائة لا تجد فيها راحلة، فمن أين يلزم وجوب الطاعة لمن هو مثله ؟!».

فنحن هنا أمام صورة لمجتمع مثالى مفترض الوجود أو التصور لتقرير حقيقة يدور الجدل من حولها ، مجتمع كل أعضائه مجتهدون فى الدين والإسلام والعلم ، متساوون فى ذلك كأسنان المشط ، وأهل هذا المجتمع قد تعادلوا وتعاونوا وتناصروا على البر والتقوى ــ والعدل هنا مرتبط

 <sup>(</sup>٨) نلاحظ أن الشهر ستانى بتحدث عن جماعة من المعتزلة تقول بهذا الرأى ، وما الأصم والفوطى إلا مثال لفكر هذه
 الجماعة ، كما ننبه إلى أن الذين يقسمون المعتزلة إلى فرق يعدون الفوطى زعيم فرقة متميزة تقول برأية هذا .. فوجهة النظر
 هذه وإن تكن رأى أقلية . إلا أن هذه الأقلية كبيرة يستحق رأيها النظر والتأمل .

بالمساواة \_ وقام كل واحد منهم بواجبه دون سلطة مرهبة ، وامتنع كل منهم عن الجور والظلم دون جهاز للعقاب يبث الخوف والفزع في النفوس ، أى أن الوازع والضمير والتقوى قد عمت ونمت وأضحت حية مسموعة الصوت من داخل كل فرد من الأفراد . . إذا بلغت جاعة من الناس ذلك المبلغ « فمن أين يلزم وجوب الطاعة \_ على الفرد \_ لمن هو مثله ؟!» . . تلك هي القضة .

تم يمضى الشهرستانى ليعرض حجج هذا الفريق على أن طريق وجوب الإمامة ليس هو الشرع والدين ، فيقول :

" وزادوا على ذلك تقريرا بأن قالوا: وجوب الطاعة لواحد من الأمة ، إما أن يثبت بنص من الرسول ، فقد دللتم على أنه لانص على أحد ، وإما أن يكون باختيار من المجتهديين والاختيار من كل واحد من الأمة اجهاعا ، يحيث لايقدر فيه اختلاف ، لا يتصور عقلا ولا وقوعا ، أما العقل ، فإن الاختيار إذا كان مبنيا على الاجتهاد ، والاجتهاد ينبني على ماتعين لكل واحد من العقلاء من قضايا ترده في الوجوه العقلية والسمعية وذلك إذا كان مختلفا في الطباع فبالضرورة أن يصير مختلفا في الحكم ، أليس أحق الأحكام بوجود الاتفاق فيه : الحلافة الأولى ؟ وأولى الأزمان في الشرع : هو الزمان الأول ؟ وأولى الاشخاص بالصدق والاخلاص : الصحابة ؟ وأحق الصحابة بالامانة ونني التهمة والخيانة ، المهاجرون والأنصار ؟ وأقرب الناس إلى رسول الله : أبو بكر وعمر ؟ فانظروا ، كيف انحاز الأنصار إلى السقيفة ، وكيف قالوا : منا أمير ومنكم أمير ؟ وكفف أجمعوا على سعد بن عبادة ، لولا أن تداركه عمر بأن بايع بنفسه حتى شايعه الناس ؟ ثم قال ، بعد ذلك : ألا إن بيعة أبى بكر كانت فلتة ، فوقى الله شرها ، فن عاد إلى مثلها فاقتلوه .. ولم يكن وقت البيعة اتفاق الجاعة ، وفي الغد ، لما بايعوه ، انحاز بنو أمية وبنو هاشم .. ولم يخرج على إلى البيعة ، حتى قبل : إنه كان له بيعة في السر وبيعة في العلانية ...

فإذا لم يتصور اجماع الأمة فى أهم الأمور وأولاها بالاعتبار دل على أن الاجماع لن يتحقق قط ، وليس ذلك دليلا فى الشرع . .

ونصب الإمامة بالاختيار متناقض من وجهين:

أحدهما : إن صاحب الاختيار موجب في النصب على الإمام حتى يصير إماما ، ويجب

عليه طاعته إذا قام بالإمامة ، فهو إنما صار إماما باقامته ، فكيف صار واجب الطاعة بامامته ؟!

والثانى : أن كل واحد من المجتهدين الناصبين للإمامة لو خالف الإمام فى المسائل الاجتهادية باجتهاده جاز له ذلك ، وما من مسألة فرضتم وجوب الطاعة فيها إلا ويجوز المخالفة له فيها باجتهاده ، فكيف نجعله اماما واجب الطاعة بشرط أن يخالفه إذا أدى إلى المخالفة اجتهاده ؟!

فدل هذا كله على أن الإمامة غير واجبة في الشرع.

نعم، لو احتاجوا إلى رئيس يحمى بيضة الإسلام، ويجمع شمل الأنام، وأدى اجتهادهم إلى نصبه، مقدما عليهم، جاز ذلك، بشرط أن يبقى في معاملاته على النصفة والعدل، حتى إذا جار في قضية على واحد وجب عليهم خلعه ومنابذته، وهذا كما فعلوا بعثان وعلى، فإنه لما أحدث عثان تلك الأحداث خلعوه، فلما لم ينخلع قتلوه، ولما رضى على بالتحكيم، وشك في إمامته، خلعوه وقاتلوه ... (٩)

تلك هي نظرية النجدات ومن اتفق معهم من المعتزلة: إذا دعت الضرورة إلى الإمام أمر الناس عليهم واحدا منهم ، فإذا أخل بالعدل ، ولو مع واحد من الرعية ، خلعوه ، فإن الم ينخلع قاتلوه .. وليس للشرع نصا أو إجماعا مستندا للنص ـ مدخل في هذه القضية التي قالوا : «إنها مبنية على معاملات الناس » .

وهنا لابد من تنبيه يوضح أن الشهر ستانى قد مزج فى حديثه هذا بين رأى النجدات ورأى الأصم والفوطى ، وذلك يقتضى الاشارة إلى أن الذى قالته النجدات هو أن طريق الإمامة هو الرأى وليس الشرع ، فهى عندهم من الرأى الذى هو للناس وليست من الشرع والدين وستأتى اشارة إلى رأى الخوارج هذا بعد حين ، أما الأصم والفوطى فإنهما قد أضافا إلى ذلك قولها بأنها مرتبطة فى قيامها بتوقف العدل عليها ، ومن ثم فإنها لاتجب إذا تناصف الناس وتكافوا عن التظالم .. وهنا يجب أن نسأل : هل كان ذلك مجرد افتراض و «حلم » بمجتمع عادل يستبدل سلطة «الدولة » القاهرة القامعة العقابية بنوع آخر من سلطة المجتمع ككل ؟ أم أنه قد قامت نماذج فى المجتمع الإسلامى نبهت إلى امكان تحقق مجتمع من هذا القبيل ، فى

<sup>(</sup>٩) (نهاية الاقدام في علم الكلام) ص ٤٨١ ـ ٤٨٤.

الواقع والتطبيق ، لا في التضورات والأحلام ؟؟.

إننا لانستبعد الافتراض الثاني .. وذلك هو الدليل :

لقد كان أبو بكر الأصم معاصرا لهشام بن عمرو الفوطى ، فالأول توفى فى منتصف القرن الثالث الهجرى ، والثانى توفى سنة ٢١٨هـ. وفى حياة الاثنين ، وعلى وجه التحديد سنة ٢٠١هـ ، قامت ثورة ، نهض بها العامة ، فأسقطت سلطان جهاز الدولة العباسية ، واستغنت عن الحليفة وحكومته وولاته وجيشه ، وأدارت شئون الناس بسلطة شعبية ، كانت نموذجا غريبا عن عصرها ، ومتقدما عنه ، وعاشت هذه التجربة حينا من الدهر ، وكان لها دوى هائل وآثار بارزة فى ذلك الحين . فهل كان لها تأثير على الأصم والفوطى فى القضية والرأى الذى أضافاه إلى الفكر السياسى الإسلامى ؟

لننظر أولا في وقائع ذلك الحدث وتلك الثورة ، ثم نرى بعد ذلك مدى نصيب هذا الافتراض وحظه من القبول.

يتحدث الطبرى عن هذه الثورة تحت عنوان: (ذكر خروج المطوعة للنكير على الفساق).. أي أن القائمين بها كانوا «متطوعين»، وأنها كانت للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الذي أشاعه الفساق.. فلقد ساءت الحال في بغداد وما حولها، لأن فساق الحربية للنكر الذي أشاعه الفساق .. فلقد أشاعوا الفساد في البلاد، فأعلنوا الفسق وأظهروه، وقطعوا الطرق على الناس، واغتصبوا الغلمان والنساء من ذويهم علانية وعنوة، من البيوت ومن الطرقات، واغتصبوا الأموال جهرة وفي وضح النهار، وفرضوا الاتاوات على أصحاب البساتين والأموال، وهاجموا القرى هجات جاعية، فحاربوا أهلها ونهبوا ثرواتهم ومتاعهم، ومارسوا جباية الضرائب والمكوس في الطرقات ومن السفن ومن فوق ظهور الدواب، وكانوا يحلبون مغانمهم ويبيعونها في الأسواق علنا.. ورغم ذلك لم تتحرك «الدولة» لوقف ذلك البلاء الذي استفحل وشاع وكما يقول الطبرى: «لأن السلطان كان يعتر الى السلطان، فاستعدوه على الفساق « فلم يمكنه اعداؤهم عليهم » (١١) ولم يرد عليهم شيئا مما كان أخذ منهم!».

<sup>(</sup>١٠) أي لم ينصر الأهالى على الفساق.

وأمام هذا الواقع الأليم تحركت عامة الناس ، واجتمع مندوبون عن أحياء بغداد ودروبها ، وتشاوروا ، واتفقوا على ضرورة «الخروج» وقهر هؤلاء الفساق ، لأنهم ، فى العدد ، قلة إذا قيسوا بعامة الناس ، وبعبارة الطبرى ، فلقد «قام صلحاء كل ربض » (۱۱) وكل درب ، فمشى بعضهم إلى بعض ، وقالوا : إنما فى الدرب الفاسق والفاسقان إلى العشرة وقد غلبوكم وأنتم أكثر منهم ، فلو اجتمعتم حتى يكون أمركم واحدا ، لقمعتم هؤلاء الفساق » .

ولقد قاد هذه الثورة رجل يقال له: أبو حاتم سهل بن سلامة الأنصارى ، من أهل خراسان ، وكان شعاره مصحفا يعلقه فى عنقه ، وكانت شارة منازل اتباعه برجا من الجص والآجر يعلقون عليه المصحف والسلاح.. ووجه أبو حاتم دعوته إلى الناس جميعاً «الشريف منهم والوضيع ، بنى هاشم ومن دونهم ، فاجتمع إليه عامة أهل بغداد ونزلوا عنده .. وأتاه خلق كثير ، فبايعوا على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، والعمل بالكتاب والسنة وقتال المخالفين .. ».

ولقد قهرت هذه الثورة التي قام بها العامة موجة الفسق والفساد التي سادت بغداد وما حولها ، وحاربت جيش الدولة ، الذي كان «الفساق والشطار » جزءا منه ، لأن أبا حاتم كان يقول : «إنى أقاتل كل من خالف الكتاب والسنة ، كائنا من كان ، سلطانا أو غيره والحق قائم في الناس أجمعين .. » .. ودامت السيادة لهذه «الثوة» عاما كاملا على بغداد وما حولها .. ( من رمضان سنة ٢٠١ حتى شعبان سنة ٢٠٢ه .) .. وعندما هزمت ، سجنوا سهل بن سلامة ، وأشاعوا أنه قتل «تخوفا من الناس أن يعلموا بمكانه فيخرجوه » ، واحتمل التعذيب هو وأنصاره ، ورفضوا أن يتنكروا لمبادئهم وأن يقولوا للعامة أنهم كانوا يدعون إلى الباطل .. وظل في السجن حتى دخل المأمون بغداد ، بعد مقتل الأمين ففك سجنه ، واستدعاه للقائه «فأجازه ، ووصله » وطيب خاطره ! (١٢)

فهنا : ثورة ، قامت بها العامة ، وأقامت سلطة لا إمام فيها ولا سلطان ، وتكاف الناس عن المظالم وتعادلوا ، واستغنوا عن الإمام .

<sup>(</sup>١١) الربض ــ بفتح الراء والباء ــ مسكن القوم .

<sup>(</sup>۱۲) (تاریخ الطبری) جـ ۸ ص ٥٥١ ـ ٥٥٣ ، ٥٦٢ ـ ٥٧١ ـ ٥٧٣ ـ (أحداث ٢٠١ ـ ٢٠٣هـ) . طبعة المعارف .

ثم: هل للقائمين بهذه الثورة صلة بفكر المعتزلة وتنظيمهم ؟؟ إن المصادر لا تفصح عن شيء يفيد الاجابة الحاسمة .. ولكننا نلاحظ أننا بازاء قوم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنسكر وهو أصل من أصول المعتزلة ، وإن لم ينفردوا به ، إلا أنهم كانوا من دعاة سل السيف لاقامة هذا الأصل واعلاء شأنه بين الناس .. ثم هؤلاء الثوار يسمون خصومهم ، الذين ارتكبوا الكبائر ، يسمونهم « فساقا » ، ولم يسموهم « كفرة » كما هو شأن الخوارج ، ولا « منافقين » كما هو شأن المرجئة والجبرية ... وإنما سموهم « الفسقة » ، وهي تسمية المعتزلة لمرتكبي الكبائر .. ثم إن الذي فك قيود قائد هذه الثورة هو « المأمون » ، أول خليفة عباسي يقول بمذهب الاعتزال ؟! ..

وأخيراً .. فهل كانت هذه التجربة الواقعية خلف قول الأصم والفوطى بأن الناس إذا تعادلوا وتكافوا عن التظالم استغنوا عن إقامة الإمام ؟ وهل لفكرهم هذا صلة بالواقع الذى عاشوا فيه ؟ ربما كان الأمر كذلك ، فالافتراض هنا وارد على كل الأحوال .

推 推 推

أما الذين قالوا بوجوب الإمامة دائما وأبدا وفى كل الأحوال فهم الشيعة بكل فرقها والمعتزلة ، ما عدا الأصم والفوطى ، والخوارج ، عدا الله .. كل هؤلاء قالوا بوجوبها ، بهذا المفهوم ، ولكنهم اختلفوا : هل طريق وجوبها هو العقل ؟ أم السمع ؟

أمًا الشيعة فكلهم يقولون إن طريق وجوبها هو العقل (١٣)

ومن المعتزلة من قال إن طريق وجوبها العقل ــ ولكن بمفهوم مختلف اختلافا تاما عن مفهوم الشيعة ــ وهم المعتزلة البغداديون والجاحظ من معتزلة البصرة (١٤) .

أما معتزلة البصرة ، وكذلك الجبائيان ، أبو على وأبو هاشم ، وجمهور أهل السنة ، فإنهم يقولون إن السمع هو طريق وجوبها (١٠٠ .

<sup>(</sup>١٣) (تلخيص الشافي) جد ١ ق ١ ص ٦٥.

<sup>(</sup>١٤) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ٣٠٨.

<sup>(10)</sup> المصدر السابق جـ ٢ ص ٣٠٨ . و ( تلخيص الشافي ) جـ ١ ق ١ ص ٦٨ . و ( محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ) ص ١٧٦ .

وهناك من قال: إن الخوارج لا يوجبون الإمامة (١٦) ، ولكن المعتزلة يصححون هذا الخطأ ، ويقولون : «إنهم كانوا في بدء أمرهم يقولون ذلك ، ويذهبون إلى أنه لاحاجة إلى الإمام ، ثم رجعوا عن ذلك القول لما أمروا عليهم عبد الله بن وهب الراسي » (١٧) .. كما أن الخوارج أنفسهم ينفون ذلك عن مذهبهم ويقولون : «إنه ليس منا .. من زعم أن الإمامة ليست بواجبة » ، ولكنهم يشترطون لوجوبها على الجماعة المؤمنة أن تكون لهذه الجماعة مقومات الجماعة الحقة ، عددا وعدة ، بل وعلما - فيقولون : إن « من رأى المسلمين أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لايستقيمان إلا بالإمامة ، وشروط وجوب الإمامة على القوم أن يكونوا كنصف عدوهم في العدد والعدة والسلاح والحمولات والعلوفات وما أشبه ذلك ، وعندهم من العلم ما يكفيهم ! » (١٨)

ولقد قلنا إن فريقا من المعتزلة يجعل العقل طريق وجوب الإمامة. كما قال بذلك كل الشيعة ، ولكن بين الفريقين اختلافا أساسيا في المعنى المراد .. فالشيعة يوجبون الإمامة على الله ، لا على الناس ، لأنها عندهم «لطف» ببتعد بالناس عن القبائح العقلية ، وهذا قول الاثنى عشرية ، ولأنها معلم يؤدى إلى معرفة الله سبحانه ، وهو قول الإسماعيلية ، ولأن الإمام \_ عند آخرين منهم \_ هو الذي يعلمنا اللغات ويرشدنا إلى تمييز الاغذية من السموم وما شاكل ذلك !

أما الفريق الذي قال ، من المعتزلة ، بوجوبها عقلا فإنه يوجبها على الخلق والناس وليس على الخالق ، لأنه يراها أمرا دنيويا وليس دينيا ، فهم « يوجبون الرياسة على المكلفين ، من حيث كان في الرياسة مصالح دنيوية ، ودفع مضار دنيوية » فمهام الإمام «كلها من مصالح الدنيا (١٩١) » .. فهذا الفريق من المعتزلة يوجب الإمامة بالعقل ليبتعد بها عن السمع والمأثورات الدينية ، وليجعلها مبحثا ومنصبا دنيويا خالصا بينا الشيعة يجعلون العقل طريق وجوبها لتكون قضية دينية ، بل أصل أصول الدين ، وليبتعدوا بها عن أمور الدنيا بالكلية .

هكذا اتفقت فرق الإسلام على وجوب الإمامة ، بمعنى ضرورة قيام السلطة العادلة التي

<sup>(</sup>١٦) (محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين) ص ١٧٦.

<sup>(</sup>١٧) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>١٨) (مقدمة التوحيد . وشرحها ) ص ١٦٥ . ٤٧ .

<sup>(</sup>١٩) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ٣٠٨. و (محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين) ص ١٧٦).

تحكم المجتمع ، وان اختلفوا الاختلاف الحاد والجذرى فى طريق هذا الوجوب .

كما قدمنا عن رأى الأصم والفوطى، فإنهما لم ينفيا ولم ينكرا ضرورة السلطة، ولكنهما ربطاها بالغرض منها، تجب عندما تدعو الحاجة لها، ويتخلف هذا الوجوب إذا زال الغرض الموجب لها .. ولقد أدرك ذلك المتأخرون من المعتزلة فقالوا : إن رأى أبي بكر الأصم «غير مخالف لما عليه الأمة ، لأنه إذا كان لا يجوز في العادة أن تستقيم أمور الناس من دون رئيس يحكم بينهم ، فقد قال ـ (أى الأصم) ـ بوجوب الرياسة على كل حال (٢٠) » .

نهم .. لقد اتفقت الأمة على وجوب الرياسة على كل حال ، أما الاختلاف الحقيقي فانه قد قام على قدم وساق في طريق هذا الوجوب .

لقد قاس الشيعة ، وبخاصة الإمامية ، الإمامة على النبوة ، والإمام على النبى ، لأن الإمام عندهم حافظ للشرع . بل هو مصدر العلم الدينى ، بل إن للإمامة عموما وشمولا لا يوجدان للنبوة .. وكما كانت النبوة « لطفا » من الله لعباده ، جعلها معلما تقربهم من الصواب وتدلهم عليه ، وتبعدهم عن الشر وتنبههم إليه ، كذلك فإن الإمامة ، قياسا عليها ، هى « لطف » الهى كذلك ، ومن هنا كانت الإمامة ، كالنبوة ، « لطفا فى التكليف العقلى لا يتم من دونها » ، و «كما لا غناء عن النبوة كذلك لا غناء عن الإمامة ، فكلاهما لطف من الله تعالى ، وان كان لطف الإمامة عاما ولطف النبوة خاصا .. » ، وأيضا فليس هناك لطف آخر يقوم مقام لطف الإمامة والأئمة ، إذ بدون الإمام تنعدم الثقة فى انتفاء كتمان شيء من أحكام الشريعة ذلك لأن التواتر ، وكذلك الأمة بأكملها \_ دون الإمام \_ لا ترقى إلى مصاف المصادر الموثوق بنقلها وروايتها للشريعة ، وليس هناك مصدر موثوق به سوى الإمام ، فحفظ الشريعة الذى وعد الله به يوجب على الله سبحانه « ايجاد الإمام ، ونصبه ، والدلالة عليه ، وايجاب الطاعة له على رعيته (١٢) » .. فوجوبها قد جاء من طريق العقل إذن .

أما المغتزلة فإنهم يرفضون أن يكون الإمام لطفا الهيا ، ويميل أكثرهم إلى أن نصب الإمام إنما تما تما تما تما المسلحة الدنيوية » ، ولذلك فهم لايشترطون فيه العصمة كما هو خال الأنبياء الذين تبتغى منهم «المصلحة الدينية » والبلاغ الديني عن الله سبحانه وتعالى .

<sup>(</sup>٢٠) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٢ ص ٣٠٨. وانظر (المغنى) جـ٢ ق ١ ص ٤٨.

<sup>(</sup>۲۱) (تلخیص الشافی) جم ۱ ق ۱ ص ۸۷، ۲۹، ۱۶۷، ۲۰۰.

ومن جعل منهم الشرع طريقا لوجوب الإمامة قال إنه لابد وأن يكون هناك أثر نبوى علم الصحابة خبره واستندوا إليه في اجماعهم على وجوب نصب الإمام ، فلقد فزعوا جميعا لاختيار خليفة للرسول ، ولابد أن قد كان هناك حديث أو أحاديث استندوا إليها ، وأمام افتقادنا لهذا الحديث المروى المتواتر يلجأ هؤلاء إلى موقف لانراه إلا ضعيفا متهاويا وذلك عندما يقولون : « . . إنه لابد من نص قاطع منه عليه السلام في الإمام وصفته وما يقوم به على الحملة . لكن ذلك النص مما لايجب نقله إذا كان الاجماع والكتاب قد أغنيا عنه ، كما لا يجب نقل خبر في أصول الصلاة والزكاة الواجبة . . والدليل القاطع في ذلك يجوز أن يكون بقول منه ، ويجوز أن يكون لما تكرر منه البيان بالفعل فيما كان يوليه من الامراء والحكام ، ففهم من قصده أنه إنما يفعل ذلك على وجه واجب ، وأنه يفعله لعلة اقامة الحدود وتنفيذ الأحكام فيعلم أنه بعد وفاته يلزم ذلك ، فإذا كان لا نص عليه فإنما يلزم أهل المعرفة من أمته القيام فيعلم أنه بعد وفاته يلزم ذلك ، فإذا كان لا نص عليه فإنما يلزم أهل المعرفة من أمته القيام بذلك . . » . (٢٢) .

ووجوه الضعف فى هذا الدليل عديدة .. إذ لوكان هناك نص من الرسول قاطع فى الإمام وصفته وما يقوم به لما أهملت روايته ، خصوصا وأن موضوعه خطير والجدل من حوله والصراع قد كانا على أشدهما منذ وفاة الرسول حتى الآن. أما أن يكون المسلمون قد رأوا فى نصب الرسول للأمراء والحكام أمرا أراد به أن يقول لهم : إن عليكم واجبا هو أن تقيموا لكم إماما كما أقيم أنا الامراء والحكام ، فإن الدليل هنا يكون هو قياس الإمامة على الإمارة على عهد الرسول ، وأصحاب هذا الرأى هم الذين يقولون : «إن الرجوع فى الإمامة إلى طريقة القياس الاتصح .. وأنه لابد من القول إنه عليه السلام دل فى الجملة على مايقوم به الإمام ويتميز به من غيره ، وعلى صفات الإمام .. ولا يجوز استدراك ذلك من جهة القياس ..».

ولعلهم قد أحسوا بضعف موقف من يقول بأحاديث لم يروها الرواة فى هذا الباب فقالوا: إن الصحابة ربما رجعوا فى ذلك إلى قول الرسول: «إن وليتم أبا بكر تجدوه قويا فى دين الله ، ضعيفا فى بدنه ..» .. ولكنهم يسلمون أن هذا الحديث وأمثاله هى أحاديث آحاد ، وأن الأخذ بها دليلا على وجوب الإمامة من طريق الشرع هو أمر لا يستقيم ، بل نراهم يستدركون وينفون أن يكون مرادهم تصحيح هذه الأحاديث . (٢٣)

<sup>(</sup>۲۲) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۶۹.

<sup>(</sup>٢٣) المصدر السابق جـ ٢٠ ق ١ ص ٤٨. ٩٩.

ومن أدلتهم الأخرى: أن الإمام يقوم بالأحكام والحدود في المجتمع الذي ينصب إماما عليه ، ووجوب اقامة الأحكام وانفاذ الحدود شرعا هو أمر لا خلاف فيه ، فوجوب الإمامة مستمد من وجوب إقامة ما هو مختص بالإمام ، إذ أنه « إذا صح ايجاب الله تعالى إقامة الحدود وغيرها ، وكان لاطريق إليه إلا اقامة الإمام ، وجبت اقامته .. (٢٤) .

لكن هذا الدليل يرد عليه أن الناس جميعا هم المخاطبون باقامة الحدود ، وليس الإمام لقول الرسول عليه السلام: «أقيموا الحدود على ما ملكت أيمانكم» ، وأنهم إن رأوا أن المصلحة تقتضى قيام سلطة الإمام كى تختص باقامة الأحكام وتنفيذ الحدود كان طريق الوجوب عقليا ، على النحو الذى قصد إليه المعتزلة البغداديون والجاحظ ، الذين قالوا ، أو قال كثير منهم : إن الإمام يقام لمصالح الدنيا ، وأنه فى هذه الحالة ، وإن لم يكن وكيلا للأمة \_ لهوضه عما لا يوافق بعض أفرادها \_ فهو كالوكيل لها .

ثم يرد على هذا الدليل كذلك رأى الأصم ، لأنه إذا نبع الوجوب للإمامة من وجوب إقامة الحدود ، فإن الناس إذا تكافوا عن التظالم وتعادلوا ولم تعد هناك حدود واجبة الإقامة فإن وجوب الإمامة يتخلف حينئذ كذلك .. ولا يصح والحال ذلك ما يقوله أصحاب الوجوب الشرعى من أن الإمام «إنما احتيج إليه لأمور كثيرة ، فلو علم أنه لا يقع من أحد ما يوجب الحد ما كان يستغنى عنه .. (٢٥) .

ويرد المعتزلة حجج الشيعة عن الوجوب العقلى للإمامة والإمام ، باعتباره لطفا الهيا لا يصح التكليف بدونه ، يردون تلك الحجج بقوة ، فهم :

أولا: يرون في القرآن ، وفى السنة العملية المتواترة ، الحجة الدينية والشرعية ، ومن ثم فليس الإمام هو الحجة ، كما يقول الشيعة وسيأتى تفصيل هذه القضية فى (الفصل الأول) من (الباب الخامس) عند الحديث عن عصمة الإمام.

ثانيا: يثقون بما تجمع عليه الأمة وما ترويه ، ويرون أن مغالاة الشيعة في الإمام إنما نبعت من « قدحهم في سائر المكلفين من جهة جواز الكتمان والكذب عليهم ، فيوجبون لذلك الحاجة إلى من لا يجوز عليه ذلك » (٢٦)

<sup>(</sup>٢٤) المصدر السابق جر ٢٠ ق ١ ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢٥) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٥٣، ٣١٠.

<sup>(</sup>٢٦) المصدر السابق. ج. ٢٠ ق ١ ص ٥٥.

ثالثا: يقولون: إن وجوب الإمامة إذا لم يتعلق بالتكليف، بل تعلق بالمنافع والمضار\_ وهو رأى المعتزلة \_ فلا وجه للقول بأن العقل هو طريق وجوبها .. أما إذا تعلق بالتكليف\_ وهو رأى الشيعة \_ فلا يخرج أمرها عن طرق ثلاثة:

(أ) أن يكون الإمام هو المؤدى إلى تمكين المكلفين من القيام بما كلفوا به .. وهذا ما ينكره العقل ، لأن سبل التمكين من الفعل مثل : القدرة ، والآلة ، وكل ما يختص به الإنسان القادر هي أشياء وسبل يخرج عن دائرتها الإمام « فلا يصح أن يقال : إنه تمكين ..».

(ب) أن يكون الإمام هو البيان للدين ، لأنه الحجة فى الشريعة ، وقيامه ضرورى كالنبى .. وهذا أيضا لا تسلم به المعتزلة ، لأنه إذا ثبت أن الزمان قد خلا من النبى .. فجائز من باب أولى أن يخلو من الإمام وخلو الزمان من النبى لا يعنى خلوه من حجة تقوم فى صورة كتاب أو سنة أو اجاع ، فتلك هى الحجج القائمة والبيان المعلن والدائم .

(ج.) أن يكون الإمام لطفا .. وهذا لا يستقيم ، لأن ذلك يتطلب أن يكون الإمام معلوما لكل مكلف ، حتى تزاح علة المكلف ، ثم إن معرفته لا تكفى فى ازاحة العلة ، بل لابد من معرفة ما يؤديه ويبثه من شريعة وتعاليم ، وذلك يستلزم أن يتمكن كل مكلف من معرفة الأمور من قبل الإمام ذاته ، وذلك مالا يتم ومالم يتم حتى فى ظروف الفرق الشيعية ذاتها ، وعلى الأقل منذ اختفاء الإمام المنتظر .

والمعتزلة الذين يقدمون هذه الاعتراضات على ايجاب الشيعة للإمامة عقلا ، وعلى مفهوم الشيعة عن كون الإمام لطفا لا يتم التكليف بدونه ، يقولون إنهم لا يبطلون اللطف ، ولكنهم يرجعون فيه إلى السمع حتى يتخلصوا من الاعتراضات الواردة على موقف الشيعة ومذهبهم (۲۷)

أما أهل الدمنة فإنهم يتفقون مع جمهور المعتزلة على وجوب الإمامة وعلى أن طريق وجوبها هو السمع لا العقل ، ولكن موقفهم هذا من قضية السمع والعقل هو من منطلق مختلف ، إذ أن دافعهم هو موقفهم القائل بأن «العقل لا يعلم به فرض شيء ولا اباحته ، ولا تحليل شيء ولا تحريمه .. ولا حسن شيء ولا قبحه ، وأن هذه الأمور طريقها السمع ، وإنما العقول

<sup>(</sup>۲۷) المصدر السابق. جـ ۲۰ ق ١ ص ١٦ ــ ١٩. ٢٢ ، ٢٣ . ٢٧ .

يتوصل بها إلى حديث العالم واثبات محدثه ، وأنه على صفاته التي هو عليها . . فعلم وجوب الإمامة من جهة السمع » .

وهم يسوقون ، كأدلة سمعية على وجوبها ، أحاديث كثيرة ، كلها أحاديث آحاد ، من مثل : (1 + 1) مثل : (1 + 1) قريش : (1 + 1) و : (1 + 1) مثل : (1 + 1) قريش : (1 + 1) و : (1 + 1) مثل الأحاديث التي يراها غيرهم غير دالة على الإيجاب ، فقد تكون دالة على الاستحسان أو الندب مثلا : (1 + 1)

هكذا قالت كل فرق الإسلام بوجوب إقامة السلطة ونصب الإمام ثم اختلفوا بعد ذلك فربط البعض بين مهام المنصب الدنيوية وبين صاحبه فأوجب قيامه عقلا لضرورته نتمام مصالح الدنيا .. ورآه البعض حجة الدين ومصدر الشريعة فأوجب نصبه على الله عقلا لأنه لطف لا يتم التكليف إلا به .. وقال البعض بأنه لازم للدين والدنيا فأوجبوا نصبه سمعا بأدلة اجتهدوا في تأليفها وتنسيق استخراج حجتهم منها .

ولعل مواقف الخوارج النجدات ، والمعتزلة البغداديين ، والجاحظ من البصريين والأصم هي أكثر هذه المواقف اتساقا مع منطق العقل في هذا الموضوع.

<sup>(</sup>۲۸) عن رأى أهل السنة فى وجوب الإمامة سمعا انظر (الأحكام السلطانية ) لأبى يعلى ص ٣ ، ١٩٥ ، ١٩٦ . و (أصول الدين ) للبغدادى عن رأى أهل السنة فى وجوب الإمامة سمعا انظر (الأحكام السلطانية ) للبغدادى أيضا . ص ١٤٦ - ١٥١ و (نهاية الأقدم) للشهرستانى . ص ٤٧٨ . ٤٧٨ . و (شرح المواقف) للجرجانى . محلد ٣ ص ٢٦٢ ، ٣٦٣ . طبعة القاهرة سنة ١٣١١هـ . و (شرح العقائد النسفية ) للتفتازانى ص ٤٨٢ ، ٤٨٣ . طبعة القاهرة الأولى سنة ١٩١٩م . و (الاقتصاد فى الاعتقاد) للغزالى . ص ١٣٤ . طبعة المطبعة المحمودية التجارية (محمود على صبيح ) بدون تاريخ . و (المقدمة ) لابن خلدون . ص ١٥١ ، ١٥٢ .

# الفصل الشان طريق الإمامة الاختيار لأ. النص

إن الاتفاق على حكم الإمامة ونصب الإمام ، وهو الوجوب ، يظل اتفاقا على أمر عام ومبدأ كلى ، فإذا خطونا خطوة إلى الأمام ، وبحثنا عن السبيل لأداء هذا الواجب وجدنا فرق الإسلام قد انقسمت إلى معسكرين . يقول أحدهما بأن السبيل لأداء هذا الواجب هو أن تختار جماعة المسلمين إمامها وتعقد له وتبايعه بالامامة ، لأن هذا الواجب هو واجب على المكلفين ، أى الناس ، وهذا المعسكر يضم جمهور أهل السنة وكل المعتزلة وجميع الخوارج .. ويقول المعسكر الآخر : إن السبيل إلى أداء هذا الواجب هو النص والتعيين الذى حدث وتم من الله ورسوله على شخص الإمام أو على صفاته . نصا جليا أو خفيا الذى حدث وتم من الله ورسوله على شخص الإمام أو على صفاته . نصا جليا أو خفيا وإنما هو واجب على الجاعة المسلمة وإنما هو واجب على الله ، فليس للبشر سبيل واختصاص فى هذا المقام .. أى أن لهذا الخلاف الذى نشأ حول كيفية تمييز الإمام صلة وثيقة بالخلاف حول طريق وجوب الإمامة .. فالذين قالوا بوجوبها على الله ـ وهم الشيعة \_ قالوا بالنص والتعيين ، والذين قالوا بوجوبها على الجاعة المكلفة \_ وهم من عدا الشيعة \_ قالوا ، أو قال جمهورهم ، إنها بالاختيار والعقد والبيعة .

والأشعرى يجمل هذا الخلاف في قوله: إنهم «اختلفوا في الإمامة هل هي بنص؟ أم تكون بغير نص؟ ».

١ - فقال قائلون: لا تكون إلا بنص من الله وتوقيف، وكذلك كل إمام ينص على المام بعده، فهو بنص من الله على ذلك وتوقيف عليه.

Y \_ وقال قائلون : قد تكون بغير نص ولا توقيف ، بل بعقد أهل العقد ..  $^{(1)}$  .

والذين قالوا: إن طريق تمييز الإمام ونصبه هو الاختيار والعقد والبيعة هم: جميع المعتزلة ، وجميع الخوارج ، وجميع الأشعرية ، والجمهور الغالب من أهل السنة وأصحاب الحديث ، أى ما عدا جهاعة صغيرة لم تعش طويلا سميت «البكرية » ، قالت بأن أبا بكر قد تولى الحلافة بنص من الرسول \_ عليه الصلاة والسلام  $_{(7)}^{(7)}$  . وكذلك قالت الزيدية من الشيعة ، بالاختيار بعد امامة : على ، والحسن ، والحسين .. فهم عندها الذين حدث النص على امامتهم من الرسول ، نصا جليا على الذات أو خفيا على الصفات ، على خلاف بينهم .

أما الذين قالوا: إن طريق تمييز الإمام ونصبه هو النص من الله ورسوله ، ثم النص من الامام على الامام الذى يليه ، فهم الشيعة على اختلاف فرقها وطوائفها ، واختلافها انما كان حول أشخاص الائمة لا حول هذا المبدأ العام الذى جمعها .

ونستطيع القول بأن ميدان الصراع الحقيقي والاختلاف الجذرى في قضية الإمامة قد كان ولا يزال حول هذه المسألة: هل طريق الإمامة النص؟ أم طريقها الاختيار؟؟ تلك هي المسألة الرئيسية في الخلاف حول الإمامة ، والإمامة هي قضية الخلاف الرئيسية بين المسلمين.. فالحلاف حول النص والاختيار هو خلاف المسلمين الجوهرى ، لأنه هو الذي فرق صف المسلمين إلى شيعة وغير شيعة ، وهو الانقسام الأعظم في صفوف الإسلام والمسلمين.

ولما كان الخلاف قد دار ، تاريخيا ، ولا يزال دائرا بين الشيعة ككل ومن عداهم ككل أيضا \_ مع بعض المواقف المستثناة \_ فإننا نبدأ بالحديث عن هذه المواقف المستثناة ، كي ينصب حديثنا عن هذين المعسكرين المتميزين : الشيعة أصحاب النص ، والمعتزلة

<sup>(</sup>١) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) من الذين قالوا أن إمامة أبي بكركانت بالنص الحنى والإشارة من الرسول صلى الله عليه وسلم: الحسن البصرى وأحمد بن حنبل ... في إحدى الروايتين المرويتن عنه .. وبكر بن أخت عبد الواحد بن زيد ، وجاعة من أهل الحديث ، وجاعة «البيهسية» من الحوارج ، وابن حزم الظاهرى .. وعلى جميع هؤلاء يطلق اسم «البكرية» ... انظر (منهاج السنة) لابن تيمية . جـ ١ ص ٣٤٠ ـ ٣٦٥ . تحقيق : د . محمد رشاد سالم ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢ م .

\_ويتبعهم بقية أهل السنة\_ أصحاب الاختيار .

هناك قلة من أهل السنة والظاهرية وأصحاب الحديث قالوا: إن الإمامة بالنص ، وأن خلافة أبى بكر كانت بالنص من الرسول صلى الله عليه وسلم على أبى بكر ، روى القول بذلك عن الحسن البصرى وجماعة من أصحاب الحديث . وهو يمثل إحدى الروايتين اللتين رويتا عن أحمد بن حنبل (٢) ويرى ابن حزم ، من الظاهرية ، رأى هذه القلة التي سميت «بالبكرية» ولكنه يختلف مع الآخرين في الاستدلال على النص الذي يقولون بوقوعه على أبى بكر .

فهو يرفض أن يكون نصب أبي بكر خليفة قاد تم بناء على قياسهم الخلافة على إمامة الصلاة التي قدمه الرسول فيها قبيل وفاته ، لأن الخلافة هي الأصل ، وامامة الصلاة فرع عنها ، ولا يقاس الأصل على فرعه (٤) .. و يرفض كذلك الاستدلال بأحاديث الآحاد التي استندت إليها «البكرية » في القول بالنص على أبي بكر ، من مثل حديث : «اقتدوا بالذين من بعدى ، أبي بكر وعمر » فيقول عنه ، إنه « لم يصح . ويعيدنا الله من الاحتجاج بما لم يصح . (٥) .. وعمدة أدلة ابن حزم في نص الرسول على أبي بكر هو تسمية أبي بكر خلفا خليفة رسول الله ، إذ الخليفة لابد أن يُعتاره السابق عليه حتى يصدق كونه خليفة لا خلفا فيقول ، يحكى مذهبه : «قالت طائفة : .. نص رسول الله على استخلاف أبي بكر بعده على أمور الناس نصا جليا .. وبهذا نقول ، لبراهين : أحدها : إطباق الناس كلهم .. فقد أطبق الناس كلهم .. فقد أطبق الذين شهد الله لهم بالصدق ، من المهاجريس وجميع اخوانهم من الأنصار على أن سموه خليفة رسول الله .. ومعنى الخليفة في اللغة هو الذي يستخلفه لا الذي يخلفه هو ، لا يجوز غير هذا البتة في اللغة بلا خلاف ، تقول : استخلف فلان فلانا يستخلفه فهو خليفته ومستخلفه ، فإن قام مكانه دون أن يستخلفه هو خلاف » (١) .

ولكننا حتى لو سلمنا بهذا الاستدلال اللغوى ، الذى هو مجرد استنتاج ، نظل محتاجين إلى القول بأن نصا جليا لابد أن يكون قد وقع حتى تسلم هذه التسمية ، فإن الاعتراض

<sup>(</sup>٣) كتاب الإمامة) لأبي يعلى ١٩٦، ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) ابن حزم (الاحكام في أصول الاحكام) جـ ٧ ص ٩٨٦ ، طبعة القاهرة ، الثانية .

<sup>(</sup>٥) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٦) المصار السابق. جـ٤ ص ١٠٧.

الذى ورد ولا يزال واردا على هذا القول يأتى من السؤال ، إذا كان هناك نص فلم لم يذكره أبو بكر فى السقيفة عند الاختلاف؟ ولم وقع هذا الاختلاف؟؟

وابن حزم يجيب اجابة غير مقنعة فيقول : «فإن قالوا : لو كانت خلافة أبي بكر منصوصا عليها من النبي ما اختلفوا فيها .. فيقال لهم : وهل اختلف الناس إلا في المنصوصات ؟! .. وما اختلف اثنان قط فصاعدا في شيء من الدين الا في منصوص بين بالقرآن والسنة . فهن قائل ، ليس عليه العمل ، ومن قائل : هذا تلقي بخلاف ظاهره ، ومن قائل : هذا تأويل ! (٧) .

ونحن نقول إن هذه الاجابة غير مقنعة \_ هذا إذا اعتبرت اجابة أصلا \_ لأن ما استشهد به ابن حزم يختلف الحال فيه عن الحال في القول بالنص على أبي بكر ، فإذا كان الناس لم يختلفوا إلا في المنصوصات ، فلقد كان الأمر خلافا حول نص قائم وموجود اختلفوا في دلالته والمأخوذ منه ، أما في موضوع أبي بكر \_ وبعد أن رفض ابن حزم الاستدلال بأحاديث الآحاد المروية ، وسمى الاحتجاج بها «تدليسا (^) \_ فإنه ليس هناك نص أصلا فالقضية منفكة ، كما يقولون ، ولسنا بازاء نص حتى نستجيز الحلاف ، فضلا عن أن نقول ، مطمئنين ، بالنص على أبي بكر الصديق \_ عليه رضوان الله \_ .

وهكذا .. فلا الأحاديث التي روتَها «البكرية » ــ بشهادة ابن حزم ــ تستحق أن يستدل بها ، ولا هذا التخريج اللغوى ، المستند إلى استنتاج ، يصلح أن يكون دليلا تطمئن إليه النفس والعقل في هذا الأمر الخطير.

وكما شذت «البكرية» عن صفوف أهل السنة وأصحاب الحديث فقالت بالنص على أبي بكر ، شذت «الراوندية» ـ أو العباسية ـ عن صفوف الشيعة ، فلم تقل مع جمهور الشيعة بالنص على على بن أبي طالب ، وإنما قالت : إن الإمامة طريقها الإرث ، وأن العم هو الوارث هنا وهو العباس بن عبد المطلب ، ومن بعده ولده . . ومؤرخو المقالات يذكرون ، أحيانا ، أن الراوندية تقول « بالنص » على العباس وولده (٩) وأحيانا يقولون :

<sup>(</sup>٧) (الأحكام في أصول الأحكام) جـ ٧ ص ٩٨٧، ٩٨٨.

<sup>(</sup>٨) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٩) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى . ص ١٩٦ . ورأصول الدين) للبغدادي ص ٢٧٩ .

إنهم قالوا بارث العباس للإمامة ، وارث أولاده لها من بعده .. (١٠) .

ولقد نشأت «البكرية» عندما ظهرت مطاعن الشيعة في امامة أبي بكر ، بنشأة نظريتهم في الوصية ، أي أن نشأتهم كانت بعد عصر صدر الإسلام ، وأقدم علم من الأعلام الذين قالوا بهذا القول ، أو نسب إليه القول به هو الحسن البصرى « ٤٠ ـ ١١٠ هـ » . . كما أن «الراوندية » قد نشأت لتبرر استئثار العباسيين بالخلافة دون العلويين وكان ذلك في النصف الأول من القرن الثاني الهجرى .

وما عدا هاتين الفرقتين كانت فرق الاسلام يتوزعها القول: إما بالنص على على بن أبى طالب ، أو بالاختيار للامام دون النص على أحد من الصحابة .. وقفت الشيعة مع النص ، وجميع الفرق الأخرى مع الاختيار .

وقبل أن نعرض لتفاصيل هذا الخلاف الجوهرى ، وجزئياته ، وأدلة الفرقاء المختلفين فيه ، نود أن ننبه إلى أن المدخل والأساس والأصل الذي قام ويقوم عليه هذا الخلاف هو أن الشيعة القائلين بالنص قد جودوا مجموع الأمة من الثقة التي تؤهلها لحمل أمانة اختيار الإمام فوضعوا هذه الأمانة في الله وعلى الله ، بينا وثق أصحاب الاختيار في مجموع الأمة فحملوه هذه الأمانة ، وجعل الشيعة من الله مصدر الإمامة فقالوا «بالحق الالهي» ، بينا قال أهل الاختيار «بالحق الطبيعي » ولم يأتمن الشيعة الأمة على حفظ الدين ورواية شريعته فقالوا لابد من إمام فرد معصوم يكون الحجة والمعلم ومصدر الشرع والدين ، بينا قال أهل الاختيار بعصمة جاعة المسلمين عن أن تجتمع على ضلال .. فالشيعة قد جعلوا السلطة والإمامة شأنا من شئون السماء التي لا دخل للبشر فيها ، بينا جعلها أهل الاختيار شأنا من شئون السماء التي لا دخل للبشر فيها ، بينا جعلها أهل الاختيار شأنا من شئون السماء التي لا دخل للبشر فيها ، بينا جعلها أهل الاختيار شأنا من صلاحها يترتب صلاح أمور الدين .. هذا هو أساس ذلك الخلاف الجذري بين الشيعة والمعتزلة ـ ومعهم الفرق الأخرى ـ حول النص والاختيار .

إذن فالشيعة تنزع قضية الامامة وأمانتها من الأمة وتجعلها شأنا من شئون السماء ، لأنها لا تثق فى صلاح الأمة لحمل أمانتها وأمانة حفظ الشرع والدين .. فهم يقولون : «إن شريعة نبينا .. لابد لها من حافظ .. ولا يخلو الحافظ لها من أن يكون : جميع الأمة ، أو

<sup>(</sup>١٠) (شرح الأصول الحمسة) ص ٧٥٤.

بعضها وليس يجوز أن يكون الحافظ لها الأمة ، لأن الأمة يجوز عليها السهو والنسيان وارتكاب الفساد ، والعدول عا علمته . وأن ما جاز على آحادها جائز على جميعها ، من حيث لم يكن اجماعها أكثر من انضام آحادها بعضها على بعض .. وإذا كانت العصمة مرتفعة من كل واحد على انفراد ، فيجب أن تكون مرتفعة عن الكل .. فاذن : لابد للشريعة من حافظ معصوم ، يؤمن من جهته التغيير والتبديل والسهو ، ليتمكن المكلفون من المصير إلى قوله . وهذا هو الامام الذي نذهب إليه » (١١) .

فالشيعة يجوزون على مجموع الأمة ما يجوز على كل فرد من أفرادها حالة كونه منفردا من سهو وخطأ ونسيان وكذب وردة وكفر وضلال .. الخ .. الخ .

أما المعتزلة ، ومعهم فرق أهل السنة ، فإنهم يفرقون بين حالة الفرد الذي تجوز عليه هذه الأمور ، وبين الجاعة المكونة من جملة أفراد ، فني الجاعة يخرج الأمر عن مجرد «كم » لا يساوى سوى ما تساويه هذه الجاعة إذا توزعت إلى أفراد ، ويصل أمرها إلى «حالة كيفية ، جديدة ، بحيث نجد أن ماكان يجوز على كل فرد منفرد من أفرادها لا يجوز على الجماعة مجتمعة .. فلا عصمة للفرد ، وانما العصمة للجماعة ، والفرد يجوز عليه السهو والخطأ والنسيان والردة والكذب والكفر والضلال ، وكل ذلك مستحيل على مجموع الأمة .. وهم يدخلون في الاعتبار أن الاجتماع يضيف جديدا إلى الأمر ، يأتى ثمرة لاجتماع الرأى والمشاورة ، وذلك هو ما يفرق . ذلك التفريق الأساسي ، بين رأى الجماعة مجتمعة ، وبين رأى آحادها إذا كانت متفرقة غير مجتمعة ، وأيضا فهم يشيرون إلى أن الاجتماع يوجد القدوة والتجربة عند المباشرة ، وهما من عوامل تعديل الرأى وانضاجه ، كما يحدث هذا التعديل والنضج عن الاستفادة من التجربة الذاتية للفرد .. « ذلك انه إذا صح في فعل القادر الواحد أن يكون صوابا إذا تقدمه فعل آخر ، ولو لم يتقدم لكان خطأ .. فما الذي يمنع من كون فعله صوابا إذا تقدم مثله من غيره ، ومتى لم يتقدم ذلك لم يجب أن يكون صوابا .. وهذه طريقة أهل الحرمة والرأى من ذوى العقول ، لأنهم انما يجتمعون في النوازل والحوادث على المشاورة ، لكي يحترزوا عن الخطأ ، الذي لولا اجتماعهم لكان إلى أن يقع أجوز .. » (۱۲) .

<sup>(</sup>١١) (تلخيص الشافي) جـا ق.ا ص١٣٣، ١٣٤، ١٤٩.

<sup>(</sup>۱۲) (المغني) جـ ۱۷ ص ۱۵۹.

فالجمع هنا ليس حصيلة ضم «أصفار» إلى بعضها ، وأنما هو «حالة كيفية» جديدة تختلف عن حالات أفراد المجموع لو نظروا في هذا الأمر متفرقين.

ويزيد المعتزلة هذا الأمر ايضاحا ، فيقول القاضى عبد الجبار : «انه لا يمتنع أن يكون المعلوم من حال عشرة بأعيانهم أن كل واحد منهم لا يختار مع صاحبه الا الصواب ، وإن كان قد يختار الخطأ إذا انفرد ، كما لا يمتنع فيهم أن يصيبوا فى الرأى إذا اشتركوا فيه ، وإن جاز أن يخطئ كل واحد منهم فيما يستبد به ، وإذا جاز ذلك لم يمتنع أن يرد النص بأن اجماعهم حق ، ويكون اجماعهم خالفا لقول كل واحد منهم ، وإذا صح ذلك فى عشرة بأعيانهم صح مثله فى مائة ، وفى أكثر من ذلك . وإذا صح فى معينين صح فيمن يختص بصفة ، لأن الطريقة واحدة .. فما الذي يمنع من مثله فى اجماع المصدقين بمحمد - صلى الله عليه - » (١٣) ثم يخلص إلى القول : فى الأمة «انها حجة ، وإن لم تظهر المعجزات عليها ولا بانت بعلم يوجب ذلك فيها » (١٤) .

وأهل السنة يقفون مع المعتزلة فى ذلك ، فيقول الشهرستانى : « . . واعلم أن الاجماع انما كان حجة لأن المجمعين لمجموعهم معصومون عن الخطأ والكفر والضلالة ، وإن كان ذلك جائزا فى آحادهم . ويجوز أن يثبت حكم لمجموع ، من حيث هو جملة مجموعة ولا يثبت لواحد منهم . كالسكر الحاصل من الأقداح والشبع الحاصل من اللقم ، وغير ذلك (١٥٠) » فالسكر هنا يحصل من مجموع الأقداح ، ومثله الشبع الحادث من مجموع اللقم ، والسكر والشبع «حالة كيفية » جديدة نشأت عن «التراكم الكمى » ولم تحدث ولا تحدث عند آحاد الأقداح أو اللقم .

والجرجانى يدعم هذا الرأى ، ويضيف الأمثلة الجديدة ، فيقول فى حجاجه للشيعة : « فإن قيل : خبركل واحد لا يفيد الا الظن ، وضم الظن إلى الظن لا يوجد اليقين ، وأيضا جوازكذب كل واحد يوجب جوازكذب المجموع ، لأنه نفس الآحاد .. قلنا : ربما يكون مع الانفراد ، كقوة الحبل المؤلف من الشعرات ! » (١٦) .

<sup>(</sup>١٣) المصدر السابق. جـ١٧ ص١٥٧.

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق. جـ ١٥ ص ٢٥٨. وانظر كذلك جـ ٢٠ ق.١ ص ٧٨، ٢٧وجـ١٧ ص ١٧٨، ١٧٩

<sup>(</sup>١٥) (نهاية الأقدام في علم الكلام ص ٤٩٢.

<sup>(</sup>١٦) (شرح العقائد النفسية) ص ١٢٧ ، ١٢٨.

فهنا يكتشف المعتزلة ، وأهل السنة ، قيمة المجموع والأمة والجاعة ، فيضعون ثقتهم فيها ، ويرون أن احتيار سلطة المجتمع العليا هي شأن من شئونها ، بينا ينكر الشيعة تلك القيمة على الأمة ، فيعلقون أمانة اختيار الامام على عاتق السماء ، ويضعون كل الثقة في فرد واحد يقولون بعصمته ، ولا يوجدون تفسيرا انسانيا لعصمته هذه ، بل ينسبونها إلى أمور غيبية لا علاقة لها بالكسب البشرى والقدرات الإنسانية .

والشيعة بعد أن سلبوا الأمة حقها في اختيار حاكمها ، أرادوا أن يضفوا على البيت الذي حصروا فيه الإمامة ، بيت الرسول ونسله من فاطمة ، من القداسة والخصوصية ما لا يتفق معهم فيه غيرهم من فرق الإسلام ، فكل المسلمين يحبون آل البيت ، وليس بين أهل السنة من يكن لهم البغض ، باستثناء الكراهية السياسية التي كانت لدى الأمويين ولكن مراد الشيعة من وراء تفضيل آل البيت وتمييزهم هو أمر فوق الحب والاجلال ، هو نوع من رفعهم إلى مرتبة تعلو مرتبة سائر البشر وايجاد أسباب تصلهم بالسماء وترتفع بهم عن الأرض وأهلها ، إنه نوع من أنواع الطبقية والعرقية والحديث عن الدم الأزرق كما عرفته أم وشعوب وحضارات أخرى \_ ولكن في ثياب دينية صبغوها بصبغة الإسلام واجتهدوا كي فيسروا بعض آيات القرآن لتشهد لها .

فآيات القرآن التي تتحدث عن المؤمنين، وعن أهل الذكر، وعن قوم محمد. وآله. وعن المهتدين ، والمتقين ، ألخ .. يراها المعتزلة وغيرهم من الفرق غير الشيعية مرادا بها أمة الإسلام ، بينا يراها الشيعة خاصة بأفراد قلة هم على وفاطمة والحسن والحسين ونسلهم من بعدهم .. فهم فقط الذين عناهم القرآن وسماهم ووصفهم بهذه الأسماء والصفات .

فعندما يقول الله \_ سبحانه \_ : «ألم تر إلى الذين أوتوا نصيبا من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا » (١٧) ، ينقل الشيعة هذه الآية من مقامها العام إلى المقام الخاص ، فيقولون : إن المراد بالذين آمنوا هم «آل محمد »!

وعندما يقول القرآن : «أم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله » . « فالناس »

<sup>(</sup>١٧) النساء: ١٥.

عند الشيعة ، هم آل محمد ، الذين آتاهم الله الفضل وحدهم. والفضل هنا هو الإمامة! ...

وعندما يقول القرآن (إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها) فالخطاب ليس لأمة الإسلام. وإنما هو ، برأى الشيعة ، لآل محمد بخاصة ، يطلب من الإمام الأول أن يؤدى الامانة \_التي هي الكتب والعلم والسلاح\_ إلى الإمام الذي يليه!..

وعندما يقول القرآن: (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا ، الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون) (١٨) فإن الذين آمنوا هم ، برأى الشيعة ، آل محمد فقط!...

وعندما يقول الله \_ سبحانه \_ : (يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين) (١٩) ، فإن الشيعة ترى أن الصادقين المشار إليهم هم آل محمد فحسب! ..

وعندما يقول مسبحانه : (وقل ، اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون) (٢٠٠) ، يرى الشيعة أن المؤمنين الذين سيرون الأعمال ، مع الله ورسوله ، هم آل الرسول فقط!

وعندما يتحدث القرآن عن الأمة الوسط الشهيدة على الناس في قوله: (وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا) (٢١١) يقول أثمة الشيعة «نحن الأمة الوسط، ونحن شهداء الله على خلقه، وحججه في أرضه»!.

وعندما يقول الله \_ سبحانه \_ : (يأيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربكم وافعلوا الخير لعلكم تفلحون . وجاهدوا في الله حق جهاده هو اجتباكم ) (٢٢) تقول الشيعة : إنَّ « المحتبون » بملة إبراهيم ، والذين سماهم الله بالمسلمين من قبل هم آل محمد فقط ! .

وعندما يقول \_ سبحانه \_ : ( بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا العلم) (٢٣) يقول الشيعة : أن آل محمدهم وحدهم الذين أوتوا العلم !

(١٨) المائدة: ٥٥. (١٨) البقرة ١٤٣.

(١٩) التوبة : ١١٩. (٢٢) الحبج : ٧٧ ، ٧٧.

(۲۰) التوبَّة : ۱۰۵ . (۲۳) العنكبوت : ٤٩ .

وعندما يقول القرآن: (قل كنى بالله شهيدا بينى وبينكم ومن عنده علم الكتاب) (٢٤) ، يرى الشيعة أن آل محمدهم وحدهم الذين عندهم علم الكتاب! ..

وعندما يقول الله لرسوله : (وإنه لذكر لك ولقومك وسوف تسألون) (٢٥) ، يقول الشيعة : أن أهل الذكر ، والمسئولين هنا هم آل محمد فقط !

وعندما يقول الله لرسوله: (إنما أنت منذر ، ولكل قوم هاد) (٢٦) فإن الهادى هـو عند الشيعة ، إمامهم دون أي أحد من الناس سواه!

وعندما يقول الله \_ سبحانه \_ : (وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم) (٢٧) يقصر الشيعة الرسوخ في العلم على آل محمد ويخصصونه بهم ويخصونهم به » (٢٨) .

ذلك أن الشيعة قد ضيقوا نطاق الأمة والجاعة التي خاطبها الله في القرآن ، وبعث إليها الرسول ، وتحدث عنها الكتاب المنزل عليه ، فبدلا من أن تكون هذه الأمة هي أمة الاسلام التي شهدت أن لا إله الا الله وأن محمدا رسول الله ، يرى الشيعة أن هذه الأمة هي آل بيت محمد ، وعلى وجه التحديد ، على ، وفاطمة : والحسن والحسين .. فهم آل محمد وأهله ، وكذلك هم الأمة التي خاطبها الله ، وأرسل لها رسوله .. أما من عداهم فإن علاقتهم بهذه الأمة هي علاقة «التولى» ، فأمة آل البيت بمثابة السادة ، وسائر من عداهم بمثابة «الموالى» الذين تولوا هؤلاء السادة ، فهم ليسوا عبيدا أرقاء لهم ، ولكنهم «موالى» لهم ، قد تولوهم كما يتولى «المولى» سيده الشريف!

أما نصوص الشيعة التي تصرح بهذه المبادئ الأساسية عندهم فإنها كثيرة ، منها مثلا ما يروونه عن الإمام جعفر بن محمد ، الصادق ، جوابا لمن سأله :

\_ «أخبرني عن أمة محمد ، أهم أهل بيت محمد؟ » .

ــ « نعم .. ليس كل المسلمين ممن لم يكن من أهل بيت محمد ، من بني هاشم ، أمة

<sup>(</sup>٢٤) الرعد: ٣٤.

<sup>(</sup>٢٥) الزخوف : ٤٤.

<sup>(</sup>٢٦) الرعد: ٧.

<sup>(</sup>۲۷) آل عمران: ۷.

<sup>(</sup>۲۸) (دعائم الإسلام) ج ۱ ص ۲۰ ــ ۲۳ . ص ۲۳ .

محمد. والناس كافة ، أهل مشارق الأرض ومغاربها من عربها وعجمها ، وإنسها وجنها من آمن منهم بالله ورسوله وصدقه واتبعه بالتولى للأمة التي بعث فيها ، فهو من أمة محمد بالتولى لتلك الأمة .. » (٢٩) .

وعندما يفسر جعفر الصادق آيتى : (وكذلك جعلناكم أمة وسطا) (٢٠) و (كنتم خير أمة أخرجت للناس) (٢١) ، يقول « لن يعنى الله الذين تظنون من همج هذا الخلق ، ولكن عنى الله الأمة التى بعث فيها محمد على وفاطمة والحسن والحسين .. » (٢٢) .

وهم يصورون عناية الله التي خص بها خلق أئمتهم عندما يفسرون قوله سبحانه: (الله نور السموات والأرض..) (۳۳) الآية: فيقولون (مثل نوره كمشكاة): فاطمة (فيها مصباح): الحسن، (المصباح في زجاجة): الحسين، (الزجاجة كأنها كوكب درى): فاطمة كوكب درى بين نساء أهل الدنيا، (توقد من شجرة مباركة): ابراهيم – عليه السلام – (زيتونة لا شرقية ولا غربية): لا يهودية ولا نصرانية، (يكاد زيتها يضيء): يكاد العلم ينفجر بها، (ولو لم تمسسه نار، نور على نور). امام منها بعد امام، (يهدى الله لنوره من يشاء): يهدى الله للأممة من يشاء، (ويضرب الله الأمثال للناس)..».

كها يفسرون الظلمات التي عناها الله في قوله: (أو كظلمات في بحر لجي يغشاه موج..) (١٤٠) الآية .. فالظلمات : أبو بكر وعمر ، والموج الذي يغشى : عثمان بن عفسان و ( بعضها فوق بعض ) .. معاوية وفتن بني أمية .. (ومن لم يجعل الله له نورا ) : إماما من ولد فاطمة ( فها له من نور ) : امام يوم القيامة ؟! » (٣٥٠) .

وهذه الآراء والتفسيرات ، التي تقصر عموم آيات القرآن فتحولها عن أن يكون المراد بها أمة الإسلام إلى تخصيصها بأهل بيت الرسول ، بمعنى : على وفاطمة والحسن والحسين

<sup>(</sup>٢٩) المصدر السابق. جـ١ ص ٢٠-

<sup>(</sup>٣٠) البقرة : ١٤٣.

<sup>(</sup>۳۱) آل عمران: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٣٢) (دعائم الإسلام) جـ١ ص٣٥.

<sup>(</sup>٣٣) النور : ٣٥.

<sup>(</sup>٣٤) النور : ٤٠ .

<sup>(</sup>۳۵) (الكافى) جـ١ ص١٩٥.

هذه الآراء والتفسيرات كثيرة شائعة فى مصادر الشيعة جميعها (٢٦) .. ومما يلفت النظر أن روايات الشيعة وأسانيدهم فى هذه الآراء تعود جميعها إلى أبى عبدالله جعفر بن محمد الصادق ، أو أبيه أبى جعفر محمد بن على ، مما يؤكد أن هذا الفكر قد طرأ على الفكر الإسلامي فقط منذ عهد جعفر الصادق أو والده على أكثر التقديرات التى تؤصله وتبحث له عن نسب قديم فى فكر المسلمين .

ونحن نقول \_ كما سبق أن أشرنا \_ إن هذا الفكر الذي يتحدث عن محمد وآل محمد . بهذا المعنى الضيق ، وذلك التقديس وتلك الخصوصية ، قد طرأ في عهد جعفر الصادق أساسا ، إننا نرى فيه غلوا جاء كرد فعل لاضطهاد آل البيت الذي تصاعد به الحكام الأمويون ، وبخاصة بعد حادثة استشهاد الحسين في كربلاء ، أيضا لأننا لا نجد هذا الفكر في كلام على بن أبي طالب ، وهو الكلام الذي جمعه الشيعة وحقق جمعه الشريف الرضي (١٩٥٩ ـ ٢٠١ هـ ٩٧٠ ـ ١٠١٥ م) في (نهج البلاغة) . . فنهج البلاغة هو حجة على الشيعة لأنهم هم الذين جمعوه وقالوا إنه كلام على ، وإن لم يلزم خصومهم إذا تحفظوا على شيء منه .

ذلك أن أقصى ما نجده عند على فى (نهج البلاغة) عن آل بيت الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ ، أنهم أهل علم وبر وتقوى ، وأنهم أحق بولاية أمر المسلمين ، وأن قريشا قد استأثرت بهذا الأمر من دونهم ، فأبعدوهم عنه حتى ولى على الخلافة بعد عثمان .

فهو يستنكر موقف الذين « زعموا أنهم الراسخون في العلم دوننا» دون أن يقول إن الراسخين في العلم آل البيت وحدهم (٣٧) وهو يتحدث عن فضائل آل محمد فيقول:

إنهم «موضع سره ولجأ أمره (٣٨) ، وعيبة علمه (٣٩) ، وموئل حكمه (٤٠) ، وكهوف كتبه ، وجبال دينه ، بهم أقام انحناء ظهره ، وأذهب ارتعاد فرائصه . لا يقاس بآل محمد

<sup>(</sup>۳۱) أنظر (دعائم الإسلام) جـ ۱ ص ۲۷، ۲۹ ، ۳۳، ۳۳، ۵۰، ۵۹، ۲۰، ۲۱، ۷۱، و(الكافى) جـ ۱ ص ۸۷ ١ ـ ١٩١١، ۱۹۳، ۱۹۲، ۲۱۷، ۲۲۲ ـ ۲۲۹ ـ ۳۹۹.

<sup>(</sup>٣٧) (نهج البلاغة) ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۳۸) أي ملاذ أمره.

<sup>(</sup>٣٩) أي وعاء علمه ــ وعيبة : تضبط بفتح العين وسكون الباء وفتح الباء .

<sup>(</sup>٤٠) الحكم هو الشرع.

من هذه الأمة أحد ، ولا يسوى بهم من جرت نعمتهم عليه أبدا ، هم أساس الديسن وعهد اليقين ، إليهم يفيء الغالى ، وبهم يلحق التالى ، لهم خصائص حق الولاية ، فيهم الوصية والوراثة ، الآن إذ رجع الحق إلى أهله ، ونقل إلى منتقله »(١١) .

فنى هذا النص الذى هو أكثر نصوص (نهج لبلاغة) رفعا لشأن آل محمد ، يتحدث على عن أن فيهم «الوصية والوراثة». ولكنه يقيدها بقوله : «الآن ، إذ رجع الحق إلى أهله ».. فالحق والحلافة في آل محمد عندما ولى على الحلافة بعد مقتل عثان ، وليست فيهم أبداكما هو قول القائلين بالوصية والتعيين.. وفي آل محمد العلم والحكمة لقربهم من رسول الله وتلقيهم عنه ، ولكن ذلك ليس مقصورا عليهم ولا خاصًا بهم من دون الناس.

بل إن لعلى رأيا فيمن هم آل محمد يختلف اختلافا تاما مع رأى الشيعة الذى قدمنا الاشارة إليه .. فآل الرجل من كان أولى به ، ووليه هو من أطاعه ، بصرف النظر عن النسب ولحمته ، وفى تفسير قول الله \_ سبحانه \_ : (إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبى والذين آمنوا (٢٠) يقول الإمام على : «إن أولى الناس بالأنبياء : أعملهم بما جاءوا به .. إن ولى محمد من أطاع الله ، وإن بعدت لحمته ، وإن عدو محمد من عصى الله وإن قربت قرابته ! . (١٣) .

ومع موقف على هذا ، الذى يوسع نطاق أولياء محمد وأمته وأهله ، وقف المعتزلة وأهل السنة ، ضد الشيعة الذين ضيقوا نطاق الأمة حتى قصروها على أربعة أفراد ومن تناسل من صلبهم .

تعقبت المعتزلة وأهل السنة حجج الشيعة وتفسيراتها التي حاولت بها أن تجعل من أهل البيت فئة مميزة إلهية جعلت الإمامة فيها خاصة من دون الناس .. فهم يقولون : إن الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ قد قال : « إنى تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا : كتاب الله وعترتى ، أهل بيتى ، لن يفترقا حتى نرد على الحوض .. » ، وللمعتزلة ينكرون أن يكون هذا الحديث شاهدا على أن الإمامة خاصة ، وإلا كان قول الرسول : «اقتدوا بالذين من

<sup>(</sup>٤١) (نهج البلاغة) ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤٢) آل عمران : ٦٨ .

<sup>(</sup>٤٣) (نهج البلاغة) ص ٣٧٧.

بعدى : أبى بكر وعمر » دالا على أن الإمامة قد نص عليها فى أبى بكر وعمر ، وكان قوله : «إن الحق مطلق على لسان عمر وقلبه » يدل على أن عمر قد نص الرسول على امامت وكان قوله : «أصحابى كالنجوم ، بأيهم اقتديتم اهتديتم » له دلالة مماثلة فى هذا المقام (المقام (الم

والآية التي دار الخلاف من حولها ، وهي : (انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا (٥٠) ، رأى الشيعة أنها تدل على العصمة لآل البيت ، ورووا الأحاديث التي تقول إن الرسول قد جمع عليا وفاطمة والحسن والحسين ، فغطاهم بكساء خيبرى ، وقرأ هذه الآية ، وقال : «اللهم هؤلاء أهلى ، اللهم أهلى أحق ، اللهم اذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا » وأن زوجه أم سلمة طلبت منه أن يدخلها في أهله هـؤلاء فرفض ، وقال لها : «أنت إلى خير»! (٢١٠) .

والمعتزلة يقولون: إنه حتى لو سلمنا بأن المراد بأهل البيت هم: على ، وفاطمة والحسن والحسن ، فإن اذهاب الرجس عنهم والتطهير لهم هما أمر مختلف عن قصر الإمارة والولاية والإمامة عليهم ، ثم إن ارادة التطهير هي غير ثبوت التطهير ، والارادة هذه عامة لأن الله يريد تطهير كل عباده . و « متى لم يقل ذلك أدى إلى أنه يريد خلاف التطهير بالمؤمنين .. وأكثر ما تدل الآية عليه أن لأهل البيت مزية في باب الألطاف وما يجرى مجراها ، فلذلك خصهم بهذا الذكر ، ولا مدخل للامامة فيه .. إن الكلام يتضمن اثبات حال لأهل البيت ولا ينفي ذلك عن غيرهم . » (٧٤) .

وهذا إذا سلمنا أن المراد بأهل البيت هم : على ، وفاطمة ، والحسن والحسين . . ولكن هذا الأمر غير مسلم ، بل هو مدفوع بالأدلة القوية والقاطعة .

فهناك من يروى أن جواب الرسول على أم سلمة عندما سألته : يا رسول الله أدخلني

<sup>(</sup>٤٤) (المغنى) جـ ٢٠ ق ١ ص١٩١ .

<sup>(</sup>٥٤) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٤٧) (المغنى) جـ ٢٠ تن ١ ص١٩٣ .

معهم .. أن قال لها : «أنت من أهلي » .. وليس . َ «أنت إلى خير .. » (م) وذلك يعني أن المراد ليس هؤلاء الأربعة فقط .

ثم هناك من يرى أن المراد بأهل البيت أزواج النبى ، وليس واحدا من هؤلاء الأربعة ، لأن الآية جاءت فى سياق الحديث عن أزواج النبى .. فهذه الآية رقمها فى سورة الأحزاب ٣٣ ، والحديث عن زوجات الرسول يبدأ من الآية الثامنة والعشرين : (يا أيها النبى قل لأزواجك) ثم يستمر بعدها فى الآية الرابعة والثلاثين عن الأزواج كذلك ، وهى : (واذكرن ما يتلى فى بيوتكن من آيات الله والحكمة ...) الآية .. فالحديث خاص بأزواج النبى اذن ، والسياق ينفى أن يكون على أو فاطمة أو الحسن والحسين هم المقصودون بذلك .

وهذا التفسير، الذي يتسق مع السياق، مروى عن عمر بن الخطاب، وعن ابن عباس، وهو رأى القرطبي.

ولقد حاول الشيعة الرد بأن هذه الآية معترضة فى هذا السياق ، مثل قوله تعالى : (وكذلك يفعلون) المعترضة فى الآيات : (إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها . وجعلوا أعزة أهلها أذلة . وكذلك يفعلون . وانى مرسلة إليهم بهدية) (١٩٥) ومثل آية (وإنه لقسم لو تعلمون عظيم) المعترضة فى الآيات : (فلا أقسم بمواقع النجوم . وإنه لقسم لو تعلمون عظيم . إنه لقرآن) (٥٠) .

ولكن ... علاوة على أن فى قول الشيعة هذا وتخريجهم تأويلا يقدم عليه الرأى الذى لا تأويل فيه ، فهن الذى قال أو هو مضطر إلى القول بأن (وكذلك يفعلون) معترضة لم تقلها بلقيس ؟؟ أو أن : (وإنه لقسم لو تعلمون عظيم) معترضة لم يقلها الذى يتحدث ويقسم بمواقع النجوم ؟!

ثم .. إن قول الرسول عن سلمان الفارسي : «سلمان منا أهل البيت » ينفي أن يكون تعبير «أهل البيت » ذا مدلول عرقى ونسبى ، ويشير إلى أن العلاقة الفكرية القائمة على الإسلام قد تكون هي المقصودة ، وإن كان الشيعة يعترضون بأن سلمان كان عتيق الرسول ، لانه دفع

<sup>(</sup>٤٨) (معرفة ما يجب لآل بيت) ص ٢٦.

<sup>(</sup>٤٩) النمل ٣٤\_٣٥.

<sup>(</sup>٥٠) الواقعة : ٥٠\_٧٧.

له الملل الذي كاتب به على حريته ، ومولى القوم منهم .. ولكن حتى مع قبول هذا الاعتراض فإن تعبير «أهل البيت» يكون قد خرج عن الاقتصار على : على وفاطمة والحسن والحسن ، لا إلى غيرهم من آل الرسول فقط بل والى مواليه .

وليس هذا التخريج المناقض لمذهب الشيعة بالغريب عن لغة القرآن فالعلاقة الفكرية قد عبر عنها القرآن بأن أدخل أصحابها تحت مصطلح «الأهل» ، عندما تحدث عن الذين اتبعوا دين إبراهيم فوصفهم بأنهم أهل إبراهيم ، كذلك من لم يتبع نوحا من ولده فهو ليس من أهله : فني حالة إبراهيم – عليه السلام – يقول : (فمن تبعني فإنه مني) (١٥) ، وهو أب لكل من تبع دينه (ملة أبيكم إبراهيم) (٢٥) ، وعندما يقول نوح عن ابنه الكافر : (إن ابني من أهلي) يقول الله له : (إنه ليس من أهلك ، إنه عمل غير صالح (٣٥) فالأهل هنا يراد بهم الاتباع الفكريون ، وليس الأبناء بالنسب والعرق ، ولهذا يشهد ويرشح قول الرسول – عليه الصلاة والسلام – : «كل نسب ينقطع إلا نسبي» ، وإن الأولى أن يراد بالنسب هنا الدين والملة والتعاليم ، لأنها هي النسب الذي يقطع بدوامه ، ولأن الأفكار الأخرى هي التي يقطع بانقطاعها .

وآية أخرى يتعلق بها الشيعة في محاولة تمييز أهل البيت ـ كما يتصورونهم ـ وهي قول الله ـ سبحانه ـ : (قل لاأسألكم عليه أجراً إلا المودة في القربي) (١٠٥) .. فهم يرون أن «القربي» هم أقرباء النبي وأهل بيته : على ، وفاطمة ، والحسن ، والحسن .. وأن مودتهم هي التسليم لهم بالامامة دون غيرهم .

أما غير الشيعة ، معتزلة وأهل سنة ، فيرون أن ذلك غير مراد بالآية ، وأن سبب نزولها ينفى أن يكون ذلك هو المراد .. فالآية مكية ، وهي قد نزلت عندما آذى المشركون من قريش رسول الله ، فذكرهم بماله من وشائج القربي في كل بطون قريش فسألهم : إذا لم يكن الإيمان هو الداعي لمودتي فلتكن قرابتي فيكم ... « يا قوم ، إن أبيتم أن تتابعوني ، فاحفظوا قرابتي فيكم ، لا يكن غيركم من العرب أولى أن يحفظني وينصرني منكم .. » .

<sup>(</sup>۱۱) ابراهیم: ۳۹،

<sup>(</sup>٥٢) الحج: ٧٨.

<sup>(</sup>۵۳) هود: ۲۶.

<sup>(</sup>٤٥) الشورى : ٢٣.

وهناك تفسير آخر لمعنى «القربي» هذه ، جاءنا من قدامى الذين قالوا بالعدل والتوحيد من مثل: الحسن البصرى ، وابن أبي نجيح ، وقتادة بن دعامة السدوسى ، ومحمد ابن اسحاق ، وهو يقول أن المراد بالآية : «قل لا أسألكم على ما جئتكم به من البينات والهدى أجراً إلا أن تودوا الله ، وتتقربوا إليه بطاعته .. القربي إلى الله .. والتودد إليه بالعمل الصالح .. أى تتوددوا إلى الله تعالى بما يقربكم إليه من عمل بطاعة » .. ولا شك أن هذا التفسير أولى ، إذ كيف نتصور رسول الله يطلب أجرا على ما جاء به من البينات ، ويطلب أن يكون هذا الأجر هو مودة على وفاطمة والحسن والحسن بتسليمهم حكم الدولة التي أقامها الإسلام ؟! .

أليس الأليق برسول الله أن يكون بلاغه لا فى مقابل أجر ، وأن يكون الطلب هو أن يهتدى الناس ، وأن الأجر الذى يسعده ويسعى له سيعود هو الآخر على العاملين المؤمنين ؟؟.

إن هذا بالقطع هو الأليق بمكان الرسول ومقامه \_ عليه الصلاة والسلام \_ (٥٠٠) .

وهناك من أهل السنة من استدل على فساد تفسير الشيعة لآية أهل البيت بآيات أخرى فقال : إنه كما أن «آل فرعون » هم أتباع دينه ، فكذلك «آل محمد » ، « فآل النبي : من هو على دينه وملته وقرابته ، سواء كانت قرابة بعيدة أو قريبة ، خلافا للرافضة فى قولهم : آل النبي : على وفاطمة والحسن والحسين فحسب .. والدلالة عليه : أن هذا ظاهر اللغة ولهذا قال الله تعالى : (أدخلوا آل فرعون أشد العذاب ) (٥٠) ، يعنى أهل دينه ومتابعيه وقال ــ عز وجل ــ : ( وأغرقنا آل فرعون ) (٥٠) ، ولم يذكر أهل السيرة أنه كان لفرعون ابن ولابنت ولا أب ولا عم ولا جد ولا عصبة ، فعلم بذلك أنه أراد أهل دينه (٥٠) .

ذلك هو موقف الفريقين:

<sup>(</sup>٥٥) انظر فى تفصيل حول هذه الآيات (معرفة ما يجب لآل البيت) ص ٢٣، ٢١، ٢١، ٢٨، ٢٩، ٢٩، ٢٠، ٢٠. ٧٠\_٣٠. .

<sup>(</sup>٥٦) المؤمن : ٤٦.

<sup>(</sup>٧٥) البقرة: ٥٠.

<sup>(</sup>٥٨) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص ٢٣٠.

الشيعة يرون أن أمة محمد وأهله وآله هم عصبته النسبية ، والذين ينحدرون من فاطمة وعلى على وجه الخصوص .

والمعتزلة وأهل السنة يتسعون بهذا الأمر ليشمل أمة الإسلام.

فالأولون يضيقون مفهوم الأمة ، بعد أن سلبوها الحق فى اختيار الحاكم وتنصيب الإمام .. والآخرون يوسعون مفهوم الأمة ونطاقها ، ويمنحونها حقها فى أن تختار ، بواسطة أهل الحل والعقد ، حاكمها وإمامها .

وكها يرفض المعتزلة «النص والوصية والتعيين» طريقا للامامة ، يرفضون كذلك أن يكون طريقها هو «الميراث» ، لأن مسند الميراث هو القرابة ، و « ليس المعتبر بالقرابة ، ولو كان هو المعتبر لما تمت امامة أبى بكر وعمر ، ولوجب أن يكون الحق للعباس وعلى عليها السلام ... ولوجب . أن يكون ـ أولاد أبى بكر وعمر أولى بالإمامة ... (٥٩) .

والراوندية تقول إنها بالميراث ، وأن العباس هو الوارث لها ، لأنه عم الرسول ــ ومنهم من قال إنها له بالنص ــ (١٠٠) ومن الامامية من قال إنها بالميراث ، وأن عليا هو الوارث لها لأنه كان الأقرب للرسول ، « والأقرب للرئيس يقوم مقامه ، ويرث منه الإمامة ، كما يرث جميع ما يخلفه ويتركه من ممتلكاته . وهذه من السنن الجارية في رؤساء العدل والحوز .. » (١٦٠) .

ولقد دار الحدل فى الفكر الإسلامى حول الوراثة بين العباسيين والعلويين ، فشاعر العباسيين مروان بن أبى حفصة يقول :

أنى يكون \_ وليس ذاك بكائن \_ لبنى البنات وراثة الأعام؟! كما يقول الشاعر العباسي أبان بن عبد الحيمد اللاحقي، كذلك:

أعـــم نبى الله أقـــرب زلــفــة إليه أم ابن العم فى رتبة النسب؟! وأيها أولى بـــه وبـــعـــهـــده ومن ذا له حق التراث بما وجب؟!

<sup>(</sup>٥٩) (المغني) جـ ٢٠ ق ٢ ص٧٠.

<sup>(</sup>٦٠) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٨٤، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٦١) (نظرية الإمامة عند الشيعة الاثنى عشرية) ص ٢٦٠ (والنص للموسوى الكاظمي).

فإن كان عباس أحق بتكلم وكان على بعد ذاك على سبب فابناء عباس هم يحجبونه كما العم لابن العم في الارث قد حجب (١٢)

ومن الزيدية من يرى أن النص قد كان على على بالوصف ، وأنها من بعده بالميراث فيمن تناسل من ولده ، وهى لمن خرج منهم شاهرا سيفه يدعو إلى سبيل ربه ، وكان عالما صالحا . ومنهم من رأى النص على على والحسن والحسين ، ثم التوارث فيمن يأتى بعدهم ، على الشروط المشار إليها .

ومن الطريف أن بنى أمية قد اتفقوا مع الشيعة على أنها بالميراث ، ولكن بالميراث فى بنى أمية لا فى بنى على !! .. أما المعتزلة ومعهم ، أهل السنة والخوارج ، فقد رفضوا مبدأ الميراث فى الإمامة والامارة ، ورووا فى كتبهم تلك الاعتراضات التى جوبه بها معاوية عندما أراد تقرير حق الميراث فيها لابنه يزيد ، وهى الاعتراضات التى تدافع عن فلسفة دولة الحلافة ، فلسفة الشورى ، ضد التأثيرات الغريبة والمناقضة لروحها ، تلك التأثيرات التى كانت معروفة للعرب مصادرها فى نظم كسرى وقيصر .

فعندما يخطب والى معاوية على المدينة مروان بن الحكم طالبا البيعة ليزيد ، فى آخر حياة معاوية ، مرغبا الناس بالمال ، ومرهبا لهم بالسيف ، يعترضه عبد الرحمن بن أبى بكر فيقول : «يا بنى أمية ، إن هذا الأمركان لرسول الله ، وقد كان فى أهله من لو جعله فيه لكان له أهلا ، فلم يفعل ، فأعدتموها ، يا بنى أمية ، أعجمية ، كلما هلك هرقل قام هرقل ! » (٦٤) .

وعندما يطلب معاوية من ابن الزبير البيعة ليزيد بولاية العهد ، يرفض ، ويقول له : «إرض منا بسيرة رسول الله ، فإنه ترك الناس فاختاروا لأنفسهم بعده من رأوه أهلا لها ، أو بسيرة أبى بكر ، فتنص على رجل مرضى عند الأمة ، ليس من أهلك ، أو كما فعل عمر ، فتجعلها شورى فى قوم مرضيين معروفين ، ليس فيهم أحد من أهلك فلك ولنا بهم أسوة » .

<sup>(</sup>٦٢) د. طه الحاجرى (الجاحظ): حياته وآثاره) ص ١٩٤ طبعة دار المعارف، بمصر سنة ١٩٦٢م.

<sup>(</sup>٦٣) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٦٤) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص٥٧٥.

وتعترض عائشة على سعى معاوية توريث يزيد الامارة من بعده ، وتقول له َ: «قد كان لمن تقدمك بنون ما ابنك مثلهم . فما رأوا فى بنيهم ما رأيت فى ابنك ! ».

ولكن معاوية يرفض ، ويغضب ، ويتهدد القوم ويتوعدهم ، قائلا : «لستم فى زمن أبي بكر وعمر ، إنما هم بنو أمية ، من عصاهم أوجلوه بالسيف ! ».

وفى النهاية توجز عائشة أمر هذا التحول فى معنى الامارة ومضمونها ، فتقول لمعاوية : « انما هو ملك بباطل تجعلونه بنى أمية فيمن تهوونه ! » (٦٥) .

يقف المعتزلة ، ومعهم أهل السنة ، مع منطق الشورى هذا ، ويرفضون منطق الملك والميراث .. ويشيرون إلى أن فلسفة بنى أمية فى الميراث قد نشأت قبل توريث معاوية ليزيد منصب الحلافة ، فلقد كان معاوية يرى أن حقه فى الامارة يستند إلى أنه ولى الخليفة الذى قتل مظلوما ، عثمان بن عفان .. والقاضى عبد الجبار يروى عن ابن عباس ما يكشف هذه الحقيقة الهامة ، فيقول : « روى عن ابن عباس أنه التقى بمعاوية فأعرض عنه ، فقال له معاوية :

- \_ تعرض عنى لأنى قاتلت ابن عمك ، وقد كنت أحق بالأمر منه ؟!
  - \_ فقال له ابن عباس : لانك كنت كافرا وكان مؤمنا ؟!
- قال معاوية : لأنى ابن عم عثمان ، ولأن عثمان قتل مظلوما ، فلذلك كنت أولى .
- \_ فقال له ابن عباس : فهذا أولى منك بها \_ (يشير إلى ابن عمر) \_ لأنه ابن عمر ولأن أباه قتل مظلوما .
  - ــ فقال له معاوية : هذا قتل أباه كافر ، وعثمان قتله المسلمون .
  - \_ فقال له ابن عباس : ذلك ، والله أدحض لحجتك ! » (١٦٠) .

فالذين قالوا بالميراث في الامارة ، من فرق الإسلام ، نفر من الراوندية ، ونفر من الزيدية ، والشيعة الإمامية ، كبي يبرروا قولهم بانتقالها في أكبر أبناء الامام الذي يوصى له الإمام ، وليبرروا رفضهم انتقالها عن غير هذا الترتيب ، وهم قد جعلوا انتقالها من الأخ لأخيه ، كما حدث من الحسن إلى الحسين ، استثناء لا يتكرر ، ورووا عن أبي عبدالله

<sup>(</sup>٦٥) (المصدر السابق) جـ ٢ ص ٥٧٦.

<sup>(</sup>٦٦) (المغني) جـ ٢٠ ق.٢ ص٧٠.

محمد بن على قوله: « لا تعود الإمامة فى أخوين بعد الحسن والحسين أبداً ، وإنما جرت من على \_ ( زين العابدين ) \_ بن الحسين كما قال الله ( وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض فى كتاب الله ) (٦٧) . فلا تكون بعد على بن الحسين إلا فى الأعقاب وأعقاب الأعقاب ... » (٦٨) .

ولعل فى النظر إلى ما حدث بين معاوية والحسن بن على ما يؤكد موقف المعتزلة ومعهم أهل السنة ، من أن الشورى هى فلسفة الامارة كما أقرها المسلمون ، وليس الميراث ، كما يقول الشيعة والأمويون. فالعهد الذى تصالح على أساسه الحسن ومعاوية قد نص فيه الحسن على أن تعود الامارة لشورى المسلمين بعد انقضاء خلافته لمعاوية .. كان معاوية قد عرض على الحسن أن يكون له الأمر من بعده ، وكتب الحسن فى العهد : « ... وعلى أنه ليس لمعاوية أن يعهد لأحد من بعده ، و (أى من بعده الحسن ) ـ وأن يكون الأمر شورى .. » (١٩٥) .

فوراثة الإمامة نشأت أول ما نشأت ، فى الفكر والواقع الإسلامى أواخر عهد معاوية ، ثم نشأت فى الفكر الشيعى كرد فعل لتطبيق الأمويين لهذا التوارث ، فهى من الأفكار الدخيلة على فكر المسلمين الذى امتاز فى بواكيره بفلسفة الشورى فى دولة الخلفاء الراشدين .

\* \* \*

وبعد هذا التبيان لانقسام فرق الإسلام إلى قسمين ، فى نظرتهم إلى معنى الأمة ومضمونها ، توسعة وتضييقا ، وكذلك فى الموقف من «الوراثة» كطريق لامارة المؤمنين .. نعرض لرأى الفريقين فى قضية : النص الذى زعمت الشيعة أن الرسول قد أثبته لعلى ، وأدلتهم عليه ، ورأى المعتزلة والفرق الأخرى فى النص ، من حيث المبدأ وفها قدمت الشيعة عليه من حجج وآيات .

لقد قالت الشيعة بوجوب الإمامة على الله \_ سبحانه \_ ، وأن النص على امامة على

<sup>(</sup>٦٧)الأحزاب: ٧.

<sup>(</sup>٦٨) (الكافي) جـ ١ ص ٢٨٥ ، ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٦٩) (الفتنة الكبرى) جـ ٢ ص١٨٣.

ابن أبى طالب قد حدث من الله، لا من الرسول عليه الصلاة والسلام وأن دور الرسول إنما هو دور المبلغ للأمة نص الله على امامة على ، فهم يرون «أن الإمامة لا تكون إلا بالنص من الله تعالى ، على لسان النبى أو لسان الإمام الذى قبله ، وليست هى بالاختيار والانتخاب من الناس ، فليس لهم إذا شاءوا أن ينصبوا أحدا نصبوه وإذا شاءوا أن يعينوا اماما عينوه ، ومتى شاءوا أن يتركوا تعيينه تركوه .. »(٧٠) .

ونحن نستطيع أن نوجز مقولة الشيعة في النص وحجتها في هذه المعادلة : أن الإمامة من أمور الدين ، وأصل من أصوله ، بل أهم أصوله ، ومن ثم فهام الإمام دينية يدخل فيها حفظ الشريعة وتفسيرها ، بل والتلقي عن الله أحيانا ، بوسائل خاصـة فطبيعة الإمامة من طبيعة النبوة ، وعليها تقاس ، ومهمة الامام من مهمة الرسول ، فعليه يقاس ، وإذن فلابد أن يكون الامام معصوما كما هو حال النبي والرسول ، ولا شأن للخلق ولا قدرة على معرفة المعصوم ، وليس غير الله هو الذي يختاره كما اختار الأنبياء والرسل ، ويبلغ رسوله بشخصه كي يؤدي عن ربه الاعلام للناس عن شخص الامام .. فالامامة والامام قضية دينية ، لا شأن للبشر بها ، وهي ليست من « رأى » النبي الذي تجوز فيه للبشر المراجعة والشورى ، وانما هي من الجانب الذي يكون الرسول فيه مبلغـا لا ينطق عن الهوى ، انما عن الوحى الذي يوحى ، .. فنقطة الانطلاق التي ينشأ منها الخلاف بين الشيعة وباقى فرق الإسلام هي : هل الإمامة ركن من أركان الدين؟ أم لا؟ فهن قال ، كالشيعة ، انها ركن من أركان الدين ، وأن نصب الامام هو لأمور دينية كان منطقيا مع نفسه عندما يجعلها شأنا من شئون السماء ، لا دخل للبشر فيها .. ومن جعلها من الفروع ، ومن مصالح الدنيا ، كان منطقيا مع نفسه عندما يجعلها شأنا من شئون البشر ، تولية ، ومحاسبة ، وعزلا ، وهو الأمر الذي الترمته وقالت به تقريبا ، كل فرق الإسلام غير الشيعية.

وفيما يتعلق بقياس الشيعة الإمامة على النبوة يقولون: إننا «نعتقد أن الإمامة كالنبوة ، لا تكون إلا بالنص من الله تعالى على لسان رسوله أو لسان الامام المنصوب بالنص إذا أراد أن ينص على الإمام من بعده ، وحكمها فى ذلك حكم النبوة بلا فرق

<sup>(</sup>٧٠) (عقائد الأمامية) ص٦٦.

فليس للناس أن يتحكموا فيمن يعينه الله هاديا ومرشدا لعامة البشر ، كما ليس لهم حق تعيينه أو ترشيحه أو انتخابه ، لأن الشخص الذى له من نفسه القدسية استعدادا لتحمل أعباء الإمامة العامة وهداية البشر قاطبة يجب ألا يعرف إلا بتعريف الله ولا يعين إلا بتعيينه .. (٧١)

ولما كانت الإمامة عندهم من أصول الدين وتمامه ، والله قد قال (ما فرطنا فى الكتاب من شيء) ( $^{(VY)}$ ) ، وقال فيما أنزل فى حجة الوداع: (اليوم أكملت لكم دينكم ، وأتممت عليكم نعمتى ، ورضيت لكم الإسلام دينا) ( $^{(VY)}$  ولما كان «أمر الإمامة من تمام الدين ، فلم يمض \_ صلى الله عليه وسلم \_ حتى يبين لأمته معالم دينها وأوضح لهم سبيلهم ، وتركهم على قصد سبيل الحق ، وأقام لهم عليا علما وإماما وما ترك لهم شيئا تحتاج إليه الأمة الابينه ، فمن زعم أن الله \_ عز وجل \_ لم يكمل دينه فقد رد كتاب الله ، ومن رد كتاب الله فهو كافر به ... » .

ثم يمضى الفكر الشيعى ليرتب على هذه المقدمة نتيجتها الطبيعية : فهادامت الإمامة من تمام الدين وأصوله ، فهى شأن من شئون الله لا البشر ، ومن ثم فإنها تدخل فى نطاق ما تعبدنا الله به ، لا فى نطاق ما للعقول البشرية فيه مقال ومجال .. ويتساءل «الكليني » : « هل يعرفون قدر الإمامة ومحلها من الأمة ، فيجوز فيها اختيارهم ؟! ، إن الإمامة أجل قدرا وأعظم شأنا وأعلى مكانا وأمنع جانبا وأبعد غورا من أن يبلغها الناس بعقولهم ، أو ينالوها بآرائهم ، أو يقيموا اماما باختيارهم ... إن الامامة هى منزلة الأنبياء ، وإرث الأوصياء ، إن الإمامة خلافة الله وخلافة الرسول .. فمن الذي يبلغ معرفة الإمام ، أو يمكنه اختياره ؟؟ هيهات هيهات ! (٧٤) .

وتتكرر هذه الأفكار الرئيسية في كل مصادر الشيعة الأساسية (٥٠) تلك هي مقولة

<sup>(</sup>٧١) المرجع السابق. ص٧٤.

<sup>(</sup>۲۷) الأنعام: ۳۸.

<sup>(</sup>٧٣) المائدة: ٣.

<sup>(</sup>۷٤) (الكافى) جا ص١٩٨ ـ ٢٠٢.

<sup>(</sup>٧٥) انظر (دعائم الإسلام جـ ١ ص ٣٨-٤٠ ، ٤٦ ، ٤٥ ، ٤٦ ، وأبو الفضل جعفر بن أحمد بن عبد السلام ابن أبي يحيى ، الزيدى (النقض على صاحب مجموع المحيط فيما يخالف فيه الزيدية من باب الإمامة) اللوحة ٢٣٢ أ. عظوط مصور بدار الكتب المصرية . و(شرح الأصول الحمسة) ص ٧٥٤ ـ ٧٥١ ، ٧٦١ .

الشيعة الأساسية في الإمامة ، وهم يرتبون عليها ما يتصورونه استدلالا عقليا على الوصية لعلى بن أبي طالب ، عندما يقولون : إن الامامة دين ، ومهمتها دينية ، فلابد من أن يكون الإمام معصوما ، وبما أنه لم يقل أحد بعصمة أبي بكر أو العباس بن عبد المطسلب ولما كانت الشيعة تقول بعصمة على فلابد وأن يكون على هو المنصوص على امامته ، لأن الذين تحدث المسلمون ، أو بعضهم ، عن النص عليهم لم يخرجوا عن : أبي بكر وعلى ، والعباس ، ولما كانت البكرية لم تدع العصمة لصاحبها ، والراوندية لم تدع العصمة لصاحبها ، فلم يبق إلا على بن أبي طالب معصوما ، ومن ثم إماما منصوصا عليه بعد الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ (٢٦) .

فالقضية التي فرقت الأمة هي قضية الخلاف حول طبيعة السلطة .. هل هي دينية ؟ أم دنيوية ومدنية ؟؟ بالأول قالت الشيعة ، وبالثاني قالت الفرق الاخرى ، رغم ما تسرب إلى صفحات كتب فريق منها من أفكار شيعية طغت على جو البحث في هذا الموضوع ، وطفت على سطحه .

وفي بحثنا هذا ستأتى معالجة لب هذه القضية في أكثر من موضع ، وبخاصة في (الفصل الأول) من (الباب الخامس) في الحديث عن عصمة الإمام ، وكذلك في (الفصل الثالث) من ذلك (الباب الخامس) عندما نفرد كل الفصل للحديث عن «طبيعة السلطة».. أما الآن فاننا نشير إلى رفض المعتزلة لقول الشيعة بالنص على الإمام ، وهو الرفض الذي انطلق أصحابه من منطق فكرى معاكس تماما لمنطلق الشيعة ..

أدرك المعتزلة أن قول الشيعة بالنص هو الخطأ الأكبر، فطلبوا أن يكون الحدل من حول هذا الموضوع، والقاضى عبد الحبار يطلب جدالهم فيه، ويقول: «كلمهم فيما يدعونه من النص، فهو الأصل..» (٧٧).

وأدركوا أن مقولة الشيعة قد اعتمدت على أن طبيعة الإمامة ومهات الإمام دينية فرفضوا هذا القول، وقالوا: بل هو منصب دنيوى، والامام يقام لمصالح الدنيا

<sup>(</sup>٧٦) (تلخيص الشافي) جـ ١ ق ٢ ص٥-٧.

<sup>(</sup>٧٧) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ١ ص ٢٩٤ .

ويقاس هذا المنصب ، طبيعة ومهام ، على المناصب المتفق على أنها ومهامها مناصب دنيوية ، كما يستند الحكم بأنه يتم عن طريق الاختيار ، لا النص ، إلا ما فعل الرسول في حياته من تقرير مبدأ الاختيار للأمراء والولاة .. فهم يرون أن المسلمين قد سلكوا بعد وفاة الرسول طريق الاختيار لرئيس دولتهم ، ولم يختلفوا على هذا السبيل ، ولم يقل أحد منهم بأن هناك نصا ، وهم قد تعلموا فلسفة الاختيار في حياة الرسول ، ومن التصرفات السياسية والادارية والعسكرية التي باشرها والتي اعتمدت على تزكية مبدأ الاختيار وفلسفته ، ومن ثم كان الاختيار ، كطريق للامامة ، هو الامتداد لفلسفة الدولة الإسلامية ، تلك الفلسفة الشورية التي استقرت بذورها في عهد الرسول ، فهذا الجانب الدنيوي من سلطات الرسول قد تميز عن الجانب الديني بتقرير عنصر الاختيار فيه ودور البشر والرأى والشوري في معالجته ، ولو كان دينيا لما كان للرأى ولا للشورى ولا للبشر شأن فيه ، إلا شأن المطبع المسلم المتعبد دون أن يطلب حتى معرفة الوجوه والأسباب .

إن المعتزلة الذين وقفوا مع الاختيار ومع الرأى ومع الشورى ، كانوا هم الذين أنكروا القول بالرأى في الدين ، لأنهم لم يروا موضوعات الشورى والرأى والاختيار هذه من أصول الدين . .

لقد ذكروا أمثلة من الأحداث السياسية والعسكرية والادارية التي طلب الرسول فيها من صحابته أن يلجئوا إلى رأيهم فيختاروا لهم القادة والأمراء والولاة ، ثم قاسوا منصب الإمامة على منصب الحاكم والأمير والوالى للصلة القائمة بين طبيعة مهام كل من الإمام والحاكم والوالى .. وحول هذه القضية الأساسية التي تنتصر للاختيار وتسقط حجة القائلين بالنص يقول القاضي عبد الجبار : إن صحابة رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم قد عرفوا « من سيرته جواز الاختيار في الائمة والأمراء ، وعملوا بذلك في حياته ، ألا ترى أنه لما أنفذ عسكرا لغزو الروم قال لهم : أميركم زيد بن حارثة ، فإن هلك فجعفر ابن أبي طالب ، فإن هلك فعبد الله بن رواحة ، فهلك هؤلاء الأمراء الثلاثة ، فاستعمل الجيش بعدهم خالد بن الوليد المخزومي ، أميرا عليهم ، فدبرهم وساسهم ولقي العدو بهم ، فها أنكر النبي ذلك ، بل صوبهم ، وسمى خالد بن الوليد سيف الله ؟!

وقد كان النبي أنفذ عما لأبي موسى الأشعرى أميرا على جماعة ، فهلك ، فاستعملوا

بعده أبا موسى ، فما أنكر رسول الله ذلك ، بل صوبهم ، بل إنهم إنما فعلوا هذا لأنهم قد عرفوه من سيرته .

وقد ولى رسول الله أبا العلاء بن الحضرمي البحرين ، وأنفذه في جماعة ، وعهد إليه عهدا معروفا ، وقال في هذا العهد : وأنا أشهد الله على رجل وليته أمرا من أمور المسلمين فلم يعدل فيه قليلاكان أم كثيرا ، فإنه لا طاعة له ، وهو خليع (٧٨) مما وليت وانى قد برأت المسلمين الذين معه من عهدهم وأيمانهم منه ومن ولايته ، فليستخيروا عند ذلك الله ، ثم ليستعملوا عليهم أفضالهم في أنفسهم » (٧٩) .

فالرسول اذن قد قرر مبدأ الاختيار للقادة والأمراء والولاة والمعتزلة يقيسون على هذه المناصب منصب الإمام ، لوحدة المهام ، فيقولون : إن القول بالنص لا يثبت عقلا فغير ممتنع عقلا أن يكون الصلاح في عدم اقامة الإمام أصلا ، وكما يجوز أن يكون ذلك هو الصلاح ، فجائز أن يكون الصلاح هو اقامته بالاختيار ، أو اقامته بالنص ، فالقضية لا تتعدى الجواز إلى الوجوب .. ولما كانت «طبيعة » منصب الإمام هي «طبيعة » مناصب الحكام والأمراء والولاة ، كان القياس مقتضيا اختياره كما هو الحال مع الحكام والأمراء والولاة . « فقد ثبت بالشرع أن الصلاح في اقامة الأمراء والعمال والحكام أن يكون على اجتهاد واختيار ، بعد معرفة الصفة ، فكذلك لا يمتنع مثله في الامام .. وقد بينا أن الذي يقوم به الامام ، من اقامة الحدود وتنفيذ الأحكام وما جرى مجراهما هو الذي يقومون به . فلو كان لا يثبت اماما الا بنص ، لوجب مثله فيهم ، إذ الطريقة واحدة . ولا يمكن أن يقال : إن عمله أوسع ، لأن ما أوجب ألا يثبت الا بنص هي الطريقة التي يقوم بها دون الكثرة ، وهؤلاء مشاركون له في ذلك .. » (١٨)

فهم يؤكدون على أن الوحدة فى «طبيعة » السلطة بين الامام وبين الأمراء والحكام والولاة هى التى تستدعى أن يكون طريق تنصيبه هو نفس طريق تنصيبهم ، أى الاختيار ، وتأكيدهم هذا نابع من ادراكهم أن تلك المسألة هى جوهر الخلاف بين الشيعة وغيرهم من الفرقاء .

<sup>(</sup>۷۸) أي مخلوع .

<sup>(</sup>٧٩) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ١ ص ٢٥٤ ، ٢٥٥.

<sup>(</sup>۸۰) (المغنی) جـ ۲۰ ق.۱ ۹۹ ، ۱۰۰ .

ثم يسوق المعتزلة الكثير من الأدلة التاريخية ، والعديد من النصوص التي تؤكد أنه لم يكن هناك نص من الله على امامة على بن أبى طالب .

فلو كان هناك نص لامضاه الصحابة ، ولا يصح لنا أن نتصورهم كما تصورتهم الشيعة : قد ارتدوا وكفروا في سبيل الحكم والسلطان .

ولوكان هناك نص لذكره ذاكر في السقيفة عندما تحاوروا واختلفوا وبحث كل عن الدليل والبرهان.

ولو كان هناك نص لذكره على عندما أنكر استئثارهم بالامارة ، وتأخر في البيعة احتجاجا ، أو لذكره أحد عمن تبعه في انكاره . ثم ، أليس كان الأولى أن ينفذ المسلمون وصية نبيهم ونص ربهم . وهم الذين أنفذوا عهد أبي بكر لعمر ، وعهد عمر لأصحاب الشورى ؟! أم أن القوم كانوا أطوع لأبي بكر وعمر منهم لربهم ورسوله ؟! . الحق أن قول المعتزلة بأن الذين ذهبوا مذهب الشيعة في الطعن على الصحابة انما راموا تشويه صورة الإسلام بتشويه صورة المسلمين ، أن هذا القول دقيق لا مبالغة فيه . . (١٨) .

ثم إن هناك الكثير من النصوص المروية \_ وهي أحاديث آحاد ككل ما روى في هذا المقام ، مع النص وضده ، فهي أدلة تتناقض ولكنها تتكافأ \_ التي تتحدث عن أنه لم يكن هناك نص على امامة أحد . فيروى عن أبي بكر أنه قال عندما حضرته الوفاة : « وددت أنني كنت سألت رسول الله عن هذا الأمر ، فيمن هو ؟ فكنا لا ننازعه أهله ؟ » وهذا الأثر تستدل به الشيعة على عدم النص على أبي بكر ، وتحتج به على « البكرية » ،  $(^{(\Lambda )})$  وهو صالح أيضاً حجة على الشيعة ، لانه ينني أن قد كان هناك نص أصلا .

كما تستدل الشيعة على بطلان قول من قال بالنص على العباس بن عبد المطلب فتقول: «.. ودليل آخر على بطلان ما ادعوه للعباس. أن العباس ـ رحمة الله عليه ـ قال لعلى ـ عليه السلام ـ: امدد يدك أبايعك ، فتقول الناس: عم رسول الله بايع ابن عمه فلا يحتلف عليك اثنان ، فلو كان منصوصا عليه ـ أى العباس ـ بالامامة لما قال

<sup>(</sup>٨١) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٥٨٠.

<sup>(</sup>٨٢) الشريف المرتضى (مجموع من كلام السيد المرتضى) اللوحة ٧٧ مخطوط بدار الكتب المصرية (١٥٩ عقائد تيمور).

هذا لابن أخيه (٩٣) .. وكما يصلح هذا الدليل ضد الراوندية فهو يصلح ضد الشيعة ، إذ لوكان على منصوصا عليه لما طلب العباس منه أن يأخذ بيعته ، لأن قول العباس يعنى أن طريق الإمامة البيعة لا النص ، وهو قد أراد بيعة على حتى لا يأخذها غيره ، فهو موقف من يعرف أن لا نص هناك .

ثم هناك ما روى عن عمر عندما حضرته الوفاة ، فعن عبد الله بن عمر قال : «قيل لعمر : ألا تستخلف ؟ قال : أن أستخلف فقد استخلف من هو خير منى . أبو بكر وأن أترك فقد ترك من هو خير منى . رسول الله (٨٤) » .

هذا هو موقف المعتزلة ، العام ، من قضية النص : ينكرون حدوثه ووقوعه ويقولون : إن الحلاف منذ اجتماع السقيفة كان حول شخص من يختاره المسلمون للامارة ، لا حول طريق الإمامة ، الذى اتفق الكل على أنه الاختيار ، فالانصار هموا باختيار سعد بن عبادة ، ثم طلب أبو بكر اختيار عمر أو أبى عبيدة بن الجراح ، ثم حدث اختيار أبى بكر ، والذين اعتصموا مع على بمنزله كانوا يريدون اختياره ، فلا خلاف على الاختيار كطريق للامامة ، وإنما الخلاف على «أعيان المختارين».

وهذه الحجة التي يحتج بها المعتزلة تحاول الشيعة ردها بقولها :

إن انكار الذين أنكروا إمامة أبى بكر يحتمل أنهم قد أنكروا الاختيار كما أنكروا المختار (٥٠). ولكن الصواب يجانب هذا الاعتراض الشيعي ، لأن من أنكر استئثار أبى بكر بالخلافة دون على ، قد صرح بأنه يريد لها عليا ، فقدم ، صراحة ، البديل لأبي بكر ، فكان طبيعيا أن يتحدث عن النص كبديل للاختيار ، ولم يكن هناك ما يخشاه ، فيعتذر له بالتقية ، طالما أنه صرح بأنه يبغى الامارة لعلى .... فكما أعلن الرفض لشخص المختار كان عليه أن يعلن الرفض لطريقة الاختيار ، ويقول إن عليا منصوص عليه من الله على لسان الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ .

تُم .. إن الشيعة تحتج على بطلان القول بالنص على أبي بكر بقولها : « .. ودليل

<sup>(</sup>٨٣) المصدر السابق. اللوحة ٧٣ ، ٧٤.

<sup>(</sup>٨٤) (صحيح البخاري) كتاب الأحكام جـ ٩ ص ١٠٠ و(صحيح مسلم) كتاب الأمارة جـ ١٢ ص ٢٠٤ . ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٨٥) (تلخيص الشافي) جـ١ ق١ ص ٢٧٩ . ٢٨٠.

آخر: أن النص لوكان صحيحا على أبى بكر لوقع العلم به والاشاعة بنقله وروايته ، كما وقع بكل أمر ظاهر ، كنص أبى بكر على عمر ، وكنص عمر على أصحاب الشورى ونظائر ذلك من الأمور الظاهرة الفاشية التي لا يجحدها عاقل ولا يشك فيها محصل (٨٦) . »

وهذا الدليل ينقض قول الشيعة بالنص على على ، إذ لوكان قد حدث لشاع كما شاعت الأمور الظاهرة ولروى كما رويت الأمور الفاشية ، فما بال الشيعة فقط هم الذين يروون آثاره ، بمعناها المستلزم للنص ، وما بال هذه الآثار لم يستدل بأحد منها الصحابة عندما اختلفو فى الأمر ، ولم يذكر واحدا منها على بن أبى طالب فى صراعه الدائم ضد خصومه ومعارضيه ؟ . .

وإذا كان هذا هو موقف المعتزلة ، في رفضها للقول بالنص ، فإن حديث الشهر ستاني عن أن النظام ، من المعتزلة ، قد قال : « لا امامة إلا بالنص والتعيين ظاهرا مكشوفا ، وقد نص النبي على على .. في مواضع وأظهره اظهارا لم يشتبه على الجاعة الا أن عمر كتم ذلك ، وهو الذي تولى بيعة أبي بكر يوم السقيفة (٨٨٠) .. إن قول الشهرستاني هذا لا يعدو أن يكون نقلا لبعض ما أشاع ابن الراوندي ضد المعتزلة من أكاذيب .. فالبغدادي ، والشهرستاني ، قد شاعت في مؤلفاتها التي أرخا بها للفرق والمقالات تهم ابن الراوندي للمعتزلة ، كما يقول الفخر الرازي .. (٨٨٠) فليس من المعتزلة ، كما يقول الفخر الرازي .. (٨٨٠) فليس من المعتزلة على صفات الامام وشروطه ، وكما يقول القاضي عبد الجبار : « إنا وإن لم نقل بالنص على العين ، فقد قلنا بالنص على الصفات المعلومة بالكتاب والسنة (٨٩١) » ، وهم في ذلك يتفقون مع أهل السنة ، ومع (العثمانية ) الذين يتحدث الجاحظ عن مذهبهم القائل : «إن الله قد اختار للناس اماما ، ونصب لهم قيا ، على معنى الدلالة والايضاح عنه بالعلامة ، لا على النص والتسمية لأن الله إذا قال : (وأشهدوا ذوى عدل بالعلامة ، لا على النص والتسمية لأن الله إذا قال : (وأشهدوا ذوى عدل

<sup>(</sup>٨٦) (مجموع من كلام السيد المرتضى) اللوحة ٧٣.

<sup>(</sup>۸۷) (الملل والنحل) جدا ص ۸۲، ۸۷.

<sup>(</sup>٨٨) انظر مقدمة د. نيبرج لكتاب (الانتصار والرد على أبن الراوندى الملحد) للخياط.

<sup>(</sup>۸۹) (المغنی) جـ ۲۰ ق۱ ص ۱۶۶.

منكم )  $_{-}^{(9)}$  وقد عرفنا صفة العدالة  $_{-}$  فمتى رأيناها فى إنسان علمنا أنه الذى كان عنى الله بالآية ، وإن لم يسمه فيها . وكذلك قول الرسول  $_{-}$  « ليؤمكم خياركم » ، فقد عرفنا الله الخيار من الشرار ، والفضل من النقص ، فمتى وجدنا الفضيلة فى رجل فهو الذى عناه النبى وإن لم يذكره باسمه .. »  $_{-}^{(91)}$  .

فليس فى المعتزلة قاطبة من قال بالنص على الذات والتعيين والتحديد والتسمية وحتى ما ذهب إليه البغداديون من المعتزلة \_ وهم الذين يسمون أنفسهم ويسميهم غيرهم شيعة المعتزلة \_ من أنه « قد كانت اشارة وايماء لا يتضمن شيء منها صريح النص » (٩٢) حتى ما ذهب إليه البغداديون هؤلاء من «الاشارة والايماء» من الرسول لعلى ، فإنه أمر آخر يختلف اختلافا تاما عن النص كما تراه الشيعة .

فالبغداديون من المعتزلة قد قالوا بتفضيل على على أبى بكر، ثم وفقوا بين القول بذلك وبين تقديم الصحابة لأبى بكر على على ، بقولهم كغيرهم من المعتزلة ، بجواز امامة المفضول على الأفضل ، لأسباب يراها أهل الحل والعقد محققة لصلاح أمر المسلمين لأن الفضل هو فى الثواب وأمور الدين ، والإمامة سياسة وأمور دنيا ، فلقد يكون المفضول دينيا متقدما فى أمور الدنيا ، ومن هنا يجوز تقديم المفضول دينا على الأفضل دينا ، بل وقد يكون ذلك مرغوبا ومطلوبا ، كما سيأتى فى مكانه فى الفصل الثانى من الباب الخامس .

فهم -أى البغداديون - قد وفقوا بذلك بين تفضيلهم على بن أبى طالب وبين تأييدهم تقديم المسلمين لأبى بكر فى تولى الخلافة فهم ينكرون قول الشيعة بالنص الصريح ويقولون: «إن الآثار والأخبار فى هذا الباب كثيرة جدا ، ومن تأملها وأنصف ، علم أنه لم يكن هناك نص صريح ومقطوع به لا تختلجه الشكوك ، ولا تتطرق إليه الاحتالات ، كما تزعم الإمامية ... ولا ريب أن المنصف إذا سمع ما جرى لهم بعد وفاة رسول الله - صلى الله عليه وآله - يعلم قطعا أنه لم يكن هذا النص ... » فهم ينفون حدوث النص الذي تقول به الشيعة ، وأما كلامهم عن حدوث « تعريض وتلويح وكناية » (٩٣) فهو أمر آخر يدخل فى باب

<sup>(</sup>٩٢) (شرح نهج البلاغة) جـ١٠ ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٩٣) المصدر السابق. جـ٢ ص٥٩، ٢٨٤.

<sup>(</sup>٩٠) الطلاق: ٢.

التفضيل الذى قدموا فيه عليا على غيره من صحابة رسول الله .. وهذا المذهب ، الذى قال به البغداديون ، أو معظمهم ، لا علاقة له بفكر الشيعة فى النص ، بل هو مناقض له على طول الطريق .

فالنظام لم يشذ، إذن ، عن المعتزلة ، حتى يقول بالنص على على بن أبى طالب والنوبختى ـ وهو من الشيعة الذين قالوا بالعدل والتوحيد ـ ينفى ذلك عن النظام ويقول : « وقال إبراهيم النظام ، ومن قال بقوله : الإمامة تصلح لكل من كان قائما بالكتاب والسنة . . وزعموا أن الناس لا يجب عليهم فرض الإمامة إذا هم أطاعوا الله وأصلحوا سرائرهم وعلانيتهم (٤٠) وقالوا في عقد المسلمين الإمامة لأبى بكر : إنهم قد أصابوا في ذلك ، وأنه كان أصلحهم في ذلك الوقت بالقياس والخبر » (٩٥) .

ذلك هو موقف النظام من الاختيار .. وهو موقف كل المعتزلة دون استثناء ..

وكما أنكر المعتزلة أن يكون النص واجبا من طريق العقل ، كذلك أنكروا وجوبه من جهة السمع ، وقالوا : إننا نعلم ضرورة العلم بوجوب الصوم والصلاة والحج والزكاة ، وأن من يصدق بنبوة محمد \_ صلى الله عليه وسلم \_ لا يشك في العلم بضرورة هذا الوجوب ، ولو وجب النص على الإمامة ، سمعا ، لا ستوى مع النص على وجوب الصلاة والصيام .. الخ من حيث ضرورة العلم بهذا الوجوب ، بينما الواقع يقول إن أغلب أهل الإسلام لا يعلمون أن هناك نصا ، علما ضروريا ، بل يعلمون الضد من ذلك « وقد ثبت أن الجمع العظيم لا يجوز أن يجحدوا ما يعلمون ، أو يظهروا خلافه » .. إن الشيعة يجعلون الامامة المنصوص عليها « من أعظم أركان الدين ، وأصلا لسائر الشرائع ، فكيف يصح ألا يعلمها من خالفهم ، مع علمه بفروع الدين التي هي الصلاة والصيام وغير ذلك » ؟! (٩٠) .

ولقد حاول الشيعة الخروج من هذا المأزق الذى وضعهم المعتزلة فيه ، مأزق انتفاء العلم الضرورى بالدليل السمعي على النص ، فقالوا إن العلم الضروري بالنص قد قام وعم في العصر

<sup>(9</sup>٤) وقول النوبختى هذا يعنى أن النظام ومن قال بقوله» يتفقون مع الأصم والفوطى والحوارج النجدات فى الموقف من «وجوب الإمامة»، وربط هذا «الوجوب» بالحاجه إليها إذا توقف على قيامها اقامة العدل بين الناس. وهى القضية التي سبقت معالجتنا لها من قبل.

<sup>(</sup>٩٥) (فرق الشيعة) ص١١، ١١.

<sup>(</sup>٩٦) (المغني) جـ ٢٠ ق١ ص ١١٣، ١١٤.

الأول ، ثم جدت عوامل غيرت النقل وقصرته على روايات الشيعة ورواتهم ، ولقد رد المعتزلة بأن ذلك يحل غير الشيعة من الالتزام بما انفردوا بروايته ، ويجعل لهم العذر في هذا التحلل . وقالوا لهم كذلك : إن هذا التخريج يصلح حجة للبكرية التي زعمت النص على أبي بكر غير قائم عند إذ أن لهم أن يجيبوا على اعتراض الشيعة بأن العلم الضروري بالنص على أبي بكر غير قائم عند الشيعة ، بأن تغير أحوال النقل قد قصرت الرواية لا سانيدهم عليهم دون الشيعة . وعند ذلك تتكافأ الأدلة المتعارضة المتناقضة . . ثم «إن ما جرت عليه أحوال الصحابة بمنع من ادعاء هذا النص في الأصل ، لأنه لو كان صحيحا لكان انما يجوز أن يختلف حال النقل إن كان ذلك في عصر التابعين أو بعد ذلك ، فأما عصر الصحابة فغير جائر ذلك ، وكان يجب أن يكون معلوما لجميعهم ، فلو كان كذلك لكانت الأمور التي جرت في الامامة لا تجرى على الحد الذي جرت عليه ، بل كان يجب أن يكونوا مضطرين إلى معرفة امامة على كاضطرارهم إلى أن صلاة الظهر واجبة وصوم رمضان واجب ، وحج البيت واجب .. وهذا في أنا نعلم بطلانه باضطرار بمنزلة ما نعلمه من أنفسنا ، لأنا كما نعلم : أنا لا نعلم في الإمامة ما أدعوه باضطرارهم ونعتقد علافه ، نعلم ذلك من حال الصحابة ، وأنهم كانوا يعتقدون خلاف ذلك .. ولا يمكهم بعد ذلك الا نسبة جميعهم إلى الارتداد والنفاق .. مما لا يحل الكلام فيه ، لأنه طريق الشبه ذلك إلا نسبة جميعهم إلى الارتداد والنفاق .. مما لا يحل الكلام فيه ، لأنه طريق الشبه ذلك الالوات .. » (١٠)

واستدل المعتزلة كذلك على أنه لا نص على الإمامة والإمام بسؤال المسلمين للنبي في مرضه عمن يصلى مهم ، عندما ثقل عليه المرض فلم يستطع أن ينهض لامامهم فيها . فلوكانت هناك وصية ونص لكان الإمام معروفا ومعلوما (٩٨) . وساقوا عشرات من الأدلة الناقضة لقول الشيعة بثبوت النص على امامة على من جهة السمع (٩٩) .

ولقد تبع أهل السنة المعتزلة في انكارهم النص على إمامة على ، وقالوا َ: « لوكان عند أحد نص في تخصيص بني هاشم لنقل ذلك حتى يرتفع النزاع ــ ( في السقيفة وبعدها ) ــ فإن

<sup>(</sup>۹۷) المصدر السابق جـ ۲۰ ق.۱ صـ ۱۱۸ . وانظر كذلك ص ۱۲۹ ، ۱۳۷ ، ۱۸۹ ، ۱۸۹ ، ۱۹۹ – ۱۹۷ م.۱۷۲ – ۱۹۷ .

<sup>(</sup>۹۸) (تثبیت دلائل النبوة) جـ۱ ص ۲۵۷.

<sup>(</sup>۹۹) انظر المصدر السابق. جـ ۱ ص ۲۵۲ ، ۲۵۳ ، ۲۵۰ ۲۵۸ ۲۲۲ ، ۲۲۳ ، ۲۷۵ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲

منازعة الأنصار قريشا كمنازعة قريش بنى هاشم ومنازعة بنى هاشم عليا . ، "'' . وأيضا « لأن توافر الدواعى على نقل ذلك \_ لو كان صحيحا \_ أشد من توافرها على نقل خلاف الأنصار فى الإمامة . . لأنه ليس يجوز اغفاله . . بل كان يجب أن نعلم ضرورة أن هذا قد ادعى فى صدر الإسلام ، واستدل عليه ببعض الاحتجاج (١٠٠١) .

ويتفق المعتزلة وأهل السنة على أنه إذا كان القول بالنص على على بن أبى طالب قد صار بهذا البعد والضعف ، فإن الحديث عن النص على من بعده من أئمة الشيعة أكثر بعدا وأضعف حجة ، لأنه لابد من :

١ ــ أن يثبت أن الإمام قد مات عن ولد ، تعلم صحة نسبه .

٢ ـ وأن يثبت أن الأول قد نص على الذي يليه .

٣\_ وأن يثبت أن النص الذي أعلنه الرسول لعلى يشمل النص على غير على من الائمة الذين
 تدعى الشيعة إمامتهم .

٤ ـ وأن تبقى عصمة المنصوص عليه التالى مستمرة بعد النص عليه وقبل وفاة الأول.

فأين الخبر المتواتر المستجمع لهذه الشروط بالنص على كل من ادعت الشيعة المامته ؟! (١٠٢).

هذا هو موقف المعتزلة \_ ومعهم أهل السنة \_ من القول الذى قالته الشيعة بالنص على امامة على ، سواء من حيث المبدأ ، أو العقل ، أو السمع ، ورأيهم فى أن طريق الإمامة ليس النص وانما هو الاختيار .

على أن المعتزلة لم يقفوا عند حدود انكار وقوع النص ، والاستدلال على انتفاء حدوثه عقلا وسمعا ، فقط ، بل تعقبوا حجج الشيعة التي أرادوا استخراجها من النصوص التي رووها ، سواء أكانت تفسيرات قالوا بها لآيات من القرآن ، أم أحاديث آحاد اشترك في

<sup>(</sup>١٠٠) (نهاية الإقدام) ص ٤٩٠، ٤٩١.

<sup>(</sup> ۱۰۱) الباقلانى (التمهيد فى المرد على الملحدة والمعطلة والمرافضة والحنوارج والمعتزلة) ص ۱۳۷ تحقيق محمود الخضيرى ومحمد عبد الهادى أبو ريدة . طبعة القاهرة سنة ۱۹٤۷ م .

<sup>(</sup>۱۰۲) الغزائى (فضائح الباطنية) ص ۱۳۳ ، ۱۳۴ . تحقيق د . عبد الرحمن بدوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م . وانظر (الفصل فى الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ٩٦ . والفخر الرازى (معالم أصول الدين) ص ١٧٦ ، ١٧٦ . طبعة القاهرة ، الأولى سنة ١٣٢٣ هـ (على هامش «المحصل») .

روايتها غير الشيعة مع الشّيعة ، ثم أعطاها الشيعة مفاهيم ودلالات ليست لها ولا تشهد لها ألفاظها وملابسات التحدث بها ، أو أحاديث انفرد الشيعة بروايتها وتردادها ..

تعقبت المعتزلة نشاط الشيعة الذى بذلوه فى حقل التفسير والتخريج والتأويل لهذه النصوص ، وذلك بهدف الاجهاز على أية شبهة تعرض فى أن يكون هناك نص من الله على لسان نبيه يحدد الإمامة والامارة فى أحد من صحابة رسول الله ـ عليه الصلاة والسلام ـ ... وفى هذا المقام دار الجدل حول عدد من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، ومنها :

١ - آية : (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم
 راكعون ) : (١٠٣) .

ولقد احتجت الشيعة على أن القرآن قد أخبر بامامة على بهذه الآية ، واستندوا إلى أنه قد روى أن سبب نزولها هي حادثة تصدق على وهو راكع في صلاته ، بخاتمه لسائل سأله الصدقة ، ولما كان معني « وليكم » أى المتحقق بتدبيركم والقيام بأمركم ومن وجبت له طاعتكم كان المراد بهذه الآية الحكم بامامة على .. وقالوا : « .. وأما النص على امامته من القرآن ، فأقوى ما يدل عليه : قوله تعالى : (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا ، الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون ) .. ووجه الدلالة من الآية : هو أنه ثبت أن المراد بلفظة : (وليكم) ، المذكورة في الآية : من كان متحقفا بتدبيركم ، والقيام بأموركم ، وتجب طاعته عليكم ، وثبت أن المعنى بـ (الذين آمنوا ) أمير المؤمنين ـ عليه السلام ـ ، وفي ثبوت هذين الوصفين دلالة على كونه ـ عليه السلام ـ إماما لنا .. » (١٠٤) ذلك هو أقوى دليل عند الشيعة ، من القرآن على إمامة على بن أبي طالب ..

والمعتزلة ينقضون هذا الدليل ، ويوردون على استدلال الشيعة بهذه الآية من الاعتراضات ما لا سبيل إلى دفعها .

فأولاً: في سبب نزول هذه الآية روايات أخرى تقول إنها نزلت في غير على ، فالحسن

<sup>(</sup>١٠٣) المائدة: ٥٥.

<sup>(</sup>۱۰٤) (تلخيص الشافي) جد ١ ق٢ ص١٠ . وانظركذلك صفحات ٢٦ ، ٣١ ، ٣٢ ، ٣٧ ، ٤٤ ـ ٥٥ . وعبد الحسين شرف الدين الموسوى (المراجعات ص ١٦٠ . طبعة حلب سنة ١٩٧١ م . و(النقض على صاحب المحموع المحيط) اللوحات ٢١٦ ب ، ٢١٧ أ ، ٢١٨أ. و(دعائم الإسلام) جد ١ ص١٤ ، ١٥ ، ١٦ .

البصرى وأبو على الجبائى يقولان إنها نزلت فى جميع المؤمنين.. (١٠٥٠) ولفظ الآية يشهد لذلك ، وما لا يحتاج إلى تأويل أولى مما يحتاج إلى تأويل .. وهناك روايات تقول : إنها نزلت فى عبادة بن الصامت ، فى تبرئه من يهود بنى قينقاع .. (١٠٦١) وفريق ثالث ، فيه ابن عبساس يقول : «إنها نزلت فى عبد الله بن سلام ورهط من مشركى أهل الكتاب ، وذلك أنهم أتوا النبى عند الظهر فقالوا : يا رسول الله ، إن بيوتنا قاصية ، ولا نجد مسجدا دون هذا المسجد. وإن قومنا لما صدقنا الله ورسوله عادونا وتركوا مخالطتنا وأقسموا ألا يكلمونا .. فبينا هم يشكون عداوة قومهم لهم إذ نزلت (انما وليكم ..) ، فلما قرأها النبى قالوا : رضينا بولاية الله ورسوله والمؤمنين . وأذن بلال للصلاة ، فخرج النبى إلى المسجد ، وهم معه ، والناس من بين راكع وساجد ، وقائم وقاعد ، فتلا النبى : (ومن يتولى الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون) (١٠٧٠) .

فنى سبب النزول روايات مختلفة ، ورواية الشيعة التي يفضلونها مما يحتاج إلى التأويل لقبولها ، فغيرها أولى منها وأقرب .

وثانيا: لم يكن على من الغنى بحيث تجب عليه الزكاة في حياة الرسول ، والحديث هنا عن الصدقة بمعنى الزكاة .

وثالثا : إن فى التصدق أثناء الصّلاة من التشاغل عنها ما يجعل تأخيره إلى ما بعد تمامها أولى وأفضل ، فالمراد يؤتون الزكاة وحالهم الركوع والتواضع .

ورابعا: إن سياق الآية ، يجعلها مع ما سبقها ولحقها نازلة فى جماعة ، فالذين وصفهم فى هذا الموضع بالركوع والخضوع هم الذين وصفهم من قبل بأنه يبدل المرتدين منهم بقوله: ( فسوف يأتى الله بقوم يحبهم ويحبونه ، أذلة على المؤمنين ) وأراد به طريقة التواضع ( أعزة على الكافرين ، يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ) (١٠٨٠).

<sup>(</sup>١٠٥) أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسى (تفسير التبيان) ص ٥٥٩ . نحقيق أحمد شوقى أمين وأحمد حبيب قصير . طبعة النجف .

<sup>(</sup>١٠٦) المصدر السابق. ص ٥٥٩.

<sup>(</sup>١٠٧) المائلـة : ٥٦ انظر (تفسير البيان ص ٥٥٩). و(العثمانية) ص ١١٨.

<sup>(</sup>١٠٨) المائدة: ٥٥.

ولقد دارت بين المعتزلة والشيعة مجادلات حول هذه الاعتراضات ورغم عدم الحسم الذي تسببه التخريجات والتعليلات التي لا تنتهى في هذه المجادلات ، الا أننا نعتقد أن حجج المعتزلة أقوى ، خصوصا وأن لديهم السبب الأهم والأكثر حسما في الاعتراضات التي ساقوها وهو :

خامسا : إن الشيعة يعتمدون فى تخصيصهم الآية بعلى وامامته على أن معنى (وليكم) هو : المتحقق بتدبيركم والقيام بأموركم ومن تجب طاعته عليكم .. والمعتزلة ينكرون أن يكون هذا هو المعنى المراد من الموالاة هنا .

صحيح أن لفظة الولى من الألفاظ المشتركة فى المعنى \_ ويعترف الجميع بذلك \_ ولكن المعتزلة يرون أنها هنا تعنى النصرة فى الدين لا الولاية بمعنى الإمامة والامارة للمؤمنين .. فالآية تتحدث عن ولاية الله ، وولاية الرسول ، وولاية المؤمنين ، ولا يصح الحديث عن ولاية الله للناس بمعنى تنفيذ الحدود والأحكام على نحو ما يفعل الأمراء ، فلابد أن يكون معنى الولاية فى الآية مما يصح أن يراد ويقصد فى حق الله ، وهو هنا : النصرة فى الدين .. ثم إن الولاية التي يقع فيها الاشتراك بين الطرفين هى النصرة فى الدين . فنحن إذا تولينا الله تولانا ولا يصح أن يراد ذاك إذا كان المعنى ولاية الإمام لتدبير أمورنا ، فنحن لا ندبر أمره ليدبر أمرنا ، والاكان الناس وهو فى الإمامة والتدبير وحق الطاعة سواء ، بسبب هذا الاشتراك فى التولى .. أما على الوجه الأول فنحن ننصر الله فى الدين وهو ينصرنا \_ سبحانه \_ على حد قوله : (إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم ) (١٠٩) .

وسادسا : أنه حتى لو سلمنا بنزول الآية فى على ، فليس هناك ما يقطع باختصاصها بـــه إذ لا دليل على أن غيره لم يصنع مثل ما صنع وعدم رواية فعل هذا الغير لا يقدح فى امكان حدوثه ، لأن مثل ذلك مما لا تجب روايته ونقله .

وسابعا: إنه لو ثبت أن هذه الآية تقرر الإمامة والولاية لعلى ، فإنها تقررها في تلك الحال ، ومعنى ذلك أنه امام في حياة الرسول ، وذلك ما لا يستطيع أن يقول به أحد وتحريجات الشيعة لا تقنع .

تلك هي اعتراضات المعتزلة على الآية التي اعتبرها الشيعة أقوى الأدلة القرآنية على النص على الناص على المامة على بن أبي طالب (١١٠) .

<sup>(</sup>١٠٩) محمد: ٧. عمد: ٧.

## ٢ \_ حديث الغدير:

وكما ظنت الشيعة وأملت فى آية (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا) إن تكون أقوى أدلتها القرآنية على النص على امامة على بن أبى طالب ، كذلك قالت إن حديث الغدير هو حجبًا « فى النص على أمير المؤمنين ــ (على ) ــ بالامامة .. » .. (١١١١) .. وحتى نعلم قدر اهنام الشيعة بحديث الغدير هذا يكفى أن نقول : إنها قد روته فى كل كتبها ، وأخذت روايتها له تضيف إليه الكلمات والجمل ، ثم جمعت رواياته وتحدثت عن رواته من الصحابة والتابعين ومن وليهم من بعد حتى أخرجت لنا سفرا ضخا فى ستة عشر مجلدا تحت عنوان (الغدير فى الكتاب والسنة والأدب ؟) (١١٢).

ويزيد من اعتماد الشيعة على الاحتجاج بهذا الحديث أنه قد روى فى كتب السنة المعتمدة عند أهل السنة كما روى فى كتب الحديث الشيعية وإن اختلفت ألفاظه طولا وقصرا فى هذه الروايات .

وفوق ذلك فهم يربطون مناسبة الحديث بآيات من القرآن يرون أنه قد قيل تفسيرا لها وتفصيلا لاجالها .. فيقولون : إن حديث الغدير قد جاء نصا من الرسول على امامة على ، وهو امتثال لأمر الله الوارد فى الآية : ( يأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك ، وإن لم تفعل فما بلغت رسالته ، والله يعصمك من الناس ) (١١٣) وأن ذلك الأمر المنزل الذى تطلب الآية من الرسول تبليغه هو النص على امامة على ، وهو ما أجمل فى آية : ( يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ) (١١٤) .. تلك هى مداخل الشيعة إلى آمالها المعلقة على حديث الغدير ، فهم يقولون فى تفسير آية : ( يأيها الرسول بلغ ) « أى يا من مننا عليه بالكمال قبل يوم القيامة ، فواصلناه بروح القدس وجعلناه رسولا بين يدى الساعة منبعثا .. (بلغ ما أنزل إليك من الوحى مجملا من فريضة طاعة المنا الأمر بعدك فى قولنا : ( يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم )

<sup>، (</sup>١١١) (تلخيص الشافي) جدا ق ٢ ص ١٦٩ .

ر (١١٢) رجعنا إلى طبعته الثالثة ، وهي مطبوعة في بيروت ، بدون تاريخ ، ومؤلفه هو الشيخ عبد الحسين أحمد الأميني النجفي ، من علماء الشيعة وحججهم .

<sup>(</sup>١١٣) المائدة: ٧٧.

<sup>(</sup>١١٤) النساء: ٥٩.

كما شرحت وبينت غيرها من الفرائض ، (وإن لم تفعل فما بلغت رسالته). يقول: فإنك أن لم تبين لاتباعك من القائم مقامك بعدك ليكون الأمر محفوظا بمكانه ، والناس آخذون بعبادتهم بطاعته ، كان مؤديا إلى اختلال الأمر ، وإنحلال معاقد ما أسسته وقننته من قوانين العبادة العملية ، وعموم الأمراض النفسانية فيهم ( فما بلغت رسالته ) يقول: فكأنك ما قمت بالأمر على وجهه ( والله يعصمك من الناس ) يقول: وإن كنت تخاف من الناس نكثا وارتدادا فلا تخف. فإن العناية قائمة في توفيقك محفظ الأمة بعدك ، فلا قوة لأحد ممن تخشى التواءه عليك ، وعلينا تدبيره .. » (١١٥).

ويربط بعض الشيعة بين حديث الغدير وبين آية أخرى هي قول الله لرسوله: ( فإذا فرغت فانصب علمك وأعلن فانصب علمك وأعلن وأعلن ، فأعلمهم فضله، علانية » (١١٧) .

ويقولون إن هذا الأمر بالتبليغ كان عند العودة من حجة الوداع ، عندما نزل الرسول بموضع «غدير خم» فأمر بشجرات فكسح له عنها وجمع الناس ، ثم أخذ بيد على بن أبى طالب فرفعها إلى السماء ، وقال : «ألست أولى بكم من أنفسكم ؟ قالوا : بلى ، قال : من كنت مولاه فعلى مولاه ، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه .. » (١١٨) .

وقالوا: إن لفظ «مولى » وإن كان يطلق على معان عدة ، منها: الأولى ، والمولى: المنعم المعتق \_ بكسر التاء \_ والمولى: المنعم عليه المعتق \_ بفتح التاء \_ والمولى: الولى ، والمولى: الحار ، والمولى: ابن العم ، والمولى: الصهر ، والمولى: الحليف .. إلا أن المراد بالمولى فى حديث الغدير هو الأولى ، بدلالة مقدمة الحديث ، كما قالوا: إن المراد هنا هو الإمامة ، فلفظة «أولى » « تفيد معنى الإمامة .. لأنا نجد أهل اللغة لا يضعون هذا اللفظ إلا فيمن كان على تدبير ما وصف بأنه أولى به وبتصريفه ، وينفذ فيه أمره ونهيه . ألا تراهم يقولون : السلطان أولى باقامة الحدود من الرعية ، وولد الميت أولى بالميراث من كثير من أقاربه ، والزوج

<sup>(</sup>۱۱۵) الكرمانى ، أحمد بن حميد الدين (راحة العقل) ص ٤٠٨ ، ٤٠٩ تحقيق د . محمد كامل حسين. ود . محمد مصطنى حلمي . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢م .

<sup>(</sup>١١٦) الإنشراح: ٨.

<sup>(</sup>١١٧) الكانى . جـ ١ ص ٢٩٤ .

<sup>. (</sup>١١٨) (دعائم الإسلام) جـ ١ ص ١٩.

أولى بامرأته ، والمولى بعبده ، ومرادهم \_ فى جميع ذلك \_ ما ذكرناه . ولا خلاف بين المفسرين فى أن قوله تعالى : (النبى أولى بالمؤمنين من أنفسهم) (١١٩) المراد به أنه أولى بتدبيرهم . والقيام بأمرهم ، من حيث وجبت طاعته عليهم . ونحن نعلم أنه لا يكون أولى بتدبير الخلق وأمرهم ونهيهم من كل أحد منهم إلا من كان اماما لهم مفترض الطاعة عليهم .. » (١٢٠) .

هكذا قالت الشيعة . . ورووا كذلك ، اثباتا لأن النص من الله على لسان النبي ، أن جابر ابن النضر بن الحارث بن كلدة العبدري ، قد سأل الرسول عقب هذا الاعلان :

\_ « يا محمد ، أمرتنا من الله أن نشهد أن لا إله الا الله وأنك رسول الله ، وبالصلاة والصوم ، والحج ، والزكاة ، فقبلنا منك . ثم لم ترض بذلك حتى رفعت بضبع ابن عمك ففضلته علينا ، وقلت : من كنت مولاه فعلى مولاه . فهذا شيء منك ؟ أم من الله ؟ \_ فقال رسول الله : والذي لا إله الا هو إن هذا من الله .

فولى جابر يريد راحلته وهو يقول: اللهم إن كان ما يقول محمد حقا فأمطر علينا حجارة من السماء أو اثتنا بعذاب أليم. فما وصل إليها حتى رماه الله بحجر فسقط على هامته وخرج من دبره فقتله، وأنزل الله تعالى: ( سأل سائل بعذاب واقع ، للكافرين ليس له دافع ، من الله ذى المعارج) (١٢١) ».

كها تروى الشيعة أن عمر بن الخطاب قد هنأ عليا بعد اعلان حديث الغدير ، عندما لقيه فقال له  $\tilde{}$ : « هنيئا لك يا بن أبى طالب ، أصبحت مولاى ومولى كل مؤمن ومؤمنة » (١٢٢) .

تلك هي الحجة العمدة للشيعة على النص على امامة على من الحديث وللمعتزلة على هذا الحديث ، وعلى تفسير الشيعة له ملاحظات تخرج به عن أن يكون دليلا على امامة على أو أن يكون شاهدا على ما استشهد به الشيعة عليه ، ومن هذه الملاحظات :

<sup>(</sup>١١٩) الأحزاب: ٦.

<sup>(</sup>۱۲۰) (تلخیص الشافی) ج ۱ ق ۲ ص ۱۷۰ ـ ۱۷۷ ـ ۱۷۹ ـ ۱۸۲ ، ۱۸۸ ، ۱۸۹

<sup>(</sup>۱۲۱) المعارج: ٣.

<sup>(</sup>۱۲۲) (الغدير) جـ1 ص ٢٣٩. (والضبع ــ بفتح الضاد وسكون الباءــ : العضد، أو الكنف، أو رفع اليدين بالدعاء.. تلك بعض معانيها).

أولا: أما والجميع مسلم بأن لفظ (الولى) له معان عدة ، وأنه من الألفاظ المشتركة فإن القول بأن المراد به فى هذا الحديث: الأولى ومن ثم الإمامة ، مردود بأنه لا يوجد ما يرشحه ، بل إن فى المقام ما يرشح أن يكون المراد بالمولى هنا: النصرة فى الدين بخاصة لأنه إذا كان الحديث يقول فى جزء منه: «اللهم وال من والاه» فإن فى الأمر مشاركة وتبادلا وذلك لائق إذا كان الحديث عن النصرة فى الدين ، ولا يصح إذا كان الكلام عن الإمامة فإذا كان الإمام أولى بالرعية ، لأنه مدبرها. فليست الرعية بأولى به لأنها مدبرته ، إن ذلك غير وارد ، خصوصا على مذهب الشيعة فى عصمة الإمام وتفرده بهذه العصمة ، واستحالة أن تتمتع الأمة معه بشىء من السلطان.

ثانيا: إن مجىء لفظ «مولى » بمعنى موالاة الدين والنصرة فيه كثير ، وفى القرآن: (ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا) (٢٢٤) « والمراد بذلك موالاة الدين والنصرة فيه » وفيه: (فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين) (١٢٥) ، « والمراد بذلك النصرة فى الدين » ، وفيه (والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض) (١٢٦) ، أى ينصرون بعضهم فى الدين . .

ثالثا: إن رواية الشيعة لقول عمر مهنئا عليا: «أصبحت مولاى ومولى كل مؤمن ومؤمنة » يقطع على أن المقام الذى أحدثه الحديث لعلى قد استحقه فى الحال ، فلوكان ذلك المقام هو الإمامة لكان إماما فى حياة الرسول ، وذلك ما لم يقل به أحد حتى من الشيعة ، ولن ينفعهم قولهم إن الاستحقاق قد ثبت له فى الحال ولكن التصرف مؤجل إلى ما بعد وفاة الرسول (١٢٧) » ، ذلك لأن قول عمر لعلى : «أصبحت مولاى ومولى كل مؤمن ومؤمنة » هو على رأى الشيعة \_ أصبحت أولى بالمؤمنين ، أى مدبرا لأمرهم ، وصاحب الطاعة عليهم وهذا يقتضى حلول التصرف لا تأجيله إلى ما بعد وفاة الرسول .

رابعا : إن المراد بهذا الحديث هو اثبات فضل لعلى بن أبى طالب مقطوع به « لا يتغير على الأوقات ، وهذه منزلة عظيمة تفوق الأوقات ، وهذه منزلة عظيمة تفوق

<sup>(</sup>١٢٣) المرجع السابق. جـ١ ص٢١٩.

<sup>(</sup>١٧٤) محمد: ١٢.

<sup>(</sup>١٢٥) التحريم: ٤.

<sup>(</sup>١٢٦) التوبة : ٧١ .

<sup>(</sup>١٢٧) (تلخيص الشافي) جـ ١ ق٢ ص١٩٩.

منزلة الإمامة ، ويختص هو بها دون غيره » (١٢٨) هذا على مذهب المعتزلة الذين يفضلون عليا على غيره من الصحابة : أما الذين يرتبون الصحابة الراشدين في الفضل ترتيبهم في الامامة فيقولون : إن الحديث « يدل على الفضل والقدر ، وليس بالتفضيل الذي لا بعده ، والتقديم الذي لا فوقه .. » (١٢٩) .

خامسا: يروى المعتزلة ، كسبب لهذا الحديث ، وجها آخر يبتعد به عن موضوع الإمامة فيقولون إن جدلا وملاحاة حدثا بين على وبين زيد بن حارثة ، مولى رسول الله ، فأغلظ على لزيد ، ورد زيد مقالة على فقال له على : تقول هذا القول لمولاك؟! فقال زيد : ولائى لرسول الله ولست لى بمولى ، فشكا على زيدا إلى رسول الله ، فقال النبى : « من كنت مولاه فعلى مولاه » .. وعندئذ يستوى على فى ذلك مع العباس ، والفضل ، وعبد الله ، وقشم وتمام ، ومعبد .. فالمولى هنا هو مولى النعمة .. (١٣٠٠) .

سادسا : إن الروايات الشيعية لهذا الحديث قد أضافت إليه ألفاظا لم يروها الرواة السنة من مثل عبارة : «اللهم وال من والاه وعاد من عاداه »(١٣١).

سابعا: إن عليا نفسه يستخدم لفظ (الولاية) بمعنى النصرة ، كما يستعمله بنفس المعنى من نسبت إليهم رواية هذا الحديث ، فنصر بن هزاحم ، صاحب كتاب (وقعة صفين) يروى عن عمر بن سعد ، عن الحارث بن حصين ، قال : « دخل أبو زينب بن عوف \_ (وهو من رواة حديث الغدير) (١٣٢) \_ على على بن أبى طالب \_ (يوم صفين) \_ فقال : يا أمير المؤمنين ، لئن كنا على الحق لانت أهدانا سبيلا ، وأعظمنا في الخير نصيبا ، ولئن كنا على الضلال ، إنك لا ثقلنا ظهرا وأعظمنا وزرا قد أمرتنا بالمسير إلى هذا العدو ، وقد قطعنا ما بيننا وبينهم من الولاية وأظهرنا لهم العداوة ، نريد بذلك ما يعلمه الله تعالى من طاعتك ، أليس الذي نحن عليه هو الحق المبين ، والذي عليه عدونا هو الحرب الأكبر؟! فقال على ، بلى شهدت إنك إن مضيت معنا ، ناصرا لدعوتنا ، صحيح النية في نصرنا ، قد قطعت منهم

<sup>(</sup>١٢٨) (المغني) جـ ٢٠ ق١ ص١٦٤ ـ ١٥٦.

<sup>(</sup>١٢٩) (العثمانية) ص١٤٨.

<sup>(</sup>١٣٠) المصدر السابق. ص ١٤٤ ــ ١٤٦ و(المغنى) جـ ٢٠ ق١ ص١٥٣ ، ١٥٤.

<sup>(</sup>١٣١) (العثمانية) ص ١٤٤.

<sup>(</sup>۱۳۲) (الغدير) جـ١ ص١٤.

الولاية ، وأظهرت لهم العداوة ، كما زعمت ، فإنك ولى الله ، تسبح في رضوانه ، وتركض في طاعته » (١٣٣)

فالولاية هنا تقابلها العداوة ، ومعناها النصرة ، والولى هنا هو الناصر لدين الله .. « فالموالاة في الدين مفاعلة تقتضي في كل واحد منها هذا المعنى ، كما يقتضيه لفظ المعاداة » (١٣٤) .

تلك هي أهم ملاحظات المعتزلة التي عارضوا بها تفسير الشيعة لحديث الغدير واستدلالهم به على النص على امامة على بن أبي طالب. ولقد اتفق أهل السنة مع المعتزلة في الاعتراض على تفسير الشيعة لهذا الحديث، ورأوه حديث آحاد، وأن معظم ما فيه لغو وحشو.. بل لقد شكك بعضهم في وجود على مع الرسول في غدير خم، وقال: إنه كان يومئذ باليمن..! (١٣٥).

ثم .. إن هناك غير هذه الاعتراضات التي قدمها المعترلة وأهل السنة على استدلال الشيعة على النص بهذا الحديث .. هناك غير هذه الاعتراضات ملاحظات نضمها إلى قائمة هذه الاعتراضات :

أولها: أن روايات الشيعة لهذا الحديث قد اختلفت بالزيادة والنقص. اختلافا بينا وشديدا ، والملاحظ أن الزيادات كانت تأتى لترد على اعتراضات قد أثارها خصوم الشيعة مما يوحى ، إن لم نقل يؤكد. دخول الوضع والاضافة فى متن هذا الحديث.

فالأصل في هذا الحديث: «من كنت مولاه فعلى مولاه».

وتضيف إليه رواية عبارة: «.. اللهم وال من والاه وعاد من عاداه.. » (١٣٦٠). وتقول رواية ثالثة: إنه كرر العبارة ثلاث مرات.. (١٣٧٠)

<sup>(</sup>١٣٣) (شرح نهج البلاغة) جـ٣ ص١٧٨، ١٧٩.

<sup>(</sup>۱۳٤) (المغني) جـ ۲۰ ق1 ص١٤٨.

<sup>(</sup>۱۳۵) انظر (كتاب الإرشاد) للجويني . ص ٤٢١ ــ ٤٢٣ ـ تحقيق د محمد يوسف موسى ، وعلى عبد المنعم عبد الحميد ، طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠ م . و(التمهيد) للباقلاني ، ص ١٧١ ، ١٧٧ ، و(شرح المواقف) للجرجاني ، محلد ٣ص ٢٧٢ .

<sup>(</sup>١٣٦) (الغدير) جـ١ ص٢١٩.

<sup>(</sup>١٣٧) المرجع السابق. جـ١ ص ٢٩٤.

وتقول رواية رابعة : إن الرسول قد استفتح كلامه بقوله : «ألست أولى بكم من أنفسكم ؟ قالوا : بلى ، قال : فمن كنت مولاه .. » (١٣٨)

وتقول رواية خامسة : إن الرسول استهل كلامه بقوله : «الصلاة جامعة » ثم قال : «أيها الناس ، اعلموا أن عليا منى بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا نبى بعدى ، وهو وليكم بعدى ، فن كنت مولاه » وتزيد هذه الرواية فى نهاية الحديث : بعد : «وعاد من عاداه» تزيد «وانصر من نصره ، واحذل من خذله ، وأدر الحق معه حيث دار (١٣٩) .

وتقول رواية سادسة : إن الرسول أضاف بعد : « وعاد من عاداه » قوله : « إنى تارك فيكم أمرين إن أخذتم بهما لن تضلوا : كتاب الله  $_{-}$  عز وجل  $_{-}$  وأهل بيتى عترتى ، أيها الناس ، اسمعوا ، وقد بلغت ، انكم ستردون على الحوض فأسألكم عا فعلتم فى الثقلين والثقلان : كتاب الله  $_{-}$  جل ذكره  $_{-}$  وأهل بيتى ، فلا تسبقوهم ، فتهلكوا ، ولا تعلموهم فإنهم أعلم منكم »  $_{-}$  (151) .

وتقول رواية سابعة : إن الرسول قال في غدير خم . «أيها الناس من أولى الناس بالمؤمنين من أنفسهم ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : إن الله مولاى ، وأنا مولى المؤمنين . وأنا أولى بهم من أنفسهم ، فن كنت مولاه فعلى مولاه .. اللهم وال من والاه ، وعاد من عاداه وأحب من أحبه ، وأبغض من أبغضه ، وانصر من نصره ، واخذل من خذله ، وأدر الحق ، معه حيث دار ، ألا فليبلغ الشاهد الغائب .. » (١٤١) .

وتقول رواية ثامنة : إن الرسول سئل ايضاحا لحديثه فقال : «الله مولاى ، أولى بى من نفسى ، لا أمر لى معه ، وأنا مولى المؤمنين ، أولى بهم من أنفسهم ، لا أمر لهم معى ، ومن كنت مولاه أولى به من نفسه لا أمر له معى فعلى مولاه أولى به من نفسه ، لا أمر له معى هعلى ، مولاه أولى به من نفسه ، لا أمر له معى .

وتقول رواية تاسعة ، إن الرسول قد قال . بعد قوله هذا لابي بكر وعمر : « قوما فسلما

<sup>(</sup>١٣٨) (دعائم الإسلام) جـ١ ص١٩.

<sup>(</sup>۱۳۹) المصدر السابق. جـ ۱ ص١٦.

<sup>(</sup>۱٤٠) (الكافى) جـ ١ ص١٦.

<sup>(</sup>١٤١) (الغدير) جما ص١١، ١١٠.

<sup>(</sup>١٤٢) (النقض على صاحب مجموع المحيط) اللوحة ٢١٨ أ ، ب .

عليه – (أى على على ) – بامرة المؤمنين فقالا : أمن الله أو من رسوله يا رسول الله ؟ فقال لها رسول الله : من الله ومن رسوله . فانزل الله عز وجل : (ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا ، إن الله يعلم ما تفعلون . ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكانا تتخذون أيمانكم دخلا بينكم أن تكون أئمة هي أزكي من أئمتكم » فسأل راوى هذه الرواية زيد بن الجهم الهلالي ، سأل قائلها : أبو عبد الله جعفر بن محمد الصادق «جعلت فذاك ، أئمة ؟! قال : أي والله أئمة ! قلت : فإنا نقرأ : (أربي) – (أى لا أزكي ) – فقال ما أربي ؟ – وأومأ بيده فطرحها – (إنما يبلوكم الله به ) يعني بعلى (وليبين لكم يوم القيامة ماكنتم فيه تختلفون – لو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ، ولكن يضل من يشاء ويهدى من يشاء ويهدى من يشاء ، ولتسألن يوم القيامة عاكنتم تعملون . ولا تتخذوا أيمانكم دخلا بينكم فتزل قدم بعد ثبوتها ) يعني بعد مقالة رسول الله في على (وتذوقوا السوء بما صددتم عن سبيل الله ) يعني به عليا (ولكم عذاب عظيم) (۱۶۵) . » (۱۹۶۱)

وثانيها: أن حرص الشيعة على أن يشهد هذا الحديث لرأيهم فى النص على إمامة على بن أبى طالب قد تعدى التفسير القسرى لبعض آيات القرآن إلى الطعن فى بعض آيات القرآن كما هى فى المصحف الذى بين أيدى المسلمين .. فمثلا هم فى الرواية التاسعة لهذا الحديث ـ والتى قدمناها للتو \_ يقولون ، بلسان جعفر الصادق : إن مانقرؤه من سورة النحل (أن تكون أمة هى أربى من أمة) تحريف وتبديل واصله (أن تكون أئمة هى أزكى من أئمتكم).

كما ينسبون إلى ابن مسعود قوله : كنا نقرأ على عهد رسول الله : (يأيهـا الرسول بلغ ما أنزل من إليك من ربك ـ أن عليا مولى المؤمنين ـ وإن لم تفعل فما بلغت رسالته ، والله يعصمك من الناس ) » (١٤٥) .

وثالثها: أنهم فى حرصهم على تأييد موقفهم يأتون بآيات مكية فيقولون بنزولها عند العودة من حجة الوداع بعدما ختم الله تنزيل القرآن .. فآية الانشراح: ( فإذا فرغت فانصب وإلى ربك فارغب ) مكية ، فى سورة مكية ، ومع ذلك هم يقولون: إنها نزلت تطلب من الرسول أن يعلن وصيه ، ويعلم الناس فضله علانية يوم « غدير خم » (١٤٦) .

<sup>(</sup>١٤٣) النحل: ٢٩–٢٤.

<sup>(</sup>١٤٤) (الكافى) جـ ١ ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>١٤٥) (الغدير) جـ ١ ص٢١٦، ٢١٧.

<sup>(</sup>١٤٦) (الكافى) جا ص٢٩٤.

وآیات المعارج (۱-۳): (سأل سائل بعذاب واقع .. للکافرین لیس له دافع .. من الله ذی المعارج) هی آیات مکیة ، فی سورة مکیة ومع ذلك یقولون بنزولها بعد حدیث «غدیر خم» ، فی شأن جابر بن النضر بن الحارث بن كلدة العبدری . (۱۲۷)

ورابعها: أن هناك ملاحظات تلقى بعض الشكوك والشبات على الأسانيد التى روت عنها الشيعة حديث الغدير، وهى شبهات وشكوك تقدح فى هذا الحديث، فتجعله دون مرتبته التى هو عليها، مرتبة حديث الآحاد. ذلك أن أسماء الصحابة الذين يذكر الشيعة أنهم رووا هذا الحديث قد بلغت مائة وعشرة. ولكن عددا من أصحاب هذه الأسماء ليس لهم من معنى الصحبة الحقيق شيء كثير، فنهم من أسلم متأخرا ومنهم من اقتصرت صحبته أساسا على معاصرة الرسول، ومنهم عدد كبير قد عرف بموالاته لعلى وانخراطه فى الحرب معه ضد خصومه، كما أن من بين هذه الأسماء أربعة عشر ينتسبون لبنى هاشم وبنى عبد المطلب على وجه الخصوص، وللأنصار، الذين أيدوا عليا، والذين لعبت الدوافع القبلية دورها فى وقوفهم معه ضد قريش، للإنصار وحدهم فى هذه الأسماء التى روت حديث الغدير ستة وثلاثون راويا ؟! (١٤٨٠).

وهذه الاعتبارات وإن لم تقم مقام الدليل على وضع هذا الحديث فإنها تقف علامة استفهام تطلب جوابا عن : لماذا كانت هذه الأسماء أساسا هي التي روى أصحابها ، أو نسب لاصحابها رواية حديث الغدير وهل كانت الجاعة التي حضرت إعلان الرسول عند « غدير خم » أغلبها من هذا الاتجاه الذي عرف بتأييده لعلى وقتاله معه بعد وفاة الرسول وحدوث الأحداث ؟؟! خصوصا وأن البعض يقطع بعدم صحته ، وكما يقول ابن حزم : فإن هذا الحديث « لا يصح من طريق الثقاة أصلا » (١٤٩) .

ذلك عن حديث الغدير . . أقوى أدلة الشيعة ، من السنة ، على النص من الله على لسان النبي بالوصية والإمامة لعلى بن أبي طالب .

<sup>(</sup>۱٤۷) (الغدير) جـ١ ص٢٣٩) . وانظر في مكية هذه الآيات التفسير الشّيعي (مجمع البيان في تفسير القرآن) للطبرسي جـ ٩ ص٠٣٥، طبعة طهران .

<sup>(</sup>١٤٨) (الغدير) جـ١ ص١٤\_.١٦.

<sup>(</sup>١٤٩) (الفصل في الملل والإهواء والنحل) جـ٤ صــ١٤٨ .

#### ٣ حديث: أنت مني بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا نبي بعدى :

عندما خرج النبى للقاء عدوه فى غزوة تبوك خلف عليا على المدينة ، فأشاع نفر من المنافقين أن الرسول قد استثقل عليا فخلفه ، فلحق على بالرسول وشكا إليه ، فقال له الرسول عليه الصلاوة والسلام : « أنت منى بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا نبى بعدى » .

والشيعة تحتج بهذا الحديث على أن لعلى من الرسول جميع منازل هارون من موسسى سوى منزلة النبوة ، ويدخلون فى هذه المنازل الثابتة : الإمامة ، إما لان هارون قد كان سيتولاها لو امتدت حياته بعد موسى ، وإما لان موسى قد استخلفه فى قومه عندما ذهب إلى ميقاته يكلم ربه .

بل إنهم يثبتون لعلى من المنازل والسلطات كل ما كان لهارون من موسى ، ولا يرون أن نقى النبوة يقتضى نقى ما يجب لمكانها .. فيقول الطوسى ، مثلا : «إنه قد ثبت أن هارون كان مفترض الطاعة على أمة موسى ، لمكان شركته له فى النبوة التي لا يمكن دفعها ، وثبت أنه لو بقى بعده لكان ما يجب من طاعته على جميع أمة موسى بحاله ، لأنه لا يجوز خروجه عن النبوة وهو حى ، وإذا وجب ما ذكرناه . وكان النبي قد أوجب بالخبر لأمير المؤمنين جميع منازل هارون من موسى ، ونفى أن يكون نبيا ، وكان من جملة منازله : أنه لو بقى بعده لكانت طاعته المفترضة على أمته ، وإن كانت تجب لمكان نبوته ، وجب أن يكون أمير المؤمنين مفترض الطاعة على جميع الأمة بعد وفاة النبى ، وإن لم يكن نبيا ، لأن نفى النبوة لا يقتضى نفى ما يجب لمكانها » (١٥٠٠) .

ويذكرون ، على وجه التحديد ، أن «الشركة في الامر» ، و «اثبات الخلافة واستحقاقها » هي من منازل هارون من موسى التي أثبتها هذا الحديث لعلى من النبي عليه الصلاة والسلام ، فيقولون : «إنه صلى الله عليه أثبت له جميع منازل هارون من موسى ، إلا النبوة ، ومن منازل هارون من موسى الشركة في الأمر ، بدليل قوله تعالى حكاية عن موسى : ( واجعل لى وزيرا من أهلى هارون أخى أشدد به أزرى وأشركه في أمرى ) إلى قوله تعالى : ( قال : قد أوتيت سؤلك يا موسى النبوة ...

<sup>(</sup>١٥٠) (تلخيص الشافي) جـ١ ق٢ ص٢١٠.

<sup>(</sup>١٥١) طه: ٢٩\_٣٩.

ومن جملة منازل هارون من موسى إثبات الخلافة واستحقاقها ، بدليل قوله تعالى : (وقال موسى لأخيه هارون اخلفنى فى قومى وأصلح ولاتتبع سبيل المفسدين (١٥٢) ، وليست الخلافة ولا استحقاقها أيضا من جملة أحكام النبوة فيكون مخرجا لذلك باستثناء النبوة ..» (١٥٢)

ويبدو أن بعض تأثيرات الفكر الاسرائيلي التي تسربت إلى بعض دوائر الشيعة قد دفعت البعض إلى البحث عن أوجه شبه كثيرة بين على وهارون ، حتى سموهما : «الهارونين » والإمام عبد الحسين شرف الدين الموسوى يخاطب قارئ كتابه (المراجعات) فيقول له : « تتبع سيرة النبي تجده يصور عليا وهارون كالفرقدين في السماء . والعينين في الوجه . لا يمتاز أحدهما في أمته عن الآخر في أمته بشيء ما . ألا تراه كيف أبي أن تكون أسماء بني على إلا كأسماء بني هارون ، فسماهم : حسنا وحسينا ومحسنا ، وقال : إنما سميتهم بأسماء ولد هارون : شبر وشبير ومشبر . أراد بهذا تأكيد المشابهة بين الهارونين ، وتعميم الشبه بينهما في جميع المنازل وسائر الشئون .. » (١٥٠) .

ولكن المعتزلة يستبعدون أن تكون الإمامة واردة في المعنى الذي قصد إليه الرسول من هذا الحديث . وهم يقدمون في نقض موقف الشيعة هذا عدة نقاط :

فأولا: لم يعش هارون بعد موسى ، بل مات قبله ، ومن ثم فهو لم يل الإمامة فى قوم موسى حتى يكون تولى على الإمامة فى قوم محمد أمرا واردا فى التشبيه .. كما أن القول بإستخلاف على على المدينة ، بمعنى الخلافة والإمامة ، غير وارد كذلك ، لأنه لا تجوز إمامة أحد فى حياة الرسول ، ولأنه قد أرسل بعد ذلك إلى اليمن ، ولان غيره قد تولى الاستخلاف عليها وعلى غيرها من البلاد والسرايا والوظائف ، من قبل الرسول ، ولم يقل أحد إن ذلك كان إمامة أو شيئا فيه شبهة الإمامة .

وثانيا : أن التشبيه إنما يكون بالمنزلة الثابتة ، لا بالمنزلة المقدرة ، خصوصا والمنزلة هنا ، وهي الإمامة ، لم تحدث للمشبه به ، وهو هارون لموته قبل موت موسى .

وثالثا : أن الأمر الذي حدث لهارون ، مما يصح التشبيه به هنا ، هو استخلاف موسى له

<sup>(</sup>١٥٢) الأعراف: ١٤٢

<sup>(</sup>١٥٣) (النقض على صاحب مجموع الحيط). اللوحة ٢٢١ أ، ب.

<sup>(</sup>١٥٤) (المراجعات) ص ١٤٥، ١٤٦.

فى قومه عندما ذهب إلى ميقاته يكلم ربه ، فيجب ألا يراد سوى هذا الاستخلاف.. لأنه هو الذى يقتضيه المقام الـذى قيل فيه الحديث .. ولقد كان الرسول يستخلف فى حياته دون أن يكون ذلك إمامة وولاية جامعة .

ورابعا: أن الشريعة التي كانت تحكم وتنظم مثل هذه الأمور في شريعة موسى غير معلومة لنا، ومن ثم فإن القياس على الإمامة عند بني إسرائيل هو ضرب من قياس المعلوم على المجهول (١٥٥).

وخامسا: يننى الجاحظ أن يكون الرسول قد استخلف عليا على المدينة عندما خرج لغزوة تبوك، ويقول إن الخلاف قائم بين أن يكون المستخلف محمد بن مسلمة، أو عبد الله بن أم مكتوم، فعلى كان مقيما بالمدنية \_ ( ويبدو أنه استخلف فى أهل الرسول ) \_ والأمير على المدينة غيره والإمام فى الصلاة بها سواه.

وسادسا: يشكك الجاحظ في هذا الحديث من أساسه ، ويقول: «إن هذا الحديث لم يرو إلا عن عامربن سعد. (بن أبي وقاص) وعامر هذا لوكان بالفقه والحديث والفضل معروفا وكان كأمثاله من بني الصحابة .. ماكان ليكون وحده حجة في تأخير أبي بكر عن مقامه ، فكيف وهو في غير سبيلهم وطريقهم ؟! (١٥٦) .

وسابعاً: أن الذي تولى الأمر في بني اسرائيل ، بعد موسى ، هو يوشع بن نون ، فلو كانت الإمامة مرادة في الرسول لقال لعلى: أنت منى بمنزلة يوشع بن نون من موسى ، إلا أنه لا نبي بعدى (١٥٧).

وثامنا: إن الشركة التي كانت بين هارون وموسى إنماكان أساسها الاشتراك في النبوة وموسى إنما استخلف هارون في قومه باعتباره نبيا ، وليس هناك ما يدل على أنه استخلفه لاعتبار آخر ، وبما أن النبوة منفية عن على فلا وجه للشبه فيما يتعلق بمعنى الاستخلاف إذا أريد استخلاف الإمامة (١٥٨).

<sup>(</sup>١٥٥) (المغنى) جـ ٢٠ ق.١ ص١٥٩ ــ ١٦٢، ١٦٤، ١٦١، ١٦٨، ١٧٣، ١٧٣.

<sup>(107) (</sup>العثانية) ص١٥٣ ـ ١٥٩.

<sup>(</sup>١٥٧) (المغنى) جـ٢١ ق.١ ص١٦٥. و(العثانية) ص١٥٥، ١٥٦.

<sup>(</sup>۱۵۸) (المغني) جـ۲۱ ق.۱ صـ۱۹۳ .

تلك هي حجج المعتزلة التي نقضوا بها قولة الشيعة واستدلالها بهذا الحديث على النص... ولقد اتفق أهل السنة مع المعتزلة في ذلك (١٥٩).

ونحن نضيف: أنه لا محال لقياس شئون الحكم والسياسة في الدولة الإسلامية على مثلها في تراث بني إسرائيل ، لأننا قد سبق وأوردنا حديث الرسول الذي يفرق بين طبيعة السلطتين في المجتمعين ، حيث كانت وحدة السلطتين الدينية والزمنية متبعة وقائمة غالبا عند العبرانيين فكلما هلك نبي جاءهم نبي ، أما في الإسلام فمحمد ، عليه الصلاة والسلام ، هو خاتم المرسلين والأنبياء .. ثم .. إن قصة موسى وهارون بأكملها قد حدثت في فترة التيه الذي وقع لبني إسرائيل ، ولقد مات كل من هارون وموسى قبل دخولهم أرض الكنعانيين ، أي قبل أن تقوم لهم دولة لها حاكم وإمام ، فالذين يقيسون على تلك الفترة ويشبهون بها هم يقيسون على شريعة مجهولة ، وعلى نظام سياسي لا وجود له ، فلم تكن هناك «دولة » حتى نقيس على « نظامها » ووضع « الإمام » فيها ، وهذا يرشح قول المعتزلة وأهل السنة أن الإمامة لم تكن معنية ولا مرادة أصلا في قول الرسول لعلى : « أنت منى بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا معنية ولا مرادة أصلا في قول الرسول لعلى : « أنت منى بمنزلة هارون من موسى ، إلا أنه لا يعدى » .

## ك حديث : إن هذا أخى ووصبي وخليفتي فيكم :

واحتجت الشيعة بهذا الحديث لاثبات النص بالإمامة في على بن أبي طالب ، ولكن هناك عددا من الاعتراضات التي تساق ضد الاستدلال مهذا الحديث ، منها :

أولا: أن ألفاظ هذا الحديث تختلف حتى فى مصادر الشيعة .. فهم ، مثلا ، يروون عن على قوله : « لما أنزل الله عز وجل : ( وأنذر عشيرتك الأقربين) . (١٦٠٠) جمع رسول الله بنى عبد المطلب على فخذ شاة وقدح من لبن .. وهم بضع وأربعون رجلا .. وأكلوا .. وشربوا .. فقال لهم رسول الله : يا بنى عبد المطلب ، أطيعونى تكونوا ملوك الأرض وحكامها ، إن الله لم يبعث نبيا إلا جعل له وصيا ووزيرا ووارثا ووليا ، فأيكم يكون وصيى ووارثى ، ووليى وأخى ووزيرى ؟.. فسكتوا ، فجعل يعرض ذلك عليهم رجلا رجلا ، ليس منهم أحد يقبله ، حتى

<sup>(</sup>١٥٩) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ٤ صـ92. و(التمهيد) للباقلاتي صـ ١٣٧، ١٧٤. (١٦٠ الشعراء: ٢١٤.

لم يبق منهم أحد غيرى ، وأنا يومئذ من أحدثهم سنا ، فعرض على فقلت : أنا يارسول الله فقال : نعم أنت يا على .. (١٦١١) .

ويروونه فى رواية أخرى: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا بنى عبد المطلب، إنى والله ما أعلم أن شابا فى العرب جاء قومه بأفضل مما جئتكم به ، جئتكم بخير الدنيا والآخرة وقد أمرنى الله أن أدعوكم إليه ، فأيكم يؤازرنى على أمرى هذا ، على أن يكون أخى ووصبى وخليفتى فيكم ٢.. فقال على : أنا يا نبى الله أكون وزيرك عليه . فأخذ رسول الله برقبته وقال : إن هذا أخى ووصبى وخليفتى فيكم ، فاسمعوا له وأطيعوا .. » (١٦٢)

وفى رواية ثالثة : « يا بنى عبد المطلب ، أطيعونى تكونوا ملوك الارض وحكامها ، ان الله عـز وجل لم يبعث نبيا قط إلا جعل له وصيا وأخا ووزيرا ، فأيكم يكون أخى ووصيى ومؤازرى وقاضى دينى ؟ . . فأبوا قبول ذلك ، وقالوا : من يطيق ما تطيقه أنت ؟! فقام إليه أمير المؤمنين ، وهو أصغرهم سنا ، فقال له : أنا يا رسول الله . فقال له : أنت لعمرى تقبل ما قلت وتجيب دعوتى » . (١٦٣)

وفى رواية رابعة ، عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إن أخى ووزيرى وخليفتى فى أهلى وخير من أترك بعدى يقضىٰ دينى وينجز موعدى على بن أبى طالب » .

فهذه الروايات تختلف ، لا في الألفاظ والعبارات ، فذلك هين ، وإنما تختلف في تحديد الوظائف والمهام التي نص الرسول عليها لعلى .. في الرواية الأولى نجد : «الوصى» و «الوزير» و «الوارث» و «الاخ» و «الولى». وفي الثانية نجد : «الاخ» و «الوصى» و «الوزير» و «قاضى الدين » ، فتنقص اثنتين عن الأولى وتزيد واحدة .. وفي الرابعة نجد : «الاخ» و «الوزير» و «الخليفة في الاهل » و «قاضى الدين » و «منجز الموعد » ، فتتساوى مع الأولى في العدد وتختلف معها في وظائف ثلاث ..

<sup>(</sup>١٦١) (دعائم الإسلام) جدا ص١٥، ١٦.

<sup>(</sup>١٦٢) (المراجعات) ص١٢٣، ١٢٤.

<sup>(</sup>١٦٣) (إثبات الوصية) ص ٨٨.

هذا عن أختلاف لفظ الحديث ، كما ترويه مصادر الشيعة ، اختلافا يغير من وظائف من قالوا بالوصية له والنص عليه .

ثانيا: أن المناسبة التي قيل فيها الحديث تدعو إلى الشك في صلاح ألفاظه للدلالة على ما يستدل عليه الشيعة بهذه الالفاظ .. اذ أن المقام في بدء الدعوة ، وعشيرة الرسول لم تبلغهم الدعوة بعد ، ولم يؤمن منهم سوى على بن أبي طالب ، إن هذا المقام يتطلب من الرسول أن يبحث عن مؤمن بدينه الجديد ، ، وليس عن الوارث والخليفة ، بالمعنى الذي يقصده الشيعة من هذه الالفاظ . فإما أن يكون الحديث مكذوبا أصلا ، أو أن تكون ألفاظ الوزير والوارث والوحي مرادا بها النصرة والإيمان بالتوحيد ، وفي هذه الحالة يخرج الحديث عن الموضوع والمقام اللذين يستشهد به الشيعة فيها .

ثالثا: أن لفظ «الوزير» يعنى المؤازر والمعين، وليس يعنى المعنى المراد به اليوم فى لغة السياسة، ومن ذلك قول أبى بكر للأنصار فى السقيفة: منا الامراء ومنكم الوزراء. ولم يكن يعنى منصب الوزارة لأنها لم تكن قد نشأت فى الدولة العربية الإسلامية بعد، وإنما عنى المؤازرين المعينين، وهذا المعنى إذا أضيف إليه تحديد الخلافة فى رواية أنس بن مالك لهذا الحديث وتقيدها بالخلافة فى الأهل، حيث قال: « وخليفتى فى أهلى »، أن ذلك يرشح الرأى الذاهب إلى أن الأولى هو اخراج هذا الحديث من إطار الجدل حول الإمامة وامارة المؤمنين والخلافة، لان المراد به المعاونة، والنهوض بمهام أسرية.

وأقصى ما يمكن أن يستدل عليه بهذا الحديث أن الرسول عليه الصلاة والسلام كان يطلب أن يعهد إلى أحد بنى عبد المطلب بقيادة عملية التبشير بالإسلام فيهم والنهوض بتعليمهم تعاليم الدين الجديد ، كهاكان يحدث عندما يعين للحى أو البطن أو القبيلة من يؤمها في صلاتها ويقرأ لها القرآن ويعلمها أمر دينها ، ومن ينهض بهذه المهمة في بنى عبد المطلب فهو مؤازر للرسول وخليفته في أهله ، كها أنه أخوه في الدين ، فضلا عن النسب بالمعنى الواسع .

ولذلك قالت المعتزلة: «إن هذا الخبر يجرى مجرى أخبار الآحاد. والألفاظ المذكورة فيه مختلفة .. أما قوله: أنت «وصبي»، فلا يدخل تحت الوصية إلا ما يختص الموصى من الأحوال، دون ما يتعلق بالدين والشرع، فإنما يدل ذلك على أنه عليه السلام اعتمده فيما

<sup>(</sup>١٦٤) (تلخيص الشافي) حـ٣ ص١٧.

يتعلق بأهله ولذلك عطف عليه قضاء الدين ، \_ ( بفتح الدال المشددة ) \_ لتأكيد الذي خوله في الوصية .. فأما أن يدل على الإمامة فبعيد .. وأما : « خليفتي من بعدى » ، فغير معروف والمعروف : « خليفتي في أهلى » ، ولوكان ما تعلقلوا به حقا لما جاز لعلى ترك الاحتجاج بهذا الحديث « عند اختلاف الاحوال في باب الإمامة » (١٦٥) .

### و\_ اضافة آية للقرآن تقول: (وأن عليا أمير المؤمنين)!

ولقد بلغ الغلو ببعض الشيعة أن زعموا أنه قد كان بالقرآن المنزل ما ينص صراحة على إمارة على للمؤمنين ، وعلى أن لقب «أمير المؤمنين » إنما هو تلقيب له من الله سبحانه وتعالى ذكره في القرآن ، و «الكليني » يذكر في (الكافي ) عن أبي جعفر محمد بن على ، برواية : على بن ابراهيم .. عن يعقوب بن يزيد ، عن ابن أبي عمير ، عن أبي الربيع القزاز ، عن جابر ، عن أبي جعفر .. ذلك الحوار :

\_ قال جابر: " قلت لأبي جعفر: لم سمى \_ (أي على) \_ أمير المؤمنين؟

\_قال : الله سماه ، وهكذا أنزل في كتابه : (وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم؟ وأن محمدا رسولي؟ وأن عليا أمير المؤمنين؟) .. » (١٦٦) .

وهم يقصدون من وراء ذلك القول بأن النص ، بل وحتى التسمية بلقب أمير المؤمنين أتما هما من الله، على لسان الرسول، وليسا من الرسول، لأن قدر الإمام عندهم ليس أقل من قدر النبى ، حتى يكون تعيينه من قبله ، بل ربما زاد قدره على قدر النبى ، ومن ثم فلابد وأن يكون الله هو الذي يعين كليها.

وهم يسوقون في هذا المقام «قصصا » أرادوا لها أن تكون حججا وبراهين ، فيقولون مثلا: إنه قد حدث في ليلة المعراج ذلك الحوار بين الله سبحانه وتعالى وبين رسوله:

\_قال الرسول: (ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ، ربنا ولا تحمل علينا إصراكها حملته على الذين من قبلنا ، ربنا ولا تحملنا مالا طاقة لنا به ، واعف عنا واغفر لنا ، وارحمنا

<sup>(</sup>١٦٥)(المغني) جـ٢٠ ق.١ ص١٨٢\_١٨٥ .

<sup>(</sup>١٦٦) (الكانى) ج١ ص٤١٢.

أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين) (١٦٧).

\_ فقال الله عز وجل : «قد فعلت . ثم قال له : من لأمتك من بعدك؟ \_ فقال : الله أعلم.

\_ فقال : على بن أبي طالب أمير المؤمنين .

فكانت إمامته من الله مشافهة » (١٦٨).

وهم لا يكتفون مهذه «المشافهة» ، فيقولون إن الله قد أنزل بإمارة على وإمامته كتابا مسجلاً ، ذلك أنه لمَّا قرب أمر رسول الله «أنزل الله جل وعلا من السماء كتابا مسجلا نزل به جبرئيل مع أمناء الملائكة ، فقال جبرئيل : يارسول ، الله مر من عندك بالخروج من محلسك ، إلا وصبك ، ليقبض مناكتاب الوصية ، ويشهدنا عليه . فأمر رسول الله من كان عنده في البيت بالخروج ، ماخلا أمير المؤمنين ، وفاطمة والحسن ، والحسين . فقال جبرائيل : يا رسول الله ، إن الله يقرئ عليك السلام ، ويقول لك : هذا كتاب بما كنت عهدت وشرطت عليك ، وأشهدت عليك ملائكتي ، وكفي بي شهيدا . فارتعدت مفاصل السبد محمد ــ (كذا ) ــ فقال : هو السلام ، ومنه السلام ، وإليه يعود السلام ، صدق الله ، هات الكتاب. فدفعه إليه ، فدفعه من يده إلى على ، وأمره بقراءته ، وقال : هذا عهد ربي إلى وأمانته ، وقد بلغت وأديت . فقال أمير المؤمنين : وأنا أشهد لك ، بأبى أنت وأمى ، بالتبليغ والنصيحة والصدق على ما قلت ، ويشهد لك به سمعي وبصرى ولحمي ودمي . فقال له النبي : أخذت وصيتي ، وقبلتها مني ، وضمنت لله تبارك وتعالى الوفاء بها ؟ قال : نعم ، على ضمانها ، وعلى الله عز وجل عوني . . فأشهد رسول الله جبرائيل وميكائيل والملائكة المقربين على أمير المؤمنين عليه السلام ، ثم دعا رسول الله فاطمة والحسن والحسين فأعلمهم الامر مثل ما أعلمه أمير المؤمنين وشرح لهم ما شرحه له ، فقالوا مثل قوله . وختمت الوصية بخواتيم من ذهب لم تصبه النار ، دفعت إلى أمير المؤمين! (١٦٩) .

فالوصية والنص والتعيين والتسمية ، إذًا ، من الله ، مشافهة ليلة المعراج ، وتنزيلا صريحا

<sup>(</sup>١٦٧) البقرة : ٢٨٦.

<sup>(</sup>١٦٨) (إثبات الوصية) ص٩٠.

<sup>(</sup>١٦٩) المصدر السابق ص ٩٣، ٩٢.

فى القرآن ، وكتابا مكتوبا ومختوما نحواتيم من ذهب لم تصبه النار .. هكذا اعتقدت الشيعة فى طريق تنصيب الإمام !.

وكان طبيعيا لأصحاب هذا الغلو أن ينكروا على الصحابة مخالفتهم لما اعتقدوه نصا جليا على على بن أبي طالب ، فقالوا إنهم لقد كفروا وارتدوا بازاحتهم عليا عن حقه وكتانهم ما أبرم الله وأنزل على رسوله ، بل لقد روى بعضهم أن تأخير على عن إمارة المؤمنين قد تم بمؤامرة التتمر فيها قادة المهاجرين الأولين وبعض من الأنصار ، وأن هذا الائتار قد حدث عقب اعلان الرسول تعيين السماء لعلى إماما يوم الغدير ، وقالوا إن هذه المؤامرة قد تم إجتاع أصحابها في بيت أبي بكر ، وحضرها معه : عمر بن الخطاب ، وعثان بن عفان ، وطلحة بن عبيد الله ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، وأبو عبيدة بن الجراح ، ومعاوية بن أبي سفيان ، وعمرو بن العاص ــ من قريش \_ ومن غير قريش : أبو موسى الأشعرى ، والمغيرة ابن شعبة الثقني ، وأوس بن الحدثان البصرى ، وأبو هريرة الدوسى ، وأبو طلحة الأنصارى . ووافقهم بعد الاطلاع على مؤامرتهم : سالم مولى حذيفة ، وأنهم «كتبوا صحيفة بينهم تشتمل وثلاثون رجلا \_ وهم أصحاب العقبة \_ وعشرون آخرون » . وأنهم وضعوا هذه الصحيفة \_ بعد الاشهاد عليها ، في جوف الكعبة ، فبقيت هناك حتى عهد عمر بن الخطاب . وكان بعد الاشهاد عليها ، في جوف الكعبة ، فبقيت هناك حتى عهد عمر بن الخطاب . وكان التاريخ المثبت في ذيلها : «في المحرم سنة عشرة من الهجرة » .

والغلاة الذين رووا خبر هذا التآمر رووه عن أسماء بنت عميس الحثعمية ، التي كانت يومئذ زوجة لأبي بكر ، وقالوا : إنها قالت : لقد سمعت جميع ما يريدون .

ولكن خبر هذا التآمر غير مستقيم ، لا لأن هؤلاء الصحابة أجل قدرا منه ، فقط ، ولا لأن خبر النص ، ومن ثم التأخير لعلى عن الخلافة غير ثابتين ، فحسب ، بل ولأن الصحيفة التي زعموا تفضح ما في هذه الرواية من افتراء وتلفيق .

فأولا: لقد اختاروا اسناد هذا الخبر إلى أسماء بنت عميس الخنعمية ، وصحيح أنها كانت زوجة لأبى بكر ، وأما لابنه محمد بن أبى بكر ولكنها كانت من قبل زوجا لجعفر بن أبى طالب ، ثم لقد كانت من بعد أبى بكر زوجا لعلى بن أبى طالب ، وأما لابنه يحيى (١٧٠٠) ..

<sup>(</sup>١٧٠) انظر ترجمتها في (أسد الغابة) لابن الأثير.

ونحن نقول ذلك لننبه على أن الراوى ، لو ثبتت روايته ، فهو متهم ، وإن كنا نرجح أن هذا الحبر منسوب لها ومنحول عليها .

وثانيا: أن الرواية تقول إن الاجتماع تم « بعد خطبة النبي في حجة الوداع » ، أى قبل وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام ، ويؤكد ذلك التاريخ أن ذيل الصحيفة مؤرخ : « في المحرم سنة عشر من الهجرة » .. ومع ذلك ففي ثنايا الصحيفة نقرأ هذه العبارة : أن الرسول « أدى وبلغ ما أمره الله به .. واختار الله له ما عنده ، فقبضه إليه مكرما محبورا من غيرأن يستخلف أحدا بعده .. » .

فتاريخ الصحيفة ، وخبر اجتماعها سابقان لوفاة الرسول ، ومتنها يتحدث عن أن الرسول قد توفي ! .

وثالثا: أن تأريخ الصحيفة بعبارة «فى المحرم سنة عشر من الهجرة » يفضح كذب خبرها ، لأن الذى اختار التأريخ بعام الهجرة هو عمر بن الخطاب ، وكان ذلك بعد توليه إمارة المؤمنين ، ولم يكن قبل ذلك تأريخ بهذا العام .

ورابعا: أن الصحيفة تتحدث عن قضايا لم تظهر فى ميدان البحث حول الإمامة ، إلا بعد ظهور الشيعة كفرقة فى أواخر القرن الأول الهجرى ، من مثل النص ، والوراثة ، وهى قضايا نظرية لم تكن أثيرت بعد فى ذلك التاريخ .

فخبر هذه الصحيفة ، والمؤامرة التي صنعتها ، لا شك كاذب دفع إليه القول بالنص الجلي على إمامة على بن أبي طالب والإنكار على من كتموا وخالفوا هذا النص .. (١٧١)

ولقد ترددت هذه الاتهامات في أشعار عدد من شعراء الشيعة ، فمحمد بن هانئ الأندلسي ، شاعر الفاطميين يقول :

ولكن أمرا كان أبرم بينهم .. وإن قال قوم : فلتة غير مبرم

يشير إلى رفضهم قول عمر : إن بيعة أبى بكر كانت فلتة ـ أى فجأة وبغتة دون تشاور مسبق ـ ولكن الله وقى المسلمين شرها .

<sup>(</sup>۱۷۱) انظر نص الصحيفة وخبرها فى (تلخيص الشافى) جـ١ ق٢ ص١٩\_٩٤ «هامش» (وهذا المصدر ينقل نصها عن (كتاب البحار) للمجلسي ، المجلد الثامن ص ١٩ طبعة ايران).

كها يقول شاعر آخر:

زعموها فلتة فاجئة لا ورب البيت والركن المشيد إنما كالمرد السبح البرود (١٧٢)

لكن . ليس كل الشيعة . حتى الإمامية منهم ، قد قالوا بهذا القول ، فكثير منهم لم يقولوا بكفر الصحابة لتأخيرهم عليا عن الحلفاء الثلاثة ، وهذا الفريق يمثله أبو جعفر بن قبة صاحب كتاب (الإنصاف) ، وهو يفرق بين النص الذى تم بقول عام والنص الذى تم بقول خاص ، فعنده أن قول الرسول : «الائمة من قريش » كان قولا عاما شائعا وقوله يوم الغدير كان قولا خاصا في جاعة أقل من التي سمعت : الائمة من قريش ، وأن القوم قد فهموا من قول الرسول : الائمة من قريش ، اباحة الاختيار ، فأداهم هذا التأويل الفاسد إلى إهمال النص الخاص الذى وقع يوم الغدير ، هذه الشبهة التي عرضت لهم .. فالأمر لا يتعدى «تأويلا فاسدا » تسبب عن شبهة عرضت . وليس هناك من ارتد أو كفر بعد إسلام .. ونص كلمات أبي جعفر : «إن النص ينقسم إلى قسمين : نص وقع بحضرة الحيامة القليلة العدد كلاتر وقع بحضرة الحياعة القليلة العدد فيمكن كتانه ويجوز نسيانه . وأما النص الذى وقع بحضرة العدد الكثير ، فإنما كان يوم الغدير ، وكلهم كانوا ذا كرين لكلامه صلى الله عليه وآله ، غير أنهم ذهبوا عنه بتأويل فاسد لأنهم لما دخلت عليهم الشبهة توهموا أن لذلك الكلام ضربا من التأويل يجوز معه للرؤساء لأنهم لما دخلت عليهم الشبهة توهموا أن لذلك الكلام ضربا من التأويل يجوز معه للرؤساء وقعت الفتنة واختلفت الكلمة . أن يختاروا إماما .. » (۱۷)

أما الشيعة الزيدية ، فلقد قالوا : إن النص لم يكن جليا ، وإنما كانت «النصوص على إمامته استدلالية ، وقد يخنى المراد بها على كثير من الناس ، ويلتبس الحال فيه ، والواجب فى مثل ذلك هو التنبيه على مواضع الاستدلال بها دون اظهار النكير . . والمقدم على خلافها غير مرتكب لكبيرة ولا مواقع لما علمه منكرا ، بل يجوز أن يلتبس عليه الأمر فيظن أنه مصيب فيما أقدم عليه ، فالحال فيه كالحال فيمن خالف في آيات الوعيد ، أو من أنكر كون القياس حجة شرعية ، وما جرى محرى ذلك مما يتطرق إليه الأشياء . . »(١٧٤)

<sup>(</sup>۱۷۲) (شرح نهج البلاغة) جـ ۲ ص۳۷.

<sup>(</sup>۱۷۳) (تلخيص الشاف) ج١ ق٢ ص١١٩.

<sup>(</sup>١٧٤) (النقض على صاحب مجموع المحيط) اللوحة ٢٢٨ ب.

هذا هو موقف الشيعة من الصحابة الذين أخروا عليا عن تولى الإمامة بعد وفاة الرسول وهو موقف يتراوح بين : التكفير ، والاتهام بالتآمر ، وبين الوقوع فى خطأ سببه التأويل الفاسد الناشئ من الشبهة أو العدول عن الصواب للالتباس .

## ٣ ـ آية : (وإن تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين) :

ومن الشيعة الإمامية من يذهب فى الاستدلال على النص ، من القرآن ، إلى الإستشهاد بآية : « وإن تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين ، والملائكة بعد ذلك ظهير ، (١٧٥) . فيقولون : إن المراد بصالح المؤمنين هو على بن ابى طالب ، أى أنهم يجعلونه مولى للرسول ، كما أن الله مولاه وجبريل مولاه ، فهم من قبل قد قالوا : إنه منصوص عليه بدليل وصفه بأنه : مولى المؤمنين ، وهاهم يغالون فيقولون : إنه مولى الرسول .

والمعتزلة يتعقبون رأى الشيعة هذا بالنقض والتفنيد .. فيقولون إن معنى الولاية هو النصرة في الدين ، بدليل العطف على ولاية الله وولاية جبريل للرسول ، والإمامة والإمارة غير واردتين في حق الله ولا في حق جبريل ، فكذلك ولاية صالح المؤمنين .. ويدل على ذلك أيضا أنها أى هذه الولاية \_ ثابتة في الوقت وقائمة في الحال ، فلو تعدت النصرة في الدين إلى إمارة المؤمنين وإمامتهم كان على اماما للرسول في حياته فضلا عن إمامته للمسلمين في حياة رسولهم ، وهو ما لم يقل به أحد حتى من الشيعة أنفسهم .. كما أن قوله تعالى بعد ذلك : (والملائكة بعد ذلك ظهير) يرشح أن المراد هو النصرة والمؤازرة في الدين .

ثم إن سياق الآية وسبب نزولها يشهدان لتفسير المعتزلة دون تفسير الشيعة لها، فلقد نزلت عندما أفشى بعض أزواج النبي سره، فأنبأ الله نبيه، وقال لهن: (إن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما، وإن تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه..) الآية.. فالحديث عن تأييده ونصره، لا عن الإمامة وإمارة على للمؤمنين.

والمعتزلة ينقضون قول الشيعة ، على هذا النحو ، حين يسلمون جدلا أن المراد بَـ « صالح المؤمنين » هو على بن أبى طالب ، ولكنهم لا يسلمون بذلك إلا جدلا فقط ، إذ يعودون ويقولون : إن الاليق ألا يراد بصالح المؤمنين فرد واحد ، وإنما الأليق أن يكون المراد الجمع ، ولقد سقطت واو الجماعة ، اذ أصل الكلمة (صالحو المؤمنين) كما سقطت من مثل

<sup>(</sup>١٧٥) التحريم: ٤.

قوله تعالى: (يوم يدع الداع إلى شيء نكر) (١٧٦)، وقوله: (ويدع الإنسان بالشر دعاءه بالحير) (١٧٧)، وقوله (ويمح الله الباطل) (١٧٨)، فالواو ثابتة في حكم الخطاب، وإن تكن قد سقطت في اللفظ لما جاورت الألف واللام، لالتقاء الساكنين، ثم أجرى الخط في المصاحف ذلك المجرى. يقول بهذا الرأى من المعتزلة واحد من أبرز مفسرى القرآن عندهم هو أبو مسلم محمد بن بحر الأصفهاني (المتوفي سنة ٣٢٢هـ)، كما يقول أبو هاشم الجبائي: «إن الآية لا تليق إلا بالجمع، لأنه تعالى بين لهم عظم حال الرسول عليه السلام بنصرة الغير ومظاهرته، ولابد من أن يكون الجمع فيه، فقوله: (وصالح المؤمنين) بمعنى قوله: والمؤمنون الصالحون» (١٧٩).

فالآية لا تشهد لدعوى النص ، سواء أكان( صالح المؤمنين ) هو الإمام على ، أم كان المراد به ، المؤمنون الصالحون .

# ٧ ـ آية ﴿ فَقُلُّ : تَعَالُوا نَدَعَ أَبِنَاءَنَا وَأَبِنَاءَكُمْ وَنَسَاءَكُمْ وَأَنْفُسِنَا وَأَنْفُسِكُمْ ... ﴾ :

ومن الشيعة من احتج على إمامة على عقب الرسول بهذه الآية ، التى عرفت باسم آية المباهلة ، والتى يقول الله سبحانه فيها : (فمن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ، ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين) (۱۸۰۰) فيقولون إنها لما نزلت جمع الرسول عليا وفاطمة والحسن والحسين ، فهؤلاء من نفس الرسول ، وبذلك يثبت الفضل لعلى ، فضلا يلى فضل الرسول ، وذلك يثبت له الإمامة بعده دون انقطاع ... ولكن المعتزلة ينقضون ذلك الرأى بقولهم : إنه حتى لو سلمنا برواية قصة المباهلة كها تذكرها الشيعة فإن الذي يثبت هو فضل على ، والإمامة تجوز للمفضول ، ثم إن الذين دعوا هنا قد دعوا بوصفهم من نسب الرسول ، بصرف النظر عن صلاحهم للإمامة من عدم صلاحهم ، ففاطمة لا تصلح لها ، والحسن والحسين كانا طفلين يومئذ .. ثم إن هناك من يقول إن عليا لم يكن حاضرا يوم المباهلة هذا .. فني كل الحالات ليس هناك ما يرشح عليا للإمامة في هذه الآية ، فضلا عن أن يكون نصا على إمامته . (۱۸۸)

<sup>(</sup>۱۸۰) آل عمران : ۹۱.

<sup>(</sup>۱۷٦) القمر: ٦.

<sup>(</sup>۱۸۱) (المغني) ج.٢ ق. ، ص١٤٢.

<sup>(</sup>١٧٧) الإسراء : ١١ .

<sup>(</sup>۱۷۸) الشورى: ۲٤.

<sup>(</sup>۱۷۹) (المغنی) جـ۲۱ ق۱ ص۱۳۹–۱۶۲.

#### ٨\_ أحاديث آحاد:

أخذ الشيعة يسرفون فى وضع الأحاديث التى تتحدث عن النص والتعيين لعلى فى الإمامة ، كلما نقض خصومهم ، وبخاصة المعتزلة ، ما استندوا إليه من تفسير لبعض الآيات وتأويل لبعض الاحاديث ، فنى البداية لم يكونوا يذكرون كأدلة لهم ، سوى : آية : (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا ) ... وحديث الغدير، وحديث : «أنت منى بمنزلة هارون من موسى » .. ومنهم من يقر ذلك فيقول على وجه الحصر : «إن النص الذى ندعيه هو ما تقدم ذكره من الآية والخبرين .. » (١٨٢)

ولكن ، كما يقول إمام الحرمين الجويني ، فإن « من الإمامية من استشعر الخزى وأيس من إدعاء النص القاطع الذى لا يحتمل التأويل ، وتشبث بأخبار نقلها آحاد غير اثن اثن الذى الأحاديث التي رواها آحاد ، أو لم ترد إلا في المصادر الشيعية ، ولقد تعقبها المعتزلة بالنقض والتفنيد .. ومنها مثلا :

#### (أ) حديث: لو كنت مستخلفا:

والشيعة ينسبونه إلى أم سلمة ، زوج الرسول ، ويقولون : إن أبا بكر وعمر قد دخلا على الرسول فقالا : يا رسول الله ، إننا لا ندرى قدر ما تصحبنا فلو أعلمتنا من يستخلف علينا ليكون لنا بعدك مفزعا ؟ \_ وكان على بمقربة من المجلس يخصف للرسول نعله ، وأم سلمة وعائشة خلف الحجاب \_ فقال الرسول لهما : «أما إلى قد أرى مكانه ، ولو فعلت لتفرقتم عنه كما تفرقت بنو اسرائيل عن هارون بن عمران » فسكتا ، ثم خرجا .. فسألت عائشة الرسول من كنت مستخلفا ؟ فقال : «خاصف النعل .. » (١٨٤) .

والمعتزلة تنكرأن يكون هذا الحديث ـ حتى لو صح ـ نصا فى إمامة على ، « لأن الرسول لم يقل : قد استخلفته ، وإنما قال : لو قد استخلفت أحدا لاستخلفته . وذلك لا يقتضى حصول الاستخلاف (١٨٥) .

<sup>(</sup>١٨٢) (النقض على صاحب مجموع المحيط) اللوحة ٢٢٧أ.

<sup>(</sup>١٨٣) (كتاب الإرشاد) ص ٤٢١.

<sup>(</sup>١٨٤) (شرح نهج البلاغة) ج٦ ص٢١٧ ، ٢١٨.

<sup>(</sup>١٨٥) المصدر السابق. ج٦ ص٢١٨، ٢١٩.

ونحن نرى أن هذا الحديث \_ لو صح \_ يصبح حجة ضد فكر الشيعة فى النص على الإمامة ، لا حجة لهم ، لأن قولهم بالنص إنما بنوه على أنه هو السبيل لوحدة الامة خلف إمام يعينه الله ، وفى ذلك تجنب الفرقة والاختلاف اللذين لابد وأن يحدثا إذا سلكنا للإمامة سبيل الإختيار ، فهذا الحديث يقول : إن النص هو الذي سيوجد الفرقة والاختلاف فى الامة ..! ثم .. إنهم يقيسون كثيرا على تراث بنى اسرائيل فى الإمامة والحكم ، وها هو الحديث الذي يستدلون به يؤكد أن تجربة بنى إسرائيل كان النص فيها مبعثا للفرقة والاختلاف ، لا مصدرا للوحدة والاتفاق ..

فهذا الحديث ، إذا لم يصح ، فلن يفيدهم ، وإذا صح أضر بحجتهم وموقفهم .

#### (ب) حديث: المؤاخاة:

ومن الشيعة من استدل على النص بما حدث من المؤاخاة بين على والرسول بعد الهجرة إلى المدينة ، فرأوا أن اختصاص الرسول عليا بمؤاخاته إنما يحمل معنى أزيد مما تقتضيه الأخوة فى الدين والمعونة على تكاليف الحياة فى المجتمع الجديد .. ولكن المعتزلة ينكرون أن يكون لتلك المؤاخاة دلالة تتعدى دلالتها العامة ، وهي قد حدثت بين المهاجرين والأنصار ، وأقصى ما يستفاد من المؤاخاة بين على والرسول ، هو إثبات الفضل لعلى ، وهو أمر مختلف عن موضوع الإمامة والنص عليها كل الاختلاف (١٨٦) .

#### (جه) أحاديث لا تفيد سوى الفضل:

كما استدل الشيعة على النص بمجموعة من الأحاديث التى انفردوا بروايتها .. من مثل : «إنه سيد المسلمين ، وإمام المتقين ، وقائد الغر المحجلين » و « هذا ولى كل مؤمن من بعدى » «وإن عليا منى وأنا منه ، وهو ولى كل مؤمن ومؤمنة » ..

كما زعموا أن الرسول قال لبعض أصحابه : « سلموا على على بإمرة المؤمنين » . .

وأبو على الحبائي يقول عن هذه الأحاديث : « إن هذه الاخبار لم تثبت من وجه يوجب العلم ، فلا يصح الاعتاد عليها في إثبات نص ، وإن ادعاءهم فيها أو في بعضها أنها ثابتة في

<sup>(</sup>۱۸۲) (المغني) جُ٢٠ ق١ ص١٨٥، ١٨٦.

التواتر لا يصح ، لأن للتواتر شرائط ليست حاصلة فيها .. ولا يمكنهم ذلك بأن يقولوا : إن الشيعة قد طبقت البلاد عصرا بعد عصر ، وحالا بعد حال ، فروايتها يجب أن تبلغ حد التواتر ، لأن الخبر لا يصير داخلا فى حد التواتر بهذه الطريقة دون أن يتبين حصوله فيها على شرائط التواتر ... وإن لمن خالف الشيعة أن يدعو مثل ذلك فى النص على أبى بكر ، لأن أصحاب الحديث فيهم كثرة .. فادعاء النص لا يمكن اثباته إلا حديثا ، أما فى الأعصار القديمة فذلك متعذر .. ولم يكن لعلى شيعة ومتعصبون يدعون النص ، كأبى ذر وعار ومقداد وسلمان ... وإنما يمكن انقطاعهم إليه وقولهم بفضله وبأنه حقيق بالإمامة وبأنه قد كان يجب أن لا يعدل عن رأيه .. فأما ادعاء غير ذلك فبعيد ... والشيعة إن رضوا لانفسهم فى إثبات النص ، أن يعتمدوا على مثل هذه الأخبار فالمروى من الاخبار الدالة على أن عليا لم يستخلف أظهر من ذلك ، لأنه قد روى عن أبى وائل والحكم عن على أنه قيل له : ألا توصى ؟ قال : ما أوصى رسول الله فأوصى ، ولكن إن أراد الله بالناس خيرا استجمعهم على خيرهم كا جمعهم بعد نبيهم على خيرهم ، أبى بكر ... » (١٨٥) .

ثم إن الكثير من هذه الأخبار ، غير الثابتة ، لا تفيد النص بالإمامة .. فإمام المتقين : يراد به التقوى والصلاح ، والإمام ، بالمعنى المراد ، كما يكون إماما للمتقين من الناس فهو إمام لغير المتقين أيضا .. وباقيها يدخل فى باب الفضل والتفضيل ... وأما القول بأنه قد طلب من أصحابه أن يسلموا على على بإمرة المؤمنين ، فهو مما لا يصح ، لان فى ذلك إثباته اماما فى حضرة الرسول وحياته ، وذلك مستحيل بالإجاع (١٨٨) ..

## ٩ ـ عبارة سلمان : أصبتم الحق وأحطأتم المعدن :

ولما احتج خصوم الشيعة عليهم بأن القول بالنص لا سند له من السلف ، ولم يقل به أحد منهم ، حتى من زعموهم شيعة لعلى من الصحابة مثل : أبى ذر ، والمقداد ، وسلمان ، فإنهم قد بايعوا أبا بكر ، وتولوا له ولعمر البلاد والأعمال ، ولم يرد عنهم فى النص على على قول مأثور .. لما كان ذلك ، نسبت الشيعة إلى سلمان الفارسي قولا قد يوهم بقوله بالنص على على فقالوا : إن سلمان قد قال عندما علم نبأ البيعة لابى بكر : «أصبتم الحق وأخطأتم المعدن ! ».

<sup>(</sup>١٨٧) المصدر السابق ، جـ ٢٠ ق.١ ص ١٨٧ ، ١٨٨ .

<sup>(</sup>١٨٨) المصدر السابق، جـ٢٠ ق١ ص١٩١.

غير أن عبارة سلمان ربما قصد إلى أن جعل الإمامة فى بيت النبوة يوقف أطاَع « ذؤبان العرب ودهاة العجم » فى منصها . .

والذي رآه الحاحظ دقيق فيما يتعلق « بذؤبان العرب » ، أما دهاة العجم فما كان لسلمان أن يخشى على الإمامة منهم يومئلًا ، ولم تكن بلادهم قد فتحت بعد .

والذى أرجحة هو أن تفسير الجاحظ لقول سلمان وتفضيله أن تكون الإمارة وراثة فى بيت النبوة ومعدنها ، تفسيره لذلك القول كأثر من آثار الفكر السياسي الفارسي الملكي الذي عرفه سلمان من قبل وتأثر به ، هو أحسن التفسيرات .. يقول الجاحظ : « ... وسلمان رجل فارسي ... كان شاهد كسرى ، فتوهم أن حكم الكتاب والسنة كحكم تدبير السر (١٨٩) والقائمين بالملك ، فإنما تكلم على عادته وتربيته » .

ثم يتطرق الجاحظ إلى الحديث عن أن مضمون النظام الملكى الفارسي ، من الناحية الطبقية والاجتاعية ، مختلف عن مضمون الخلافة الشورية الإسلامية ، وأن الوراثة التي عناها سلمان كانت حديثا عن نظام غريب تماما عن النظام الذي أقامه المسلمون يوم بايعوا أبا بكر يقول الجاحظ: لقد كان سلمان « في قوم قد ساسوا الناس سياسة ورتبوها ترتيبا يقطع عن الطمع في الملك بآيين (١٩٠) لم يجعلوا للصانع أن ينتقل من صناعته إلى الكتابة ، ولم يجعلوا للكاتب أن ينتقل من كتابته إلى القيادة ، ولم يجعلوا لابنائهم إلا مثل ماكان لآبائهم ... وإنما حسن هذا في ملكهم اذ كان بالرأى والغلبة ... وسبيل الإمامة غير هذا ... » .

ثم ينهى الجاحظ رده على الذين يلتمسون عند سلمان الدليل على النص، فيقول لهم: إن حديث سلمان عن وراثة الحلافة وعن بقائها «فى بيت النبى، وعلى التوارث، الأقرب فالأقرب» وهو «حجة للعباسية لا للعلوية»، فعلى الوراثة اعتمدت الراوندية فى قولها بأحقية العباس عم الرسول (١٩١١).

فليس في قول سلمان ما يفيد القائلين بالنص في قليل أو كثير..

华 华 ※

<sup>(</sup>١٨٩) كلمة فارسية ، معناها : القائد والرئيس . (وتضبط بفتح السين مشددة) .

<sup>(</sup>١٩٠) الآيين : كلمة فارسية ، معناها : القانون .

<sup>(</sup>١٩١) (العثانية) ص١٨٦، ١٨٧.

وهكذا نصل إلى الغاية من تتبع المعتزلة بالنقض والتفنيد لما ساقه الشيعة من أدلة سمعية على النص والتعيين ، ويعبر الجاحظ عن قوة حجج المعتزلة في هذا المقام عندما يقول « ولقد نفضنا القرآن من أوله إلى آخره ، فلم نجد فيه آية تنص على إمامة ، ولا أنها إذ لم تنص كانت دالمة عند النظر والتفكير ، ولا أنها إذ لم تدل بالنظر والتفكير وكان ظاهر لفظها غير ذلك على ما قلتم كان أصحاب التأويل والتفسير مطبقين على أن الله أراد به إمامة فلان .. وإن تركوا الكتباب وأضربوا عن الإجاع ، واحتجوا بالرواية ، فما أحد أجحد لها ولا أرد لمعرفتها منهم ، مع أن رواية غيرهم أكثر ، وعلى ألسنة أصحاب الحديث أظهر . ولو كانت روايتهم ورواية خصومهم سواء ماكان تأويلهم بأقطع لتأويل خصومهم من تأويل خصومهم لتأويلهم . مع أن الحديث الناب في إن كان يحتمل ضروب التأويل فغلط في حق ذلك من باطله رجل فليس بكافر ولا مكابر لأن ذلك الحديث لوكان صحيحا لم يكن بأبين من القرآن ولا أوضح . وقد يختلف الناس في تأويله ولا يكفرون ولا يكابرون ، فكيف يكفر من غلط في تأويل حديث لوكان رده لم يكن تأبيد عندهم إلا من قبل الرواية فقد أفلح خصم عاصيا ؟.. وإن كانت إمامة على لا تثبت عندهم إلا من قبل الرواية فقد أفلح خصم الرافضة ، واستراح مع كد المنازعة » (١٩٢١).

هكذا نقض المُعتزلة الأدلة السمعية التي ساقتها الشيعة على أن هناك نصا وتعيينا في الإمامة و امارة المؤمنين .

### الاستدلال بالعقل على النص

ولم يقف الحدل بين المعتزلة والشيعة حول طريق الإمامة: أهو النص ؟ أم الاختيار؟ عند الأدلة السمعية فقط ، بل امتد إلى ميدان الاستدلال العقلى أيضا .. ذلك أن الشيعة ، فى مجموعها ، تيار فكرى له فى التفكير العقلى والاشتغال بالفلسفة قدم راسخة ويد طولى .. وليس الشيعة كأصحاب الحديث الذين ينفرون من التفكير العقلى وحجج العقل والاعتاد على التأويل ، بل إنهم ربما سلكوا طريق العقل إلى ميدان التأويل ، فأوغلوا فيه ايغالا ابتعد بهم عن المعقول ؟ .. ولولا الاختلاف حول النص على الإمامة لما كان هناك فرق بين المعتزلة وبين ذلك القطاع العريض من الشيعة الذين يقولون بالعدل والتوحيد .. فقدمهم الراسخة فى

<sup>(</sup>١٩٢) المصدر السابق. ص٢٧٣ ، ٢٧٦ ، ٢٧٧ .

المباحث العقلية جعلت من جدلهم العقلى للمعتزلة حول النص والتعيين فى الإمامة أمرا طبيعيـــا رغم منافاة موقفهم للعقل وبراهينه فى هذا المبحث بالذات ..

لذلك كان لزاما لاستكمال بحث الخلاف حول طريق الإمامة أن نعرض « للشبهات » العقلية التي أثارها الشيعة في هذا المقام ، ورد المعتزلة عليها وحججهم العقلية في تفنيدها . . وأهم هذه « الشبهات » .

### ١ ــ أيهما أسلم من الخطأ اختيار الله ؟ أم اختيار الناس ؟

إنطلق الشيعة في هذا المقام من مقولة : إن اختيار الله \_ وعلمه محيط وكلى \_ للناس إمامهم وأميرهم هو أسلم لهم من الخطأ والزلل اللذين يتعرضون لهما إذا ماوكل إليهم أمر هذا الاختيار .. ورد المعتزلة على هذه الشبهة بأن تلك القاعدة ليست متبعة ولا مطردة ، لأنه لو كان كل صعب ومشكل من الأمور يتولى الله إنجازه وتقريره وإعلان بيانه نيابة عن البشر لما كانت هناك كلفة في التكليف ودواع للنظر وكدح العقول وكد الملكات ، ثم إن القضايا الغامضة المشكلة والمتشابهة كثيرة جدا ، مثل التعديل والتجوير ، والتشبيه .. الخ .. الخ وهي قضايا قد وكل الأمر فيها للبشر ، يبحثون ويختلفون ويختارون مواقعهم الفكرية ، ولم يقل أحد : لقد كان الأسلم أن يبسط الله هذه المسائل بسطا يربح البشر من الاختلاف فيها والكدح والاجتهاد في النظر بمعضلاتها .. وكما يقول المعتزلة : إنه « إنما يحكم بهذا وأشباهه على الله من والاجتهاد في النظر بمعضلاتها .. وكما يقول المعتزلة : إنه « إنما يحكم بهذا وأشباهه على الله من نفوسهم ، وخالف أهواءهم لسقط الامتحان ، وبطل الاختبار ، إذ لم يكن هناك حلاوة تجتنب ، ومرارة ترتكب ، ولذيذ يؤخر وكريه يقدم .. (١٩٣٠) .. تلك واحدة من الشبهات ..

## ٢ ـ أيهما خير للناس : أن يختاروا لأنفسهم ؟ أم أن يختار لهم الرسول ؟

ويبدو أن الشيعة قد راموا احراج المعتزلة ، الذين يقولون بوجوب الصلاح والأصلح على الله لعباده ، فسألوهم : أيهماكان خيرا للناس : أن يختاروا لأنفسهم إماما ؟ أم أن يختار لهم الإمام رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟؟ .. ولكن المعتزلة في جوابهم اعتمدوا على أن اختيار الرسول لم يثبت ، فالثابت إذا هو أنه لم يختر للناس إماما ، فيكون فعل الرسول ، أي عدم

<sup>(</sup>١٩٣) المصدر السابق. ص ٢٧١، ٢٧٢.

آختياره ، هو الأصلح ، اذ لو علم أن الأصلح فى أن يختار لهم لفعل .. ولعل الحديث الذى سبق واستدل به الشيعة ، وهو : « لو كنت مستخلفا أحداً لاستخلفت عليا » يشهد ــ إن صح ــ للمعتزلة فى هذا المقام ، لانه يدل على أن الرسول قد علم أن الاصلح والاخير هو ترك الاختيار للناس دون نص أو تعيين . .

والحاحظ يجيب على شبهة الشيعة هذه ، فيقول : إنه « لوكان النبي قد اختاره لهم لقد. كان ذلك خيرا لهم من اختيارهم لأنفسهم ، فإذ لم يختره ، فقد دل تركه الاختيار على أن تركه الاختيار لهم خير لهم اذكان قد اختار الترك دون الاختيار ، وترك الاختيار ربما كان اختيارا وهو في هذا الموضع اختيار ، لأن النبي لم يكن ليختار لهم ترك النص والتسمية إلا وترك النص والتسمية خير من النص والتسمية .. » (١٩٤).

والقاضى عبد الجبار يضيف حججا أخرى إلى ما قاله الجاحظ ، فيقول : إنه ليس هناك ما يمنع من أن يكون العلم المكتسب ، مثلا ، أصلح من العلم الضروري «كما لا يمتنع فى الاجتهاد أن يكون أصلح من الخلى ، والأمر في النص الخنى أن يكون أصلح من الجلى ، والأمر في ذلك موقوف على الدلالة ».

وأنه لو جازت شبهة الشيعة هذه لكان واجبا على الله سبحانه أن يختار وينصب الأمير والحاكم وغيرهما . . وذلك ظاهر البطلان (١٩٥) .

وذلك فضلاً عما فى أختيار الترك وإيثار اطلاق الحرية لعقول الناس فى أمور حكمهم وسياستهم من اختيار أكثر الطرق المحققة لخير الناس أمنا وصلاحا ، كما أثبتت وتثبت تجارب الأمم عبر تاريخها الطويل.

وتلك شبهة ثانية من شبهات القائلين بالنص ..

### ٣ ـ كيف يستطيع من يجهل تمييز من يعلم ؟؟ :

إنطلق الشيعة في تقرير شبهتهم هذه مر منطلقهم القائل : إن الإمام لابد من أن « يكون عالم بجميع الأحكام ، حتى لا يشذ عنه شيء منها » . وإذا كان حاله كذلك فيكف يحكم

<sup>(</sup>١٩٤) المصدر السابق. ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>١٩٥) (المغني) جـ ٢٠ ق.١ ص٣١٣، ٣١٤.

الناس الذين لم يبلغوا فى أنواع العلم مبلغه على مدى علمه بهذه العلوم ، إن اختيار من يبلغ فى هذه العلوم ذلك المدى يتطلب أن يكون الذين يختارونه على معرفة بهذه العلوم جميعها حتى يحكموا على مدى علمه فيها ، فيكون اختيارهم على أساس ، ولما كانت معرفة ذلك بالنسبة لمن يوكل إليهم الاختيار « لا تصح إلا بامتداد الأوقات ، وبالتجربة والامتحان ، فإذا لم يمكن وقوف أحد من الأمة عليه ، لم يجز أن يكلفوا الإجتهاد فى ذلك والاختيار ، فلابد من النص .. »

تلك شبهة الشيعة .. ولكن المعتزلة ينقضونها برفض مقدماتها ، فهم ينكرون أن يكون مطلوبا في الإمام العلم بجميع الأحكام حتى لا يشذ عنه شيء منها .. لأنه ، عند المعتزلة ، لا يتفرد ولا ينفرد بالسلطة والسلطان من دون الناس حتى نتطلب منه العلم بكل شيء والشيعة إنما وقعوا في هذا الأمر لقولهم بعصمة الإمام وما يقول به المعتزلة هو أن الإمام يستطيع النهوض على فوض إليه دون هذا العلم الشامل الذي يتحدث الشيعة عن ضرورة توافره فيه فهو يبحث ويستدل حالا بعد حال بتجدد الأحداث وتوالى الدواعي .. وهو يجتهد ، لأنه لابد وأن يكون محتهدا .. ثم هو يرجع إلى رأى الناس ، ويراجع العلماء ، ويستشير ذوى الرأى والاختصاص .. بل هو مكلف ، عقلا ، بقبول آراء العلماء وذوى الرأى والاختصاص والمختم بمقتضاها «كما يقول كثير من الناس في حكم الحاكم .. وكما في باب الفتوى ..» .. والحكم بمقتضاها «كما يقول كثير من الناس في حكم الحاكم .. وكما في باب الفتوى ..» .. الأحكام هو أمر غير وارد ، بل وغير ممكن ومتى كان الأمر كذلك أصبح في استطاعة الناس المكاتهم على علمه ، على الجملة ، وتقدير الأصلح لمنصب الإمامة من بين من ترشحهم ملكاتهم وقدراتهم لها فتسقط بذلك الشبهة الثالثة من شبه الشيعة العقلية .

#### ٤ ـ لو لم يكن الرسول هو الذي استخلفه لما سمي « خليفة رسول الله »

احتج الشيعة بأن إطلاق لقب حليفة رسول الله على الإمام ، يوجب أن يكون مستخلفا من قبل الرسول ، لأن استخلافه وتنصيبه لوكانا من جهة الأمة لكان حليفة للأمة ، ولم يحدث أن تلقب الخليفة بلقب خليفة الأمة ..

<sup>(</sup>۱۹۳) (المغني) جـ۲۰ ق1 ص١٠٣ـــ١٠ .

ولقد أجاب المعتزلة بأنه لا تناقض بين أن تختار الأمة خليفتها وبين أن يلقب بخليفة رسول الله ، ذلك أن ما نهض به الرسول فى هذا المقام هو أنه أمر أمته أن يستخلفوا من كان على صفة مخصوصة ، فإذا أختاروا إمامهم كانوا قد أدوا ما أمرهم به رسولهم ، وعندئذ تصح إضافة الاستخلاف لمن أمر بالاستخلاف، أى للرسول، كما هو الحال إذا أمر أحدنا آخر أن يقيم عنه وكيلا ، فإن الوكيل ينسب للأول ، الآمر بإقامة الوكيل ، مع أن الذى أقام الوكيل واختاره سواه ، وكما اذا طلب المريض من آخر أن يعين ويختار له وصيا ، فإن الوصى ينسب إلى المريض لا إلى من اختاره .. فالتسمية لا تنهض دليلا على أن الاستخلاف قد حدث من الرسول عليه الصلاة والسلام (١٩٧٠) ..

ونحن نضيف: أن العدول من قبل عمر بن الخطاب عن لقب « خليفة رسول الله » إلى لقب « أمير المؤمنين » ، ربماكان من دواعيه إرادة التأكيد على أن الربط بين هذا المنصب وبين الأمة هو الأساس ، وليس بين المنصب وبين الرسول عليه الصلاة والسلام ، وفى إطلاق لقب « أمير المؤمنين » على الخليفة ما يرشح اختيار المؤمنين له ، ولا يستطيع الشيعة أن ينكروا أن عليا تلقب بهذا اللقب ، بل إنهم يقولون إن الله هو الذي لقبه به .

ورَبَمَا عرضت الشيعة شبهتها تلك عرضا آخر ، أو من زاوية أخرى ، فقالت : إن الامة لو كانت هي التي تستخلف الإمام لكان خليفة لها على نفسها ، فلا يجوز له أن يحكم عليها ، كما لا يجوز أن يحكم الإنسان على نفسه ..

والمعتزلة يقولون إن هذا العرض الجديد لتلك الشبهة لا يضمن لها القوة أو الصمود ، لأن الإمام ، مثلا ، قد يطلب من أحد أمرائه على إقليم من الأقاليم ، مثلا ، أن يعتزل عمله ، وأن يختار من يحل محله في هذا العمل ، وعند ذلك يكون الأمير الجديد ، منسوبا في التعيين للإمام ، لا للأمير المعزول ، كما أن حكمه يكون نافذا على الأمير المعزول ، رغم أنه هو الذي قام باختياره .

والمسلمون فى يومَ «مؤتة» قد اختاروا خالد بن الوليد أميرا عليهم ، ومع ذلك كانوا خاضعين لقيادته منفذين لأمره ، وكان ، وهو المختار منهم ، أمير رسول الله على جيش

<sup>(</sup>١٩٧) المصدر السابق. جـ٢٠ ق١ ص٣١٦، ٣٥٥.

« مؤتة » ، وأيضا أمير هذا الجيش .. فاختيار الأمة للإمام لا يمنع من أن يكون حاكما عليها وفيها (١٩٨) .

ذلك رأى المعتزلة في هذه الشبهة الرابعة .

#### ٥ ــ لو جاز للأمة أن تختار الإمام لجاز لها أن تتولى مهامه :

قال الشيعة : إن فى القول بجواز اختيار فريق من الامة لامامها ما يجوز أن يقوم هذا الفريق بمهام الإمام ومسئولياته ، «لأن من جعل غيره يتولى بعض الأمور ، فأن يجوز أن يتولاها بنفسه أولى ، ولو جاز لهم ذلك لاستغنوا عن الإمام ، فصار إثبات الإمام بالاختيار يوجب الغنى عن الإمام ، فبطل ذلك ».

والمعتزلة ينكرون تلك الشبهة بتقريرهم عدة حقائق ، أهمها :

أولا: أنه إذا كانت هذه الدعوى مستندة إلى العقل ومقتضياته ، فهى غير ملزمة للمعتزلة الله الله عند الإمامة طريقه العقل ، ويقولون بدلا من ذلك إن طريق وجوبها هو السمع ..

ثانيا : أنه ليس في السمع ما يمكن أن تستند إليه هذه الدعوى ، والشيعة لم يقدموا دليلا سمعيا يستندون إليه في القول بها ..

ثالثا: أن مهام الإمام ومسئولياته ليست حراما كلها على الأمة التي تختاره ، بل إن الكثير من هذه المسئوليات ينهض بها الإمام كما تنهض بها الأمة ، وأن دورها في أمور مثل: الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، والجهاد ، وقع الظلم ، ومحاربة أهل البغى والخارجين على السلطة العادلة ، وقسمة الفيء والعنيمة .. الخ .. أن دور الامة في ذلك واضح لا يلغيه قيام الإمام بهذه الأمور ، فليس هناك احتكار من قبل الإمام ، بعد تنصيبه ، لهذه الأمور .

رابعا : أن الشرع لا يمنع من أن تكون للمعقود له حقوق ومهام لا يتمتع بها العاقد ك والدليل على ذلك أن ولى المرأة الذي يتولى عقدة نكاحها ، هو الذي يملكها لزوجها ، ومع

<sup>(</sup>١٩٨) المصدر السابق. جـ٢٠ ق١ ص٣١٤.

ذلك فللزوج فيها حقوق ليست للعاقد ، بل لا يجوز للعاقد أن يمارسها أو يتمتع بها .. وعلى ذلك يقاس أمر العاقدين للإمام ، عندما تصبح له من الحقوق ، بعقدهم ، ماليس لهم هم رغم توليه بواسطة عقدهم له .

خامسا: أن للإمام من الخصائص ما ليس للعاقدين له ، إذ تشترط فيه شروط ليست مشترطة فيهم ، وذلك يعطيه من الميزات ، ومن ثم من الحقوق فى أمور الأمة ، ماليس لهم ...

سادسا: أن الإمام يكتسب حقوقه والانفراد بالقيام بمهامه دون الناس من باب الضرورة القاضية بتحديد المسئولية والاختصاص.. فن الأمور ما يتوقف الحكم فيها على اجتهاد الواحد، حتى تتحد المسئولية عن التنفيذ، وهو مالا يتوافر في حال الجهاعة التي تشيع بينها المسئولية وتتعدد الاجتهادات.. (١٩٩١)

ذلك هو رد المعتزلة على هذه الشبهة الخامسة .

#### 7 ـ لو جاز أن يكون الاختيار للأمة ، لامكن أن تختار إماما يظهر الإسلام ويبطن الكفر :

قال الشيعة : إنه لا سبيل إلى تنصيب إمام يوافق باطنه ظاهره . ويضمن الناس أنه لا يبطن كفرا أو فسقا بيها هو يعلن الإسلام والصلاح ، إلا أن يكون تنصيبه من طريق من يعلم السرائر والبواطن ، وهو الله سبحانه ، ولذلك فإن النص هو السبيل لذلك وليس الاختيار .

ولم ينكر المعتزلة جواز أن تحتار الأمة من يبطن الكفر أو الفسق ويظهر الإسلام إماما لها .. ولكنهم قالوا: إن المطلوب هو التأكد من ظاهر الإنسان، وسلوكه، وتوافر شروط الإمامة فيه ، ومادامت هناك مراقبة ومحاسبة فإن ظهور الكفر أو الفسق عليه يوجب خلعه والخروج عليه ، والأمة لا تطالب بأكثر من هذا ، ولا يجب عليها أن تعلم عن باطن الإمام شيئا ، كما لا يجب عليها شيء من ذلك في الامير والحاكم وسائر من يستعان بهم في أمور الدين .. (٢٠٠٠)

فهذا هو ردهم على الشبهة السادسة ..

<sup>(</sup>١٩٩) المصدر السابق. جـ٢٠ ق١ ص٣٠٦\_٣٠٩، ٣١٥.

<sup>(</sup>٢٠٠) المصدر السَّابق. جـ٢٠ ق١ ص٠٠٠، ٣٠٩.

#### ٧ ـ أن النص يمنع من تعدد الائمة بتعدد الجاعات التي تختار:

قال الشيعة ، إن حق اختيار الإمام إذا تقرر للناس ، فاختارت جماعة منهم إماما ، وأبت جماعة أخرى ذلك الاختيار فاختارت إماما آخر ، وهكذا ، فما المرجع والمصوب لاختيار فريق دون فريق ، طالما أن هذا الحق هو من حقوقهم جميعا ؟! .. أما النص والتعيين ففيهما ضمان ضد هذه المحاطر والمحاذير ..

ورد المعتزلة على هذه الشبهة بأن تلك المخاطر والمحاذير واردة وقائمة إذا كان حق الاختيار هو للأمة كلها ، بمعنى أن يكون فرض عين على كل فرد فيها ، لا ينجيه من اثم اهماله نهوض الآخرين به ، أما والامر ليس كذلك ، فإن الاختيار هو واجب جماعة مخصوصة تحوز ثقة الأمة وتمثلها ، ونهوضها بهذا الفرض الكفائى ، كما أنه يعنى الأمة من تبعة اهمال القيام بذلك الفرض ، فهو يقطع الطريق على أية جماعة تخرج على هذا الاختيار وتأبى الامتثال للإمام المختار .. فاختيار الجماعة المخصوصة ، المؤهلة والمستوفية للشروط ، هو المعتبر ، وهو الواجب النفاذ والإقرار ، وما عدا ذلك فهو خروج من الخارجين تجب محاربة المصرين عليه كما يحارب الخارج على السلطة الشرعية المعترف بها سواء بسواء .. (١٠٢)

ونحن نضيف فنتساءل : هل منعت عقيدة النص من تعدد فرق الشيعة ، الذين اختلفوا فى أشخاص الائمة حتى زاد تفرقهم وفاق تفرق أهل الاختيار ؟ (٢٠٢) .

تلك هي أهم الشبهات التي اعترض بها الشيعة على الاختيار كطريق لتنصيب الإمسام والتي استندوا في إيرادها إلى العقل ، وانطلقوا بها من منطلق عقلى ، وتلك هي ردود المعتزلة عليها ، وهي ردود استندوا في تقريرها وتحريرها إلى حجج العقل وبراهينه ، اذ ذلك هو المقام ، ولكل مقام مقال ، كما يقولون (٢٠٣) .

<sup>(</sup>٢٠١) المصدر السابق. ج٠٠ ق١ ص٣٠٠، ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢٠٢) لم تمنع عقيدة الشيعة فى النص من تعدد فرقهم ، بل لقد زادت فرقهم على فرق غيرهم من الفائلين بالاختيار . أنظر تعداد فرقهم فى (الفصل الأول) من (الباب الثاني) ، بالقسم الأول من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>۲۰۳) فى كتاب (منهاج الكرامة فى معرفة الإمامة) لابن المطهر الحلى يورد على عقيدة النص والوصية : خمس حجج عقلية ، وأربعين دليلا مستنبطا من القرآن ، واثنى عشر حديثا نبويا ، واثنى عشر دليلا من حياة على بن أبى طالب . ولكنها جميعا لا تخرج عن جوهر ما أوردناه من مصادر الشيعة التى تقدمت عصره . وانظر كتاب ابن المطهر فى الجزء الأول من (منهاج السنة) لابن تيمة . ص ١٤٥ – ١٩٧ (م) .

## على . . والحسن . . مع الاختيار

وبعد هذا العرض لحجيج الفرقاء الذين اختلفوا حول طريق الإمامة أهو النص ، أم الاختيار ؟ لعل أكثر الأمور حسما فى ترجيح كفة الاختيار على النص هى أن نعرض لرأى الإمام على والإمام الحسن فى هذا الموضوع ، وننظر فى فكرهما ، من خلال نصوصها هما وفى مقدمتها تلك النصوص التى جمعها الشيعة فى (نهج البلاغة ) على وجه الخصوص ، لنرى أكانا مع النص كطريق للإمامة ؟ أم كانا مع الاختيار!

ونحن إنما نختار أن نعرض لفكرهما بخاصة لأنهها وحدهما اللذان تقلدا منصب الإمام على نحو اعترف به كل الفرقاء الذين فرقت بينهم قضية الإمامة من أهل ملة الإسلام . . فلقد توليا امارة المؤمنين ، ومارسا سلطات السلطة الزمنية ، ولم يقف أمرهما عند حدود الإمامة الروحية لفرقة الشيعة خاصة ، كما كان حال غيرهما من أئمة الشيعة وزعماء أهل بيت الرسول عليه الصلاة والسلام .

والأمر الذي يلفت النظر في الفكر السياسي و « الدستورى » لعلى بن أبي طالب \_ إن جاز أن نستخدم هذا المصطلح \_ هو أنه لم يحتج على خصومه ، وهم كثيرون ، ولا على أنصاره إلا بما عليهم من حق البيعة ، وفي المواقف العديدة والخطب الكثيرة والرسائل المختلفة التي تحدث فيها عن شئونه مع خصومه وأنصاره بخصوص إمارة المؤمنين \_ وهي مواقف وخطب ورسائل دامت بدوام عهده ، لأنه كان عهد صراع كله \_ في كل تلك الحالات كان حديثه عن البيعه : فلقد ادخلوه في الأمر بالبيعة ، والذين نكثوا نكثوا البيعة ، وعلى الذين امتنعوا أن يتهضوا معه أداء لحق البيعة ولن يحلهم من بيعتهم له إلا حدث يأتيه ... فلو كانت هناك وصية ، أو كان هناك نص جلى أو خنى ، لسارع على إلى إعلانه كي يلزم خصومه به الحجة الدينية الدامغة ، وليس أمام والذين يقولون بالنص \_ وهم الذين جمعوا تراث على في (نهج البلاغة ) \_ إلا أن يتهموه هو الآخر بكتان النص والتعيين كها اتهموا أبا بكر وعمر وغيرهما من صحابة رسول الله .

وإذا جاز لهم القول بأنه لجأ إلى التقية ، فلم يذكر النص على نفسه زمن أبى بكر وعمر وعثمان فغير جائز أن يلجأ إليها وهو الأمير للمؤمنين . ونحن نورد هنا نصوص كلمات على التي تشهد بأن البيعة والاختيار والعقد هي السبيل الذي كان به أميرا للمؤمنين :

\*عقب وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام، ذهب العباس بن عبد المطلب إلى أبى بكر فسأله : « هل أوصاك رسول الله بشيء ؟ قال : لا .. ولقى العباس أيضا عمر ، فقال له مثل ذلك ، فقال عمر : لا ، فقال العباس لعلى : أمدد يدك أبايعك ويبايعك أهل بيتك ، فيقول الناس : عم رسول الله بايع ابن عم رسول الله فلا يختلف عليك اثنان ، فقال له على : أو يطمع ، ياعم ، فيها طامع غيرى (٢٠٤) .

#### شوري

فحديث العباس عن البيعة ، ولا شيء غيرها طريقاً للإمامة ، وعلى يقره على أن هذا هو طريقها ..

\* وعقب مقتل عثان بن عفان ، ذهب القوم إلى على « فقالوا : امدد يدك نبايعك ، فقال : ليس هذا إليكم ، هذا للمهاجرين والأنصار ، من أمره أولئك كان أميرا » . .

ثم جاءه «المهاجرون والأنصار فقالوا: امدد يدك نبايعك. فقال لهم: اختاروا غيرى تبايعونه وأبايعه، فلان أكون لكم وزيرا خير من أن أكون أميرا ، فعاودوه ، فقال لهم: إن عمر كان رجلا مباركا ، وقد جعلها شورى ، قالوا : فأنت من الشورى ، وقد رضيناك فقال : اختاروا غيرى ، فدفعهم ، فعادوا ، فقال : قد علمتم أنى أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم ، قالوا : قد رضيناك ، فدفعهم ، ومشى إلى طلحة والزبير فعرضها عليهما وقال : من شاء منكما بايعته فقالا : لا ، الناس بك أرضى ، فترددوا إليه ، وهو يأبى ويقول : اختاروا غيرى ، فيقال : إنهم اختلفوا إليه بعد مضى عثان ثمانية أيام .. » (٥٠٢) .. فلقد قتل عثان في الثامن عشر من ذى الحجة سنة ٣٥ هـ وبويع لعلى يوم الجمعة لخمس بقين من ذى الحجة.

فلا حديث هنا ــ سواء كان لعلى أو المهاجرين والأنصار أو العامة أو طلحة والزبير ــ إلا

<sup>(</sup>٢٠٤) (الإمامة والسياسة) جـ١ ص٥. و(شرح نهج البلاغة) ج١ ص١٦٠ ، ١٦١.

<sup>(</sup>٢٠٥) (تثبيت دلائل النبوة) حـ١ ص٢٨١.

<sup>(</sup>۲۰۱) (تاریخ الطبری). أحداث سنة ۳۰ هـ.

عن الشورى والبيعة والاختيار .. وهو يدفع الأمر عن نفسه دفعا يقطع بأن ليس هناك نص أو تعيين وإلا كان دافعا ورافضا لحكم رب العالمين .

 $\alpha$  وعندما قبل أن يلى أمرهم ، طلب أن تكون البيعة علنا ، وفى المسجد ، وقال لهم :  $\alpha$  فإن أبيتم على فإن بيعتى لا تكون سراً ولكن أخرج إلى المسجد فمن شاء أن يبايعنى فليبايعنى  $\alpha$  ( $\alpha$ ).

وقال :َ « إن كرهني رجل واحد من الناس لم أدخل في هذا الأمر » (٢٠٨) .

فالحديث ، كل الحديث ، هنا عن البيعة والرضا والاختيار . .

والشريف الرضى قد حقق وأثبت فى (نهج البلاغة ) خطبته التى خطبها يومثذ ، عندما أراد الناس بيعته ، وفيها يقول :

» « دعونی والتمسوا غیری .. واعلموا أنی إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم .. وإن تركتمونی فأنا كأحدكم ، ولعلی أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم ، وأنا لكم وزيرا خير لكم منی أميرا .. » (۲۰۹)

وليس هناك من يستطيع أن يزعم امكان صدور مثل هذا القول ممن له نص بإمامته قد ألزم الله ورسوله به الناس ..

« وهو يعود ، فيا بعد ، ليذكر الناس بأحداث ذلك اليوم وموقفه من طلبهم مبايعته فيقول : « وبسطتم يدى فكففتها ، ومددتموها فقبضتها ، ثم تداككتم (٢١٠) على تداك الإبل الهيم على حياضها يوم وردها ، حتى انقطعت النعل ، وسقط الرداء ، ، ووطئ الضعيسف وبلغ من سرور الناس ببيعتهم إياى أن ابتهج بها الصغير ، وهدج (٢١١) إليها الكبير ، وتحامل نحوها العليل ، وحسرت إليها الكعاب . (٢١٢)

فهم يطلبون بيعته ، وهو يمتنع عليهم ، ويدفعها عنه ، ثم كانت البيعه منهم له .. .

<sup>(</sup>۲۰۷) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص٢٠٤.

<sup>(</sup>۲۰۸) (شرح نهج البلاغة) جـ، ص۸.

<sup>(</sup>٢٠٩) (نهج البلاغة) ص١١٥، ١١٦.

<sup>(</sup>۲۱۰) أي ازدحمتم.

<sup>(</sup>۲۱۱) أي مشي مشية الضعيف.

<sup>(</sup>٢١٢) (نهج البلاغة) ص٧٧٧ (وهذا النص يوميء إلى مشاركة المرأة في البيعة لعلى؟!)

« وفى خطبته الشهيرة « بالشقشقية » يتحدث عن زهده فى إمارة المؤمنين ، فيقول : « ... أما والذى فلق الحبة ، وبرأ النسمة ، لولا حضور الحاضر – (أى حضور الذين بايعوه بالحلافة ) – وقيام الحجة بوجود الناصر ، وما أخذ الله على العلماء ألا يقاروا على كظة (٢١٣) ظالم ولا سغب مظلوم ، لألقيت حبلها على غاربها .. ولا لفيتم دنيا كم هذه أزهد عندى من عفطة (٢١٤) عنز .. » (٢١٥)

فأنى لمن نص الله على إمامته فى الكتاب وأعلن هذا النص رسوله فى السنة أن يتحدث عن القاء حبل الإمامة على غاربها ، اللهم إلا أن يكون رافضا أمر الله مستهينا بحقه ، وحاشا أن يكون ذلك هو الظن بالإمام على كرم الله وجهه . .

« وعندما ظهر خلاف طلحة والزبير له ، عاد يذكر الناس بأحداث يوم بيعتهم له ، وبما له فى عنق المخالفين من البيعة ، فقال فى إحدى خطبه : « . . لقد أستخرجتمونى ، أيها الناس ، من . بيتى ، فبايعتمونى على شين منى لامركم ، وفراسة تصدقنى ما فى قلوب كثير منكم ، وبايعنى هذان الرجلان ـ (أى طلحة والزبير) ـ فى أول من بايع ، تعلمون ذلك ، وقد نكثا وغدرا . . (٢١٦) .

ثم يكتب إلى طلحة والزبيركتابا يحمله إليهما رسوله عمران بن الحصين ، يقول لهافيه : «أما بعد ، فقد علمتا ، وإن كتمتا ، أنى لم أرد الناس حتى أرادونى ، ولم أبايعهم حتى بايعونى ، وأنكما ممن أرادنى وبايعنى ، وأن العامة لم تبايعنى لسلطان غالب ، ولا فرض حاضر ، فإن كنتما بايعتمانى طائعين فارجعا وتوبا إلى الله من قريب ، وإن كنتما بايعتمانى كارهين فقد جعلتما لى عليكما السبيل باظهاركها الطاعة واسراركها المعصية (٢١٧) .

فحديثه هنا عن البيعة ، وعن أن الناس هم الذين أرادوا بيعته ، وكذلك أرادها طلحة والزبير ، وأن سبيل الالتزام الذي عليهما قبله هو البيعة ، ولا شيء غير البيعة التي صدرت عن الارادة والاختيار . . مما ينفى أية أوهام أو ظنون عن وجود النص أو التعيين .

« ثم يتحدث عن ما قاله الزبير من أن الثوار الذين قتلوا عثمان قد أكرهوه ، بالسيف ، على

<sup>(</sup>٢١٣) الكظة \_ بكسر الكاف وفتح الظاء مشددة\_: ما يعترى الآكل من امتلاء البطن بالطعام.

<sup>(</sup>٢١٤) العفطة بفتح العين وسكون الفاء\_: ما تنشره العنزة من أنفها عند عطسها أو ما يشبه عطسها.

<sup>(</sup>٢١٥) (نهج البلاغة) ص٣٦.

<sup>(</sup>۲۱۷) (نهج البلاغة) ص۳٤۸.

البيعة لعلى ، فيقول : « يزعم ــ الزبير ــ أنه قد بايع بيده ولم يبايع بقلبه . فقد أقر البيعـة وادعى الوليجة (٢١٨) ، فليأت عليها بأمر يعرف ، وإلا فليدخل فيها خرج منه (٢١٩) » .

فالملزم فى هذا الشأن هو الإقرار بالبيعة ، ولوكان هناك نص أو تعيين لكان هو الملزم ، إذ كيف يحتج بصفقه يد المبايع ويترك الاحتجاج بنص الكتاب والسنة والصحيفة السماوية التى شهد عليها جبريل وميكائيل والملائكة المقربون ، والتى ختمت نخواتيم من الذهب الذي لم تمسسه النار؟!..

\* وعندما يلقى طلحة والزبير يجادلها ويحتج عليهما بقوله : « إنما كان لكما ألا ترضيا قبل الرضى وقبل البيعة ، وأما الآن فليس لكما غير ما رضيتما به ، إلا أن تخرجانى مما بويعت عليه بحدث ، فإن كنت أحدثت حدثا فسموه لى .. » (٢٢٠) .

فلوكان هناك نص وتعيين لكانا ملزمين لهما ولغيرهما قبل الرضى والبيعة وبعدهما ، ولماكان هناك ما يدعو للرضى ولا للبيعة إذ المطلوب فى مثل تلك الحال هو الامتثال لأمر الله والتعبد بنصه وتعيينه .

« وعندما أخذ فى الإعداد لقتال معاوية ، بعد فراغه من أهل الجمل ، سأله ابن الكواء وقيس بن عباد البشكرى ، فى حضرة جمع من أصحابه فقالا : « أخبرنا عن مسيرك هذا الذى سرت ، تضرب الناس بعضهم ببعض ، ليتبين الناس أمورهم . فتستولى بها عليهم ، أمن رأى رأيته ، حين تفرقت الامة واختلفت الدعوة أنك أحق الناس بهذا الأمر ؟ فإن كان رأيا رأيته أجبناك فى رأيك ،

وإن كان عهدا عهده إليك رسول الله فأنت الموثوق به والمصدق المأمون على رسول الله في حدثت عنه ؟ فتشهد ... وقال : لأنا ، والله ، أول من صدقه ، فلا أكون أول من كذب عليه ، أما أن يكون عندى عهد من رسول الله فلا والله ... » (٢٢١) .

فهو ينغي أن يكون هناك عهد من الرسول له في هذا الأمر ، ليثبت أنه رأى رآه ، وأداه

<sup>(</sup>۲۱۸) الوليجة : ما يضمر في القلب ويكتم.

<sup>(</sup>٣١٩) (نهج البلاغة) ص٣٩.

<sup>(</sup>٢٢٠) (الإمامة والسياسة) جرا ص٦٦.

<sup>(</sup>٢٢١) (تثبيت دلائل النبوة) جـ١ صـ٢٨٤ . ٢٨٥ و(الإمامة والسياسة) جـ١ صـ٦٩ .

هذا الرأى إلى أنه أحق الناس بهذا الأمر..

« ويرسل زياد بن كعب حاملا رسالة منه إلى الأشعث بن قيس عامل أذربيجان ، وفيها : « ... وكان طلحة والزبير أول من بايعني ، ثم نقضا بيعتي على غير حدث .. »

ويخطب زياد بن كعب في أهل أذربيجان فيقول : « إن طلحة والزبير نقضا بيعة على على غير حدث » (٢٢٢) .

و يكتب إلى عامل همدان ، جرير بن عبدالله البجلى ، رسالة يحملها إليه زفر بن قيس ، وفيها : « . . وإنى أخبرك عن نبأ من سرنا إليه من جموع طلحة والزبير ، عند نكثهم بيعتى . . . . وناشدتهم عهد بيعتهم فأبوا إلا قتالى . . . . » (٢٢٣) .

ويخطب زفر بن قيس في أهل همدان ، فيقول : « وإن طلحة والزبير نقضا بيعة على ، على غير حدث .. » (٢٢٤) .

كما يخطب فيهم عاملهم جرير بن عبد الله البجلي ، فيقول : « إن الناس بايعوا عليا بالمدينة عن غير محاباة له ببيعتهم . . وإن طلحة والزبير نقضا بيعة على ، على غير حدث ، وألبا عليه الناس . . » (٢٢٥) .

« ويكتب رسالة إلى أهل العراق ، الذين شاركوا فى الثورة على عثمان ، وفى بيعته بعد مقتل عثمان ، فيقول فيها : «حتى إذا نقمتم على عثمان أتيتموه فقتلتموه ، ثم جئتمونى تبايعوننى، فأبيت عليكم وأبيتم على ، فنازعتمونى ونافستمونى ، ولم أمدد يدى تمنعا عنكم ثم ازدحمتم على حتى ظننت أن بعضكم قاتل بعض أو أنكم قاتلى ، وقلتم لا نجد غيرك ، ولا نرضى إلا بك ، فبايعنا ، لا نفترق ولا نختلف ، فبايعتكم ودعوتم الناس إلى بيعتى ، فمن بايع طائعا قبلت منه ، ومن أبى تركته » (٢٢٦).

\* ويكتب إلى أهل البصرة ، مع جارية بن قدامة ، كتابا يقول فيه : « فإن تفوا بيعستي

<sup>(</sup>٢٢٢) (الإمامة والسياسة) جـ١ ص٧٩.

<sup>(</sup>٢٢٣) (شرح نهج البلاغة) جـ٣ ص٧٠.

<sup>(</sup>٢٢٤) (الإمامة والسياسة) جـ١ ص٧٨.

<sup>(</sup>۲۲۰) (شرح نهج البلاغة) جـ٣ ص٧٢.

<sup>(</sup>٢٢٦) (الإمامة والسياسة) جـ١ ص١٣٠.

وتقبلوا نصيحتى ، وتستقيموا على طاعتى ، أعمل فيكم بالكتاب والسنة وقصد الحق ، وأقم فيكم سبيل الهدى » (۲۲۷ .

فلا شيء في هذه المراسلات وتلك الخطب إلا الحديث الدائر في البيعة ، والبيعة التي تمت بالرضي والرغبة والاختيار ، ولا اشارة إلى ما يمكن أن يسمى بالنص والتعيين.

\* وتدور بين الإمام على وبين معاوية مراسلات نرى محورها الحديث عن البيعة كطريق لاطريق سواه ، إلى الإمامة ، سواء كان ذلك على عهدى أبى بكر وعمر أم فى وقت المراسلات حينا حدثت الفتنة ووقع النزاع والاقتتال ..

يقول على لجرير بن عبد الله البجلى عندما أرسله ، بكتاب منه ، إلى معاوية : «ائت معاوية بكتابى ، فإن دخل فيما دخل فيه المسلمون ، وإلا فانبذ إليه ، وأعلمه أنى لا أرضى به أميرا ، وأن العامة لا ترضى به خليفة » .

فالمسلمون ، هنا ، هم الذين دخلوا فى الأمر ، ولم يدخلهم فيه النص والتعيين .. والعامة هى التى ترضى أو لا ترضى بالخليفة .. هذا حقها الذى خولها إياه الإسلام ، ولم يحجبها عنه نص ولا تعيين .

وفى الخطاب الذى حمله جرير بن عبد الله البجلى من على إلى معاوية ، تقرأ قول على : «.. أما بعد ، فإن بيعتى بالمدينة لزمتك وأنت بالشام ، لأنه بايعنى القوم الذين بايعوا أبابكر وعمر وعثمان ، فلم يكن للشاهد أن يختار ، ولا للغائب أن يرد ، وإنما الشورى للمهاجرين والأنصار ، إذا اجتمعوا على رجل فسموه إماماً كان ذلك لله رضا .. وإن طلحة والزبير بايعانى ثم نقضا بيعتى ، فكان نقضها كردهما .. واعلم أنك من الطلقاء الذين لا تحل لهم الخلافة ولا تعرض فيهم الشورى .. إنها بيعة واحدة ، لا يثنى فيها النظر ، ولا يستأنف فيها الخبار » (٢٢٨ «.

«فالنظر والحيار . والشورى والبيعة » هى سبيل الإمارة للمؤمنين وأدوات تنصيب الإمام ، تلك هى سنة المسلمين فى دولة الحلافة الراشدة منذ بيعة أبى بكر حتى بيعة على . . والإمام على يتحدث عن ذلك كالنظام «الدستورى» المستقر للدولة ، ويطلب من معاوية

<sup>(</sup>۲۲۷) (شرح نهج البلاغة) جـ٤ ص٤٩، ٥٠.

<sup>(</sup>٢٢٨) (نهج البلاغة) ص ٢٨٨ ، ٢٨٩ . (شرورشرح نهج البلاغة) جـ٣ ص٧٩ ، ٧٦ ، و(وقعة صفين) ص٥٨ .

الإقرار والطاعة لهذا النظام .. فأين من ذلك دعوى النص والتعيين؟! .

« وفى رد معاوية على على بن أبى طالب يدور الحديث عن البيعة كسبيل للإمارة ، فيقول له : «... فلعمرى لو بايعك القوم الذين بايعوك وأنت برىء من دم عثان كنت كأبى بكر وعمر وعثان .. ولعمرى ليست حججك على كحججك على طلحة والزبير. لأنها بايعاك ولم أبايعك (٢٢٩) .

فيجيبه على بقوله : «وأما تمييزك بينك وبين طلحة والزبير .. فلعمرى ما الأمر فيها هناك إلا سواء . لأنها بيعة شاملة . لا يستثنى فيها الخيار . ولا يستأنف فيها النظر .. » (٢٣٠) .

فلم يقل له : إنك وإن لم تبايع فإن نص الله على امامتي وتعيينه لى أميرا للمؤمنين يلزمانك الطاعة والانقياد ..

« وعندما يخطب فى أصحابه يستنفرهم لقتال أهل الشام . يطلب منهم ذلك وفاء بحق بيعتهم له . لا بحق النص من الله ورسوله عليه . فيقول : «أيها الناس . إن لى عليكم حقا . ولكم على حق . فأما حقكم على : فالنصحية لكم . وتوفير فيئكم عليكم . وتعليمكم كيا تجهلوا . وتأديبكم كيا تعلموا . وأما حقى عليكم فالوفاء بالبيعة . والنصيحة فى المشهد والمغيب . والإجابة حين أدعوكم . والطاعة حين آمركم .. » (٢٣١) .

تلك كلمات الإمام على أثناء احتدام الصراع بينه وبين خصومه على الإمامه والإمارة . لم يحتج فيها لنفسه أو لمن سبقه من الخلفاء بغيرالبيعة . جعل منها محور حججه ضد خصومه . وارتفع بها إلى مستوى المبدأ «الدستورى» الأعظم الذي يحكم نظام دولة الخلافة الراشدة منذ أن قامت حتى حضرته ، رضى الله عنه ، الوفاة ..

ولكن .. إذا لم يكن على قد ذكر الوصية والنص والتعيين له . فى حياته . بدليل خلو نصوصه هو من ذكرها . وهى النصوص التى حققها وجمعها الشيعة فى «نهج البلاغة» . فانه يبقى الزعم بأنه قد أوصى للحسن . ومن بعده للحسين عندما حضرته الوفاة . بعد طعن ابن ملجم له فالذين يقولون بالنص يذكرون أنه قد جمع عندئذ أبناءه الاثنى عشر . كما جمع

<sup>(</sup>۲۲۹) (شرح نهج البلاغة) جـ٣ ص٨٨.

<sup>(</sup>۲۳۰) المصدر السابق. جـ٣ صـ٨٩.

<sup>(</sup>٢٣١) (نهج البلاغة) ص٦١.

يعقوب بنيه . وأوصى للحسن كما أوصى يعقوب ليوسف! .

فها نصيب هذا الزعم من الصحة ؟ وما حظه من الصواب ؟؟ ..

إن المعتزلة يقولون: إنه لم يوص بشيء يتعلق بأمور الخلافة والإمامة. بل على العكس رفض أن يوصي أو يعين أو ينعس. وترك الأمر للشورى والإختيار.. ويروون أنّه «لما ضربه ابن ملجم.. دخلوا عليه فقالوا: استخلف. فقال: لا. إنا دخلنا على رسول الله. فقلنا: يا رسول الله. استخلف. فقال «لا. أخاف أن تفرقوا عنه كما تفرقت بنو اسرائيل عن هارون. ولكن إن يعلم الله في قلوبكم خيرا يُختر لكم ». فعلم الله. في قلوبنا خيرا فاختار لنا أبا بكر.. فتركوه.. ثم عاودوه. فما فعل. وسألوه أن يشير عليهم بأحد. فما فعل. فقالوا له: أن فقدناك يا أمير المؤمنين فلا نفقدك أن نبايع الحسن. فقال: لا آمركم ولا أنهاكم .. فعادوا القول. فقال كذلك: أنتم أبصر.. وكان آخر عهدهم به. وقبض صلوات الله عليه. فلم يقل غير هذا » (۲۲۲).

ذلك رأى المعتزلة . يقطعون فيه بأنه لم يوص ولم يعين ولم يستخلف أحدا . . ومع المعتزلة أهل السنة في هذا الموقف ، وكذلك أصحاب الحديث .

والمبرد ، فيما كتبه عن الخوارج في (الكامل) – وميوله الخارجية واضحة – ينكر أن يكون على قاد أوصى أو استخلف ، فيقول : «وحدثت من غير وجه ، أن عليا لما ضرب ، ثم دخل منزله اعترته غشية ثم أفاق فدعا الحسن والحسين ، فقال : أوصيكما بتقوى الله ، والرغبة بالآخرة والزهد في الدنيا ، ولا تأسفا على شيء فاتكما منها . اعملا الخير ، وكونا للظالمين خصها . وللمظلوم عونا . ثم دعا محمدا – (بن الحنفية) – فقال : أما سمعت ما أوصيت به أخويك ؟ قال : بلى ، قال : فإنى أوصيك به وعليك ببر أخويك وتوقيرهما ، ومعرفة فضلها ، ولا تقطع أمرا دونها . ثم أقبل عليها فقال : أوصيكما به خيراً فإنه شقيقكما وابن أبيكما . وأنتا تعلمان أن أباكما كان يحبه ، فأحباه .. » (٢٢٤) .

فهو لم يوص ـ في هذه الرواية ـ بشيء يتصل من قريب أو بعيد بأمر الإمامة ، بل

<sup>(</sup>۲۳۲) (الكافى) جـ ا ص٦٦.

<sup>(</sup>۲۳۳) (تثبیت دلائل النبوة) جرا ص۲۹۲، ۲۹۳.

<sup>(</sup>۲۳٤) (باب الخوارج) من كتاب (الكامل) ص٧٧، ٨٨.

ولا بشيء من أمر السياسة ، ويقطع بذلك أنه قد أوصى لمحمد بن الحنفية بما أوصى به اكل من الحسن والحسن والحسن ومن بعده الحسن والحسن وهو ما ينفى زعم الزاعمين أن الوصية بالإمامة كانت للحسن ومن بعده الحسين ولا شيء منها لابن الحنفية .. فالوصية المروية عامة ، وأخلاقية ، ولاشأن لها بالإمامة أو السياسة .

تلك رواية المعتزلة ، ورواية المبرد ، التي حدث بها من غير وجه .. ولكن ماذا في (نهج البلاغة) عن هذا الموضوع ؟ لاشك أن وصية الإمام على ليست من النصوص التي يمكن أن تهمل روايتها ، بخاصة إذا تعلقت بالإمامة والوصية للحسن بالأمر من بعده \_كها تقول الشيعة \_ ولابد من إثباتها في (نهج البلاغة) بخاصة وأن الشريف الرضي ، نقيب الطالبيين هو الذي جمع وحقق نصوص هذا الكتاب ..

ونحن نجد في (نهج البلاغة) وصايا للإمام على ذكرت في مواطن أربعة من هذا الكتاب:

1 - الوصية الأولى: طويلة مسهبة ، تستغرق فى الكتاب من ص ٣٠٧ حتى ص ٣١٨.. كتبها الإمام على لابنه الحسن فى بلدة (بحاضرين) ، فى نواحى صفين ، عند منصرفه من صفين .. وهى وصية عامة ، تدور حول قضايا أخلاقية ووعظية ، وليس فيها مما يشتم منه رائحة السياسة والحديث عن المسائل العامة إلا بضع فقرات لا علاقة لها بالخلافة والإمامة بحال من الأحوال .. وفى هذه الفقرات يقول الإمام على لابنه الحسن :

« وامر بالمعروف تكن من أهله ، وأنكر المنكر بيدك ولسانك ، وباين من فعله بجهدك وجاهد فى الله حق جهاده ، ولا تأخذك فى الله لومة لائم وخض الغمرات للحق (٢٢٥) حيث كان ... أشفقت أن يلتبس عليك ما اختلف الناس فيه من أهوائهم وآرائهم ، مثل الذى التبس عليهم ، فكان إحكام ذلك ، على ماكرهت من تنبيهك له ، أحب إلى من إسلامك إلى أمر لا آمن عليك به الهلكة ، ورجوت أن يوفقك الله لرشدك ، وأن يهديك لقصدك فعهدت إليك وصيتى هذه (٢٣٦) .. فإذا أيقنت أن قد صفا قلبك فخشع ، وتم رأيك فاجتمع ، وكان همك فى ذلك هما واحدا ، فانظر فيا فسرت لك ، وإن أنت لم يجتمع

<sup>(</sup>٢٣٥) (نهج البلاغة) ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٢٣٦) المصدر السابق. ص٣٠٩.

لك ما تحب من نفسك ، وفراغ نظرك وفكرك ، فاعلم أنك إنما تخبط العشواء وتتورط الظلماء ، وليس طالب الدين من خبط أو خلط ، والإمساك عن ذلك أمثل .. فان أشكل عليك شيء من ذلك فاحمله على جهالتك به ، فانك أول ما خلقت جاهلا تم علمت ، وأكثر ما تجهل من الأمر ، ويتحير فيه رأيك ، ويضل فيه بصرك ، ثم تبصره بعد ذلك ٢٢٧٠ .. واعلم أن الذي بيده خزائن السموات والأرض قد أذن لك في الدعاء ، وتكفل لك بالإجابة ، وأمرك أن تسأله ليعطيك ، وتسترحمه ليرحمك ، ولم يجعل بينك وبينه من يحجبك عنه ، ولم يلجئك إلى من يشفع لك إليه ، ولم يمنعك إن سألت من التوبة ، ولم يعاجلك بالنقمة ، ولم يعيرك بالانابة ولم يفضحك حيث تعرضت للفضيحة ولم يشدد عليك في يعاجلك بالنقمة ، ولم يناقشك بالجريمة ، ولم يوئسك من الرحمة ، بل جعل نزوعك عن الذنب حسنة ، وحسب سيئتك واحدة ، وحسب حسنتك عشرا ، وفتح لك باب المتاب وباب الاستعتاب » (١٣٨).

تلك هي الفقرات التي تشتم منها رائحة السياسة ، من هذه الوصية الطويلة ، وهي فقرات إن اتصلت بالسياسة بخيط واه وضعيف ، فلا علاقة لها بالإمامة والخلافة ولا الوصية والنص بأي حال من الأحوال .

<sup>(</sup>۲۳۷) المصدر السابق. ۳۱۰.

<sup>(</sup>٢٣٨) المصدر السابق. ص٣١٢.

<sup>(</sup>٢٣٩) غب القَوْم : جاءهم يوما وترك يوما .. والمراد : داوموا صلة أفواههم بالطعام .

الله في القرآن لا يسبقكم بالعمل به غيركم. والله الله في الصلاة ، فإنها عمود دينكم والله الله في بيت ربكم ، لا تخلوه ما بقيتم ، فإنه إن ترك (٢٤٠٠ .. لم تناظروا . والله الله في الجهاد بأموالكم وأنفسكم وألسنتكم في سبيل الله .. وعليكم بالتواصل (٢٤١١) والتباذل ، وآياكم والتدابر والتقاطع . لا تتركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فيتولى عليكم شراركم ثم تدعون فلا يستجاب لكم ... يابني عبد المطلب ، لا ألفيكم تخوضون دماء المسلمين خوضا تقولون : قتل أمير المؤمنين ! قتل أمير المؤمنين ! قتل أمير المؤمنين ! ولا يمثل بالرجل ، فإني سمعت رسول الله يقول : من ضربته هذه فاضربوه ضربة بضربة ، ولا يمثل بالرجل ، فإني سمعت رسول الله يقول : «اياكم والمثلة ، ولو بالكلب العقور» (٢٤٢) .

فهي الأخرى وصية وعظية وأخلاقية لانصيب فيها للسياسة أو الإمامة ..

٣\_أما الموطن الثالث من (نهج البلاغة) فالوصية التي وردت فيه لا تتعدى عبارة موجزة أوصى بها الإمام على أهله ، بعد أن طعنه ابن ملجم ، وقبل أن يموت ، فقال : «وصيتي لكم ألا تشركوا بالله شيئا ومحمدا فلا تضيعوا سنته ، أقيموا هذين العمودين ، وأوقدوا هذين المصباحين ، وخلالكم ذم! » (٢٤٣) .

٤ ـ وفى الموطن الرابع ، والأخير من مواطن وصاياه فى (منهج البلاغة) نجد تكرارا لنفس
 العبارة السابقة مع تعديل طفيف فى الألفاظ . (١٤٤) .

فليس فى وصاياه ، رضى الله عنه ، ما يشير إلى أمر من أمور السياسة ، فضلا عن أمور الإمامة والحلافة ، والعهد بها إلى الحسن أو الحسين أو هما ، كما زعم الذين قالوا بالنص والتعمن ..

ويشهد لذلك ويؤكده ماروى من أن تولى الحسن لامارة المؤمنين ، عقب وفاة على ، إنما كان بالاختيار والبيعة من أصحاب على وأنصاره وقادة جيشه ، ولقد استشارهم ابن عباس فى ذلك ، فرغبوا فى البيعة للحسن ، ويروى المدائني ذلك فيقول : إنه «لما توفى على ، عليه

<sup>(</sup>٣٤٠) أي لاينظر إليكم بالكرامة ، لا من الله ولا من الناس .

<sup>(</sup>٢٤١) أي مداومة البذل والعطاء.

<sup>(</sup>۲٤٢) (نهج البلاغة) ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٢٤٣) المصدرالسابق و ص ٢٩٧ .

<sup>(</sup>٢٤٤) المصدر السابق. ص١٦٨، ١٦٩.

السلام خرج عبد الله بن العباس بن عبد المطلب إلى الناس ، فقال : إن أمير المؤمنين عليه السلام توفى ، وقد ترك خلفا ، فإن أحببتم خرج إليكم ، وإن كرهتم فلا أحد على أحد . فبكى الناس ، وقالوا : بل يخرج إلينا ، فخرج الحسن . عليه السلام ، فخطبهم فقال : أيها الناس . اتقوا الله ، فإنا أمراؤكم وأولياؤكم . فبايعه الناس . الادمان .

فابن عباس قد عرض عليهم وترك الاختيار ، ان أرادوا البيعة لخلف على وأكبر أبنائه الحسن ، خرج إليهم لأخذ بيعتهم ، وإلا فهم إلى الشورى ، و«لا أحد على أحد» ، كما قال ..

وقبل أن ندع الاستدلال بكلمات أمير المؤمنين على بن أبى طالب على بطلان القول بالنص ، وإثبات القول بالاختيار ، نود أن نذكر بما سبق أن أشرنا إليه وأوردناه من الآيات والأحاديث التى فسرها الشيعة وأوردوها فى أهل البيت ، تفضيلا لهم ، وتوصية للمسلمين بهم ، والذى نود إضافته هنا هو أن الإمام عليا قد استدل فى موطن من مواطن كلامه على أن وصية الرسول بالأنصار خيرا تعنى وتدل أن الإمامة ليست فى الأنصار ، إذ لوكانت فيهم لم تكن الوصية بهم ! فهاروته الشيعة فى الوصية بآل البيت وذوى القربى ، هو ، بمنطق على واستدلاله ، مخرج لآل البيت من دائرة الإمامة والخلافة ، فضلا عن دائرة النص عليها فيهم إذا جاز أن يكون هناك نص وتعيين .. فيروى «لما انتهت إلى على أنباء السقيفة .. قال : ما قالت الأنصار ؟ قالوا : منا أمير ومنكم أمير . فقال : فهلا احتججتم عليهم بأن رسول الله وصى بأن يحسن إلى محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم ؟ قالوا : وما فى هذا من الحجة عليهم ؟! فقال : لوكانت الإمارة فيهم لم تكن الوصية بهم ! » (٢٤٦)

فينطق على وحجته يرتدان على الذين يستدلون بآية : (قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي) على أنها تعنى اختصاص آل البيت بالإمامة ، لأنهم هم المقصودون بكلمة (القربي). والآية توصى بهم ، يرتد عليهم هذا «الدليل » ليستبعد آل البيت من نطاق الذين يستحقون الإمامة أصلا! . وهذا ما لم يقل به ، ولا يقول به أحد من المسلمين ..

ومما يضاف إلى ما تقدم ، مما نفينا به أن تكون الإمامة قد انتقلت بالنص من على إلى ابنه الحسن ، أن الحسن قد تنازل عنها لمعاوية ، على شروط ، وأقر الحسين هذا التنازل ، أو

<sup>(</sup>٢٤٥) (شرح نهج البلاغة) جـ١٦ ص٢٢.

<sup>(</sup>٢٤٦) (نهج البلاغة) ص٧٧ . ٧٨.

سكت عنه ، واستمر سكوته طوال حياة معاوية ، ولم يخرج شاهرا سيفه إلا عندما بويع لابنه يزيد . . ولو كانت الإمامة نصاوتعيينا لما جاز التنازل عنها بأى حال من الأحوال . (۲٤٧)

ولن ينفع الشيعة . القائلين بالنص . ادعاء أن التنازل كان « تقية » . لأن الحسن كان له جيش ودولة . ولقد غضب منه قوم وأنكر عليه تنازله آخرون . وبعضهم قد أغلظ له القول . وظلوا يستحثونه على الخروج والقتال . . وحتى لو كانت تجربة خذلان أهل العراق لابيه قد كانت ماثله في ذهنه . فلقد كان بوسعه الاعتزال والانتظار دون أن يتنازل عن الامرة كتابة فيكرس الشرعية لمن حول الخلافة إلى ملك عضود! . . .

\* \* \*

وإذا كان الأمركذلك. وثبت كها قدمنا بما لا يدع مجالا للشك فساد القول بأن النص والتعيين والوصية هو الطريق لتنصيب الامام. فإن طريقها لابد وأن يكون الاختيار والشورى والبيعة والعقد. إذ لاطريق ثالث لتنصيب الإمام. فإما النص وإما الاختيار.. وكما يقول الباقلاني: انه «إذا فسد النص صح الاختيار، لأن الأمة متفقة على أنه ليس طريق اثبات الامامة إلا هذين الطريقين «(٢٤٨).

ذلك هو رأى المعتزلة في الاختيار . كطريق لتنصيب الامام . وهو الرأى الذي يلخصه أبو على الجبائى في هذه العبارات . فيقول : « لم يختلف في زمان الائمة الاربعة أن على علماء المسلمين وصلحائهم أن يقيموا اماما . وذلك يثبت الاختيار .. وأيضا فإن الحدود والأحكام واقامة الشهود وتعديلهم ، وغير ذلك ، لم يكن يتولاها في عهد رسول الله إلا هو وأمراؤه .. فلما مات . ولم ينص على واحد دلهم على أنه لا يجوز تعطيل الحدود والاحكام ، وأوجب ذلك أن يقيموا لأنفسهم اماما ليقوم بهذه الأمور ، وهذا يوجب ثبوت الاختيار .. وعلى هذا الوجه جرت العادة عند أهل العقول أنهم يختارون من يقوم بأمورهم ومصالحهم ، لا أنهم ينتظرون النص . فصارت عادة أهل العقول شاهدة لما ذكرناه بالصحة ..

وبعد ، فإذا ثبت أن الذي يقوم به الامام يجرى مجرى مصالح الدنيا ، وقد ثبت أن الواجب فيها التوصل إليها بكل ما يمكن . فما الذي يمنع من أن يقوموا باختيار الامام الذي يقوم

<sup>(</sup>٢٤٧) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ٤ ص١٠٥.

<sup>(</sup>۲٤٨) (التمهيد) ص ١٦٤، ١٦٥.

بذلك ، إذا ثبت بالسمع أنه لايقوم به إلا الإمام؟. » (٢٤٩)

وهكذا يتقرر أن الاختيار هو طريق الإمامة ، بعد أن سقطت أدلة القائلين بالنص ، السمعية والعقلية ، وسقطت معها كل التفسيرات والشبهات التى اعترضوا بها على الاختيار والبيعة والعقد كطريق لتنصيب الامام . .

<sup>(</sup>۲٤٩) (المغني) جـ٢٠ ق.١ صـ٣١٩ ، ٣٢٠.

## الفصل الشالث كيف يَم اختيار الإمام؟

طريق الإمامة ، إذاً ، هو الاختيار .. قالت بذلك المعتزلة وكل من عدا الشيعة من فرق الإسلام .

ولكن .. كيف تتم عملية الاختيار ؟ ومن هم الذين يقومون بهذا الاختيار ؟ أهم جماعة محدودة العدد . متميزة في الصفات ، يمكن أن تشبه اللجنة أو المؤسسة الدستورية في عصرنا الراهن ؟ أم الأمة كلها هي التي تختار الإمام ؟ إذ على اجابة هذا السؤال تترتب اجابة سؤال آخر هو : على من يجب نصب الإمام ، أعلى «الخاصة » من الأمة ؟ أو على «عامة » الناس ؟.

والمعتزلة وان كانوا قد اتفقوا على أن طريق الإمامة هو الاختيار إلا أنهم قد اختلفوا فى الموقف من «العامة» و«الخاصة» فيما يتعلق باختيار الإمام وعقد البيعة له.. فأبو بكر الأصم وتلامذته ينفردون من بين المعتزلة بل من بين كل مفكرى علم الكلام بأن نصب الإمام هو فرض عامة الأمة وواجبها، وأنه لاتنعقد الإمامة إلا إذا تحصل الاجماع من الأمة على من نصبته إماما.. وهم بذلك قد رفضوا أن يعتمدوا الطرق التي تمت الإمامة بواسطتها في صدر الإسلام، إذ أن التنصيب قد تم بواسطة البعض. ولم تستكمل له مقومات الاجماع، والبغدادي يقول: إن الأصم «كان يقول بامامة معاوية، لاجماع الأمة عليه، بعد على (۱) ».. وإذا صح ذلك كان الوحيد بين أئمة المعتزلة في هذا التقييم لخلافة معاوية بن أبي سفيان .. كما يقول الشهر ستاني: إن الأصم «كان يقول : الإمامة لاتنعقد إلا باجماع الأمة عن سفيان .. كما يقول الشهر ستاني : إن الأصم «كان يقول : الإمامة لاتنعقد إلا باجماع الأمة عن

<sup>(</sup>١) (أصول الدين) ص ٢٨٧.

بكرة أبيهم » .. ويمضى الشهر ستانى إلى القول بأن الأصم « إنما أراد بذلك الطعن فى إمامة على .. إذ كانت البيعة فى أيام الفتنة من غير اتفاق من جميع الصحابة ، إذ بتى فى كل طرف طائفة على خلافه » (٢) .

وأنا لا أعتقد أن الاصم قد ذهب هذا المذهب ، وقصده الأصيل أن يطعن فى إمامة على ، لأن مذهبه هذا إذا طبق على إمامة أبى بكر وعمر ألحق بهما الشبهات ، إذ لم يتم هناك اجماع عليها ، على حد ما يطلب من «اجماع الأمة عن بكرة أبيهم » ، فمثل هذا الاجماع مما يعز على التطبيق فى ظروف عصرنا الراهن ، فضلا عن تلك العصور .. وإنما الذى أعتقد أن الاصم قد أراده هو رفض قول القائلين وهم كل من عداه .. بأن الإمامة هى فرض «الخاصة » ، وواجب «أهل الحل والعقد » وحدهم ، هم الذين يُعتارون الإمام ، ويعقدون له . ولاشأن لجمهور الأمة وعامتها فى هذه الأمور .

ذلك هو مذهب الأصم ، انفرد بالقول باعتبار «العامة » شيئا مذكورا في أمر الأمة فأوجب عليها نصب الإمام ، واشترط موافقتها واجهاعها كي تنعقد إمامة الإمام .

ويبدو أن هذا الفكركان أثرا من آثار التطورات التي حدثت في الدولة العربية الإسلامية والتي فرضت على أهل الفكر السياسي أن ينزعوا إلى طلب توسيع القاعدة التي تشارك في اختيار رئيس الدولة وتنصيبه ، وهو فكر مناهض للقبلية والعشائرية ، وللوراثة التي سادت منذ عهد بني أمية .. ونحن نجد اشارات الى ضرورة الاجماع والاطباق عند إمام الشيعة الكيسانية ، الذي كان يقول بالعدل والتوحيد ، محمد بن الحنفية .. فعندما طلب منه بعض أنصاره أن يأخذ البيعة لنفسه ، قال : « ما أطلب هذا الأمر إلا ألا يُختلف على فيه اثنان » (٣) كما قال : « إن رأيي : لو اجتمع الناس على كلهم إلا إنسانا واحدا لما قاتلته » .. وأثناء مقامه « بالزرقاء » . من أعال الشام . قال : « والله لو اجتمعت هذه الأمة على إلا أهل «الزرقاء» ماقاتلتهم أبدا ، ولا اعتزلتهم حتى يجتمعوا .. » (٤)

وخصوم هذا المذهب يقولون : إن اشتراطه يؤدي إلى استحالة نصب الإمام ، فجعل أمر

<sup>(</sup>۲) (الملل والنحل) جـ ۱ ص ۱۰۹.

<sup>(</sup>٣) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٧٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. جـ ٥ ص ٧٨، ٧٩.

الإمامة «إلى كل الأمة . يؤدى إلى إهمال فرض الإمامة ...» (°) ، لأن تصور اشتراك كل الأمة في الاختيار ، ثم اشتراط اجهاعها على إمام واحد ، هو أمر في نطاق المستحيلات ، خصوصا مع ظروف تلك الأعصر ، وارتخاء وسائل الربط بين أجزاء الدولة ، وتخلف المواصلات وسبل الاتصال ، وأيضا مع وجود الفرق المتناحرة التي يكفر بعضها بعضا . وتزعم كل منها أنها هي التي على الحق ومن عداها فهو على الكفر أو الفسوق والعصيان .

والذين رفضوا مذهب اشتراك «العامة» و «الاجماع» في نصب الإمام، وفي ذات الوقت ادعوا حدوث الاجماع في البيعة لأبي بكر، قالوا: إن قولهم بضرورة الاجماع على أبي بكر هو موقف استثنائي، لايطلبون تكراره في كل نصب لكل إمام، لأن تنصيب أبي بكر كان العمل التأسيسي لنظام دولة الخلافة، فهنا نشأت الحاجة إلى سابقة شرعية تمنح الشرعية الدستورية لهذا النظام الجديد. ثم يحدث الاستناد إليها والمتابعة لها فيما بعد. فقالوا: «إنما احتجنا إلى اثبات الاجماع في إمامة أبي بكر من حيث وجب كونها أصلا في باب الإمامة فاحتيج إلى دليل سمعي مقطوع به يقترن بذلك. وهذه العلة غير داخلة في إمامة غيره. فلا يجب اعتبار الاجماع فيه.» (1)

ومع التسليم بتعذر ، أو باستحالة ، ذلك الاجماع الذي تحدث عنه الأصم ، فإن فضل هذا المذهب يبقى في طلبه ، منذ ذلك التاريخ البعيد . توسيع قاعدة العمل السياسي الحاص باختيار رئيس الدولة ، كي تشمل الأمة كلها ، واشتراطه أن تدخل «العامة » هذا الميدان ، لا أن يظل حكرا «للخاصة » وحدها .

ونحن لا نعتقد أن استحالة تطبيق ذلك المذهب قد غابت عن القائلين به ، وإنما الذى نعتقده أنهم قد راموا أن يجردوا أولئك الحكام الذين لا يحوزون ثقة الأمة واجاعها من لقب الإمام وقدسية منصبه ، فليكونوا «حكاما» و «أمراء» ، و « ولاة » ، مثلا ، أما من رام أن يكون إماماً للمسلمين فلابد له من أن يحوز ثقة أهل الملة واجاعهم على امامته واطباقهم على الرضا به .

<sup>(</sup>٥) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق. جم ٢٠ ق ٢ ص ٦٤.

ذلك هو مذهب الأصم . . أو « طريقة العامة » ومذهب الذين « اعتبروا العامة » ، على حد تعبير القاضي عبد الحبار (٧) .

n n n

أما غير الأصم ، من المعتزلة ، كذلك كل الفرق التي قالت بالاختيار ، فإنهم قد اجتمعوا على أن الاختيار هو واجب «الخاصة» دون «العامة».

والذى يميز «الخاصة » من «العامة » هنا ليس أصلا عرقيا أو قبليا . ولا هو وضع طبق أو مركز مالى ، وإنما هو شروط تتصل بالفكر والرأى والمعرفة والسلوك ، ومعيارها هو دورها فى جعل الاختيار أكثر صوابا والرأى أكثر احكاما والأمور موضوعة فى نصابها الطبيعى والسليم .. أى أن الخاصة هم من يحسنون ويجيدون معرفة الإمامة ومهامها والإمام وشروطه والاختيار ومداخله ، والعامة هم الذين لا قدره لهم على الخوض فى هذا المبحث وذلك الميدان .

والجاحظ يعرض لهذه القضية على أنها نوع من «تقسيم العمل » الذى هو أمر طبيعى وضرورى بين أهل المجتمع الواحد والدولة الواحدة ، فيفرق ، أولا ، بين مستوى معرفة العامة وفقهها ومستوى الخاصة في ذلك ، عندما يقول عن ما «تعرفه » العامة .

«.. أما الأمر الذي يعرفون: فالتنزيل المجرد، بغير تأويله، وجملة الشريعة، بغير تفسيرها، وما جل من الخبر واستفاض وكثر ترداده على الأسماع وكروره على الأفهام. وأما الذي يجهلون \_ (وتعرفه الخاصة) \_ فتأويل المنزل، وتفسير المجمل، وغامض السنن التي حملتها الخواص عن الحواص، من حملة الأثر وطلاب الخبر، مما يتكلف معرفته ويتتبع في مواضعه، ولا يهجم على طالبه، ولا يقهر سمع القاعد عنه..» (٨).

ثم يمضى الجاحظ ليبرز أن الأمر الذى لأجله استبعدت «العامة » عن أمر الإمامة هو جهلها بما يتطلبه الدخول فى هذا الأمر ، إذا «العامة لاتعرف معنى الإمامة وتأويل الحلافة ولا تفصل بين فضل وجودها ونقص عدمها ، ولأى شىء اريدت ولأى أمر أملت ، وكيف

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق. ج. ٢٠ قي ١ ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٨) (العبَّانية) ص ٢٥٣.

مأتاها والسبيل إليها . بل هي مع كل ريح تهب ، وناشئة تنجم ، ولعلها بالمبطلين أقر عينا منها بالمحقين ..» (٩)

فمن كانت هذه صفته. وتلك هي حدوده ، فهو همل لا يعدوأن يكون من سقط المتاع فلا مكان له في أمر الإمامة واختيار الإمام وتنصيبه ، لأن مثل هؤلاء هم أدوات يحركها الآخرون ، وآلات في يد الخاصة ، فليكن التعويل على الخاصة لا على ما في يدها من أدوات .. وعنده أن « العامة أداة للخاصة ... ومقام العامة من الخاصة مقام جوارح الإنسان من الإنسان » (١٠)

والجاحظ يقدم تلك الصورة وذلك التشبيه ليؤكد على أن قصده ليس الحط من شأن العامة ، وإنما وضعها في اطار قدراتها وامكانياتها ، ولذلك فهو يرى أهميتها وضرورتها في اطارها هذا ، فالحاصة تحتاج إلى العامة ، كحاجة العامة إلى الحاصة . « وكذلك القلب والحارحة ...» (۱۱) فلتقف العامة عند مكان الجارحة ومقام الطاعة ، ولتدع مهمة التدبير للخاصة . « فصلاح الدنيا وتمام النعمة : في تدبير الحاصة وطاعة العامة .. (۱۲) ثم يخلص إلى الغاية من ذلك التمييز فيقول : إنه « إنما يلزم الناس الأمر فيما عرفوا سبيله ، وليس للعوام بخاصة معرفة بسبيل إقامة الأئمة فيلزمها أمر أو يجرى عليها نهى » (۱۳) فذلك هو اختصاص الخاصة وواجهم ، بل إنهم هم المقصودون بقولنا : « على الناس أن يتخذوا إماما وأن يقيموا خليفة » .. «فالناس» هنا هم « الخاصة » دون « العامة « (۱۱) .

هكذا عرض الجاحظ لأمر «العامة » و «الخاصة » فيما يتعلق بالفئة التي يجب عليها اختيار الإمام .. وهو عرض قد انتهى إلى رأى إذا أردنا أن نعبر عنه بلغة عصرنا قلنا : إنه قد اشترط لمن له دور فى هذا الأمر أن يكون قد بلغ فى الفكر والرأى والمعرفة الحد الذى جعله جزءا من «الرأى العام المستنير» . (١٥)

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق أ ص ٢٥٠ .

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق. ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق. ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>١٢) المصدر السابق. ص ٢٥١.

<sup>(</sup>١٣) المصدر السابق. ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق. ص ٢٦١.

<sup>(</sup>١٥) انظر تفصيل رأى الجاحظ في المصدر السابق. ص ٢٥٠ ـ ٣٥٣ ، ٢٦١ ـ ٢٦٨.

وهذه «الخاصة » هي التي تسمى أحيانا أهل الاختيار ، أو أهل الحل والعقد .. ونلاحظ من تسميتهم أو وصفهم بـ «أهل الحل والعقد » أنه قد طلب فيهم أن يكون لهم وزن خاص وثقل في المجتمع ، فهم أشبه بالقيادات المحلية في البيئات المختلفة ، تكون أكثر استنارة في الأمور العامة ، ومنها أمر الإمامة والسياسة ، ولكلمتها وزن يجعلها مسموعة متبوعة من «العامة والحمهور» ..

ولقد قدم المعتزلة ، وغيرهم من أهل السنة تحديدا أكثر من ذلك الذى قدمه الجاحظ لهذه الفئة التي جعلوا لها حق اختيار الإمام وتنصيبه ، وذلك من خلال الشروط الثلاثة التي اشترطوا توافرها فيها ، فهم قد اشترطوا في «أهل الاختيار» هؤلاء ثلاثة شروط :

أوطا: العدالة الجامعة لشروطها .. بمعنى أن يكون من أهل الستر والصلاح ، فلا يكون فاسقا . سواء أكان فسقه فسق جوارح أم فسق رأى ومذهب ، بأن يكون مذهبه خارجا عن مذهب أهل الحق ، داخلا فى أهل الأهواء ــ وإن فسر كل «الحق» و «الفسوق» بمقاييس فرقته ومذهبه ــ وذلك لأنهم قد اعتبروا تخلف شرط العدالة مما يقدح فى الشهادة والقضاء ، والإمامة عندهم أعلى مقاماً . فلابد من العدالة فيمن يميز الإمام ويختار الخليفة .

وثانيها: العلم الذي يتوصل به إلى معرفة من يستحق الإمامة على الشروط المعتبرة فيها .. فالعلم هنا علم بالسياسة وأمور الدنيا أكثر منه علما بأمور الدين ، لأن المطلوب هنا أن يكون أهل الاختيار عالمين بمن يصلح للإمامة ومن لايصلح لها ، وذلك مترتب على العلم بمهام الإمام ومتطلبات المنصب والمشكلات التي تعترض الأمة ، وتلك أمور تتبدل وتتغير وتتطور بتغير الأعصر والأمكنة والأحوال ، فلقد تكون الحاجة أمس الى المبرز في الحرب ، أو في الاقتصاد والأموال ، أو في الدهاء السياسي .. الخ .. الخ .. لاختلاف التحديات التي تواجه دولة المسلمين .. فعلم أهل الاختيار ، المعتبر والمطلوب ، مرتبط .. كما وكيفا .. بالظروف والملابسات ..

وثالثها: أن يكون من أهل الرأى والحكمة المؤديين إلى اختيار من هو للإمامة أصلح وبتدير المصالح أقوم وأعرف. أى ألا يقف أمر أهل الاختيار عند العدالة ، والعلم ، بل أن يكونوا من ذوى الرأى والحكمة والخبرة بأمور السياسة وفن الاختيار وتمييز الرجال ومعرفة قدراتهم ،



والحصافة فى إدراك نوعية القائد المطلوب للظروف القائمة والتحديات التى تواجه الدولة والأمة ...

إنها شروط سياسية ، تشترط فى فئة قد انيطت بها مهمة سياسية ، ومن ثم فإن الطابع السياسى يحجب الطابع الدينى هنا ، فلا نرى ذكرا لشروط التقوى والصلاح والفضل فى الدين .. بل إن القاضى عبد الجبار يقول عن أهل الاختيار : «.. ولا يجب أن يكون من صفتهم أن يكونوا من أهل الفضل ، أو يكونوا أفضل من فى الزمان أو كالأفضل ، لأنه قد ثبت أن فيمن عقد لأبى بكر من لم يقاربه فى الفضل ..» (١٧) ومصطلح الفضل يراد به الفضل فى الدين والرجحان فى الثواب كما سيأتى تفصيله فى (الفصل الثانى) من (الباب الخامس)

فكل من اجتمعت فيه هذه الشروط فهو من «أهل الاختيار» و «أهل الحل والعقد» الذين لهم الحق في اختيار الإمام ونصبه ، وعليهم النهوض بهذا الفرض الكفائي .. وكما يقول الما ونصبه ، وعليهم النهوض بهذا الفرض الكفائي .. وكما يقول الما وذي إذا أهمل القيام بهذا الغرض فان الحرج يقوم على فريقين من الناس : الفريق الأول : أهل الاختيار «حتى يختاروا اماما للأمة » .. والفريق الثاني : أهل الإمامة ، أي من اجتمعت فيهم شروط الإمام «حتى ينتصب أحدهم للإمامة . وليس على من عدا هذين الفريقين من الأمة في تأخير الإمامة حرج ولا مأثم .. (١٨) .

ولقد ذهب البعض الى تحميل أهل الاختيار المقيمين فى «العاصمة » التى يسكنها الإمام السابق ، والتى مات فيها . مسئولية أخص فى اختيار الإمام الجديد . دون من عداهم من أهل الاختيار فى المدن الأخرى وباقى الأصقاع ، لأنهم هم الذين يبلغهم النبأ أولا ، ولأن من يصلح للإمامة يوجد عادة فى «العاصمة » أكثر مما يوجد فى غيرها من البلاد والأصقاع . ولكن هذا المذهب غير مقبول من البعض الآخر . فأبو يعلى – من أهل الحديث – يرفضه (١٩) والماوردى – من المعتزلة – يرفضه . ويقول إنه أمر عر فى لا شرعى « وإنما صار من يحضر ببلد الإمام متوليا لعقد الإمامة عرفا لا شرعا ، لسبوق علمهم بموته ، ولأن من يصلح للخلافة

<sup>(</sup>١٦) انظر (الأحكام السلطانية ) للماوردى ص ٦ . و (الاحكام السلطانية ) لأبي يعلى . ص ٤٦٣ . و (المغنى ) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٦٧ .

<sup>(</sup>۱۷) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۹۷.

<sup>(</sup>١٨) (الأحكام السلطانية) ص ٥، ٦.

<sup>(</sup>١٩) (الأحكام السلطانية) لأبي يعلى. ص ٢١٣.

فى الأغلب موجود فى بلده ..» (٢٠٠) .. ومن المعتزلة الذين قالوا بالمسئولية الخاصة لأهل مدينة الإمام . القاضى عبد الجبار ، فهو يقول : « إن نصب الإمام واجب على أهل المدينة التى مات فيها الإمام ، وهم بوجوب ذلك أولى ممن بعد ...» (٢١)

ذلك هو رأى من قال إن الاختيار هو « للخاصة » ، « أهل الاختيار والحل والعقد » ..

华 岩 岩

ثم اختلفوا بعد ذلك فيمن يمثلون الحد الأدنى ... من حيث العدد ... المطلوب لانجاز عملية الاختيار ومهمة البيعة للإمام .. أى أنهم اختلفوا في عدد الذين يصلح لهم أن ينوبوا أو يمثلوا أهل الاختيار في ابرام عقد الإمامة وبيعتها . ولعل مصدر الخلاف حول هذه القضية كان نابعا من طبيعة ذلك العصر ، بما امتاز به من صعوبة الاتصال والانتقال ، وتعذر الاجماع الواسع الذي يضم أهل الاختيار ، وانعدام ما يعرفه عصرنا من الاقتراع والانتخاب .. فأمام تعذر اشراك أهل الاختيار في مباشرة البيعة والعقد نشأ البحث عن من تكون مباشرته لهاكافية وسادة مسد اشتراك الآخرين .. وفي هذا الخلاف تفاوتت المواقف وتباينت الآراء ، وبحث كل عن سوابق تاريخية ، في عصر الخلافة الراشدة ، تزكى موقفه وتضفي عليه الشرعية و «الدستورية » ..

فهناك من ذهب إلى أن الإمامة لا تنعقد إلا إذا اشترك في عقدها «جماعة » أهل الحل والعقد و «جمهورهم».. والجماعة والجمهور هنا تختلف عن «الجميع»، وقد تكون هي «الأغلبية» في لغة عصرنا، وهذا الرأى قالت به جماعة فيها أحمد بن حنبل. من أهل الحديث (۲۲).

والذين يغارضون هذا المذهب يقولون : إن إمامة أبى بكر قد ثبت ، وباشر مسئولياتهـــا بمجرد العقد . وقبل أن يأتى الرضى والاقرار من بقية أهل الاختيار .. (٢٣) .

وذهبت الأشعرية ، وابن حزم الظاهرى إلى أنها تنعقد بعقد رجل واحد .. واستدلوا بما

<sup>(</sup>۲۰) (الأحكام السلطانية) للماوردي ص ٦.

<sup>(</sup>۲۱) (المغني) جـ ۲۰ ق ۲ ص ٦٨.

<sup>(</sup>۲۲) (كتاب الإمامة ) لأبي يعلى . ص ۲۱۲ . و (الأحكام السلطانية ) للماوردى . ص ٦ .

<sup>(</sup>۲۳) (الأحكام السلطانية) للماوردي. ص ٦.

قاله العباس بن عبد المطلب لعلى بن أبي طالب:

«امدد يدك أبايعك ، فيقول الناس : عم رسول الله بايع ابن عمه فلا يختلف عليه اثنان » فالعاقد هنا واحد ، ومع ذلك فهو يقول إن عقده بمفرده سيفضى إلى وضع لايختلف عليه اثنان .. وقالوا كذلك : ان العقد حكم ، والحكم نافذ من الواحد (٢١٠) .. وابن حزم ينتقد رأى من يشترط لعقد الإمامة أكثر من واحد فيقول : «أما من قال إن الإمامة لاتصح إلا بعقد فضلاء الأمة في أقطار البلاد فباطل ، لأنه تكليف مالا يطاق ، وماليس في الوسع ، وما هو أعظم الحرج .. ولابد من ضياع أمور المسمين قبل أن يجيء جزء من مائة جزء من فضلاء هذه البلاد . فبطل هذا القول الفاسد .. » وإلى هنا يمكن أن نقول : إنه يصدر عن ظروف عصره وامكانياته وضروراته .. ولكنه يضيف قوله : « مع أنه لوكان ممكنا لما لزم ، لأنه دعوى بلا برهان » (٢٥) وهو بذلك يفصح عن السلبية ونقطة الضعف التي لازمت فكر الذين اختلفوا حول عدد من يلزم لعقد الإمامة ، فهم إما خاضعون لظروف البيئة يفكرون في حدود المكانياتها ، وإما باحثون عن سوابق تاريخية في عهد الخلافة الراشدة ، يقيسون على عدد الصحابة الذين شاركوا فيها ، دون أن يكون لذلك العدد حكمة تقتضي اتخاذه مقياسا يقاس عله ..

ويتضح ذلك أكثر في رأى الجبائيين . أبي على وأبي هاشم . والقاضى عبد الجبار . الذين قالوا : إن الحد الأدنى أن يعقدها واحد برضى أربعة لسادس . . وقاسوا ذلك على سابقتين تاريخيتين : أولاهما : العقد لأبي بكر في السقيفة ، فقالوا : إن الذي عقد له يومئذ : عمر وأبو عبيدة ، وسالم مولى أبي حذيفة ، وأسيد بن حضير الأنصاري ، وبشير بن سعد . . فهم خمسة . عقد أحدهم ، وهو عمر ، برضى الأربعة للسادس الذي هو أبو بكر . . أما الحادثة الثانية فهي الشوري التي نظمها عمر قبيل وفاته وعهد لها باختيار الإمام ، وكانوا ستة ، اختار عبد الرحمن بن عوف أحدهم ، وهو عثمان ، برضى الأربعة ، وهم على ، وطلحة والزبير ، وسعد بن أبي وقاص . . (٢٦)

وهناك اعتراضات كثيرة وأساسية بمكن أن توجه إلى هذا السند التاريخي لعدد الخمســـة ا

<sup>(</sup>٢٤) المصدر السابق. ص ٧.

<sup>(</sup>٢٥) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٦٧ ، ١٦٨.

<sup>(</sup>٢٦) (اللغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٥٣ ـ ٢٥٧ ، ٢٦٠ ، و٢٦ . ٢٩٥ ، ٢٩٦ ، ٢١٣ ، ٣١٢ .

ذلك أن الذين عقدوا في السقيفة لأبي بكر لم يكونوا خمسة ، فلقد عقدت له الأنصار مع من حضر من المهاجرين وتحدث عمر عن دخول قبيلة أسلم وزحفها إلى السقيفة وكيف غيرت من الموقف ساعتئذ. وصور الطبرى وابن قتيبة في (الإمامة والسياسة) كيف تدفق من في السقيفة كي يبايع حتى وطئوا سعد بن عبادة ، كما سبق وأوردنا ذلك في مكانه .. ثم إن ذلك كله كان يجرد ترشيح للخلافة ، ثم استكملت البيعة في المسجد بعد ذاك .. فالعدد غير صحيح .. وحتى لو صح فليست له حكمة تجعله مقياسا ، إذ هل لو حضر على وعثان والزبير ، وباقي هيئة المهاجرين الأولين اجتماع السقيفة وبايعوا ، هل كان القائلون بعدد الخمسة سيظلون على هذا الرقم ؟ أم كانوا سيغيرون منه ؟!.

وأما شورى عمر فإنهاكانت محكومة \_كما سبق وأشرنا \_ بأن هذا العدد هو من بقى حيا من هيئة المهاجرين الأولين ، بدليل أن عمر كان يتمنى \_ عندما قربت وفاته \_ أن يكون سالم حيا أو أبو عبيدة ، حتى يعهد لأحدهما بها ، فلو كانا حيين لارتفع العدد عن الخمسة .

أما بيعة على ، بعد مقتل عنمان ، فعلى الرغم من أن الذين قادوا الدعوة لها كانوا خمسة هم : عهار بن ياسر ، وأبو الهيئم بن التيهان ، ورفاعة بن رافع ، ومالك بن عجلان ، وأبو أيوب خالد بن يزيد ، إلا أنها تمت في المسجد ، من قبل كل من حضر من المهاجرين والأنصار والبدريين ، بل لقد قال على يومها : « إن كرهني رجل واحد من الناس لم أدخل في هذا الأمر » (۲۷) فتحديد العدد بخمسة لا معنى له . والسوابق التي يرجعون إليها لاتصلح أن تكون سوابق تقاس عليها مثل هذه التحديدات .

ومن المعتزلة من قال إنها تنعقد باثنين ، قياسا على شاهدى عقد النكاح ، ووافقهم فى هذا التحديد من الزيدية سلمان بن جرير .. (٢٨) ولاشك أن بين عقد النكاح وعقد الإمامة من الفروق ما يدعو إلى رفض هذا القياس .. بدليل ان من الذين قالوا باشتراط خمسة لعقدها من علل هذا العدد بأنه العدد الذي يتجاوز عدد الشهود فى الأمور الأدنى ، ويصل إلى أول العدد الذي يفيد التواتر فى رواية الأخبار .

والأشعرية الذين قالوا إنها تنعقد بواحد اختلفوا في ضرورة وجود شاهدين على هذا العقد

<sup>(</sup>۲۷) (شرح نهج البلاغة) جـ ٤ ص ٨.

<sup>(</sup>۲۸) (أصول الدين) للبغدادي. ص ۲۸۱.

كما هو حال العقود الأخرى. فاشترط ذلك البعض وتجاوز عنه آخرون. وإن يكونوا قد اتفقوا جميعا على وجوب اعلان عقد الإمامة ، والكتابة بخبره إلى الآفاق . منعا لحدوث بيعة أخرى لإمام آخر ، واحترازا عن دعوى دعى أنه قد عقدت له الإمامة سرا قبل عقدها لمن عقدوا له (٢٩) .

ومن الأشعرية طائفة رأت أنها تنعقد « بعلماء الأمة الذين يحضرون موضع الإمام ، وليس لذلك عدد مخصوص » . . وهو رأى القلانشي ومن تبعه . (٣٠)

ومن قال من المعتزلة إنها تنعقد بعقد واحد ورضاء أربعة ، أى محمسة يعقدون لسادس لم يمنعوا استشارة سائر المسلمين ، كما فعل الصحابة يوم الشورى ، وإنما ينكرون ضرورة اشتراك المستشارين في البيعة أو اعتبار بيعة جميعهم (٢١). كما أشاروا إلى جواز عقدها بواسطة واحد فقط في حالات الضرورة ، كأن تكون الإمامة قد تعينت في واحد جمع من الصفات ما يميزه عن أهل عصره ، واشتهر بها . فبمجرد أن يعقد له واحد يصير إماما .. أو أن يعقب موت الإمام توقع فتنة إن هم مكثوا في المشاورة . أو نشوء شقاق يهدد الدولة . فإذا بايع واحد لمن تميز بصفات الإمامة والفضل . انعقدت له الإمامة .. أو أن يتفق للظلمة نصب إمام عادل . وخشي الناس ازالته كي لا ينصب الظلمة ، الذين لهم الطول . إماما ظالما . فإن إمامة العادل تنعقد ببيعة واحد له ، ويضربون لذلك مثلا بنصب بني أمية لعمربن عبد العزيز .. إلى آخر حالات الضرورة المشابهة .. (٢٢)

ولكن الجاحظ. من المعتزلة. يذهب في هذا الموضوع مذهبا آخر. فيعدل عن العدد اللازم لعقد الإمامة إلى الوجوه التي ينحصر فيها وبها عقد الإمامة للإمام.. وعنده أن هذه الوجوه والطرق ثلاثة:

أولها : أن تسود حالة من النزاع والشقاق ، سواء أكان اقليميا بين الأقاليم . أو قبليا بين القبائل والبطون ، أو مذهبيا بين الفرق المحتلفة ، وفي هذه الحالة ، وأمام تمسك كل فريق بأن

<sup>(</sup>۲۹) انظر فى كل هذه الآراء غير ما أشرنا إليه من المصادر (التمهيد) للباقلانى ص ۷۸. ۱۷۹. و (شرح المواقف) للجرحانى مجلد ۳ ص ۲۲۷. و (نهاية الاقدام) للشهرستانى ص ۴۹۲. و (مقالات الإسلاميين) جــ ۲ ص ۱٤۹.

<sup>(</sup>٣٠) (أصول الدين) للبغدادي ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٣١) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٣٢) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٥٣ ــ ٢٥٧.

الإمامة حقه ومن نصيبه. يكون واجب الفرقة المحقة ، أو أهل الحق نصب الإمام إذا بلغ عددهم وعدتهم مبلغ جميع المناوئين لهم..

وثانيها : أن يسلك الناس سلوك الشورى المنظمة فى هيئة ، كما فعل عمر بن الخطاب . وواجب عندئذ أن تضم هذه الهيئة المبرزين البائنين عن جميع باقى أفراد الخاصة ، وبواسطة هذه الهيئة يتم اختيار الإمام والعقد له ..

وثالثها : أن يسلك الناس المسلك الذى حدث فى البيعة لأبى بكر ، بأن يتشاوروا ويعقدوا لأحدهم دون أن تكون هناك هيئة خاصة هى التى تنظم الشورى والعقد للإمام ..

وعند الحاحظ أن أى هذه الوجوه صلح وناسب وأدى الغرض فللناس أن يسلكوه . ولا ضرورة للتقيد بعدد من الأعداد .. (٣٣)

ومما تجدر الإشارة إليه أن أصحاب هذه الآراء. حتى الذين تحدثوا عن العدد وحددوه قد اتصف تفكيرهم في هذه القضية بمرونة تفتح الباب لتطوير الأفكار التي ذكروها والهيئات التي أشار بعضهم إليها ، وذلك وفق تطور العصر واختلافات الأماكن والظروف .. والقاضي عبد الجبار \_ وهو ممن قال بالعدد خمسة \_ يقول . مثلا : «إنه لا نص في الإمامة .. وإن الواجب فيها الاختيار ... وإن طريق الاختيار يختلف ..» كما يشير إلى أن العدد الذي حدده عمر للشوري كان نابعا من رأيه أن هؤلاء هم «أفضل من في الزمان » (٤٣) ومعنى ذلك أننا إذا وجدنا عددا أكثر ممن برز وباين وتفرد فإن الهيئة التي تتولى مهمة الاختيار والعقد تتسع باتساع ولحدنا عددا أكثر من برز وباين وتفرد فإن الهيئة التي تتولى مهمة الاختيار والعقد تتسع باتساع الكفاءة والامكانيات ، طالما أن المبدأ المقرر هو «أن طريق الاختيار يختلف » باختلاف الظروف والعصر ، والمكان . وهو مايتضح من رأى الجاحظ في هذا الموضوع ..

والذى يرشح ذلك أن عامة المفكرين الذين أدلوا بدلوهم فى هذا الموضوع ، على اختلاف موقفهم من العدد . واحدا فأكثر ، قد نظروا إلى هذا العدد باعتباره « لجنة أو هيئة للترشيح والتمييز للإمام » ، وأن هذه الهيئة لها صلاحيات فى الاختيار والعقد لأنها مفوضة من الأمة عمل الافرادها من الزعامة والتأييد الجهاهيرى . فكلمتهم معبرة عن رأى الأمة . وإذا لم تكن الأمة ، أو على الأقل جهاعة أهل الحل والعقد وجمهور الخاصة وأهل الاختيار ، إذا لم يكونوا

<sup>(</sup>٣٣) (العثانية) ص ٢٦٩، ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣٤) (المغني) جـ ٢٠ ق ٢ ص ٢٣.

على رأى هيئة الترشيح والعقد هذه ، فإن كلمتها لاتكون نافذة . لأن المطلوب هو حصول الشوكة والقوة والتأييد للإمام . وإذا لم تضمن هيئة الترشيح والعقد هذه الشوكة ، بما لرأيها من اتفاق ومساندة من أهل الاختيار ، فإن صفتها التمثيلية تكون زائلة . فليس المراد أى عدد من أى نوع ، وإنما عدد تمثل كلمته كلمة الأمة أو أهل الاختيار . فلوكان هناك زعيم مفوض تفويضا ضمنيا وتلقائيا ، مثلا ، من أمته ، فإن له أن يرشح امامها ويعقد له ، ثم يأتى بعد ذلك دور أهل الاختيار في اقرار العقد باظهار الرضا والطاعة والانقياد .

ويعبر الإمام الغزالى عن هذا المعنى عندما يتحدث عن صفة من له العقد للإمام باسم الأمة أو باسم أهل الاختيار ، فيتحدث عن «التفويض من رجل ذى شوكة يقتضى انقياده وتفويضه متابعة الآخرين ومبادرتهم إلى المبايعة . وذلك قد يسلم فى بعض الأعصار لشخص واحد مرموق .. وقد لايتفق ذلك لشخص واحد بل لشخصين أو ثلاثة أو جماعة ، فلابد من اجتماعهم وبيعتهم واتفاقهم على التفويض حتى تتم الطاعة (٢٥٠) .

وفي موطن آخر يصف الشخص الذي يصلح كبي يعطى التفويض للإمام بأنه من كان «مطاعا ذا شوكة لاتطاول ومتى كان إذا مال إلى جانب مالت بسببه الجاهير ، ولم يخالفه إلا من لايكترث بمخالفته فالشخص الواحد المتبوع المطاع الموصوف بهذه الصفة إذا بايع كفي . إذ في موافقته موافقة الجاهير . فإن لم يحصل هذا الغرض إلا لشخصين أو ثلاثة فلابد من اتفاقهم ، وليس المقصود أعيان المبايعين ، وإنما الغرض قيام شوكة الإمام بالأتباع والأشياع وذلك يحصل بكل مستول مطاع . ولاتقوم الشوكة إلا بموافقة الأكثرين من معتبري كل زمان . فالمصحح لعقد الإمامة انصراف قلوب الخلق لطاعته والانقياد له في أمره ونهيه . » (٢٦) .

فالصورة هنا تتضح وتتحدد معالمها .. إذ الغاية هي تنصيب إمام تكون له الشوكة ، وهذه الشوكة لاتقوم إلا بموافقة الأكثرين ، أى أغلبية الحماهير .. وهذه الأغلبية تختار الإمام وترشحه بواسطة زعائها الذين تميل معهم وترى رأيهم وتتبع خطاهم ، فإذا اجتمع هذا التفويض الحجاهيري لزعيم واحد كان هو المرشح للإمام والعاقد له . وإذا تعدد الزعماء كونوا لحنة وهيئة

<sup>(</sup>٣٥) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٦، ١٣٧.

<sup>(</sup>٣٦) ( فضائح الباطنية ) ص ١٧٦ .. ١٧٨ .

لترشيح الإمام والعقد له ، وبعد الترشيح والعقد يأتى دور الجمهوركى يبايع الإمام البيعة العامة التي تصدق على الترشيخ وتعتمد العقد الذي ابتدأه الزعماء.

والماوردى يشير إلى امكانية أن تكون لجنة الترشيخ هذه هيئة قائمة ودائمة ومنصوصا على أعضائها ونظامها ، فيقول : « بجوز للخليفة أن ينص على أهل الاختيار .. فلا يصح إلا اختيار من نص عليه ..» (٣٧) .

فهى إذًا هيئة. قد تختلف تسميتها ، ويتفاوت عدد أعضائها ، ولكن المطلوب فيها دائما أمران : أن يستوفى أعضاؤها شروط أهل الاختيار ، وأن يكونوا ممثلين لارادة الأمة ورأيها ووفق تعبير الغزالى : « فليس المقصود أعيان المبايعين ، وإنما المطلوب أن تكون فى موافقتهم موافقة الجاهير » . وبتعبير على بن أبى طالب عندما احتج بأن المهاجرين والأنصار قد بايعوه وأضاف : « وإنما الناس تبع المهاجرين والأنصار ! ... » (٣٨) .

排 排 排

لكن هناك حالة يتخلف فيها عمل هذه الهيئة التي ترشح الإمام وتعقد له . وتنتنى الحاجة إليها ، وهي حالة ما إذا عهد الإمام بولاية عهده والإمامة من بعده إلى من تتوافر فيه شروط الإمامة ، كما حدث من أبي بكر لعمر بن الخطاب ، فالترشيح والعقد ينهض بمهامها الإمام السابق لا هيئة الترشيح .

وهناك ما يشبه الاجماع بين الفرق التي قالت بالاختيار ، كطريق للإمامة ، على جواز أن يعهد الإمام بالإمامة من بعده إلى من تتوافر فيه شروطها .. ولكنهم يختلفون بعد ذلك في التفاصيل .

فالأشعرية والمرجئة والخوارج وبعض المعتزلة ، يجوزون هذا العهد ويصححونه (٢٩) . ويرونه ملزما للامة ، ولايشترطون لصحته ونفاذه مبايعة أو عقدا من أحد من أهل الحل والعقد . وفي ذلك يقول أبو هاشم الحبائي ، من المعتزلة : إنه « يكفي نصه عليه ، ولا يراعي في ذلك رضا غيره به » بينما يقول أبو على الحبائى : إن ذلك « لا يكفى ، بل لابد من أن يرضى

<sup>(</sup>٣٧) (الاحكام السلطانية) ص ١٣.

<sup>(</sup>٣٨) (وقعة صفين) ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٣٩) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٨٥.

به أربعة حتى يجرى عهده إليه مجرى عقد الواحد برضا الأربعة ، فإذا قارنه رضا أربعة صار بذلك إماما .. » ويحتج أبو على بأن أبا بكر قد حرص فى عهده لعمر على احضار جماعة من الصحابة ، فاستشارهم « ورجع إلى رضاهم بذلك » .. أما أبو هاشم فيرى فى فعل أبى بكر مجرد تطيب لنفوسهم » (١٠) .. ورأى أبى على هو رأى معتزلة البصرة الذين قالوا : «إن رضا أهل الاختيار لبيعته شرط فى لزومها للأمة ، لأنها حق يتعلق بهم ، فلم تلزمهم إلا برضا أهل الاختيار منهم » (١٠)

أما أصحاب الحديث. وكذلك سليان بن جرير. من الزيدية ، فإنهم يجوزون وصية الإيمام وعهده لمن بعده ، ولكنهم لا يعتبرون هذا العهد ملزما للأمة إلا بعد تمام الشورى فيه . فكأنه مجرد ترشيح لا يرقى إلى مستوى العقد . ولا يكسب صاحبه سلطان الإمام . وهم يرون أن صفة الإمام منتفية عنه ، لا يحققها له ذلك العهد ، وإلاكان هناك إمامان وعلى الأمة أن تتم اجراءات العهد له بعد وفاة الإمام السابق .. فهم لا يشترطون شهادة أحد من أهل الحل والعقد عند العهد . «لأن عهده إلى غيره ليس بعقد للإمامة بدليل أنه لوكان عقدا لها لافضى ذلك إلى اجتاع امامين في عصر واحد ، وهذا غير جائز . وإذا لم يكن عقدا لم يعتبر حضورهم . وكان معتبرا بعد موت الإمام العاقد .. لأن الإمامة لاتنعقد للمعهود إليه بنفس العهد . وإنما تنعقد بعهد المسلمين .. إن إمامة المعهود إليه غير ثابتة مادام العاهد باقيا حيا إماما .. » (٢٠) .

ولقد اتفقوا جميعا على وجوب توافر شروط الإمامة فى المعهود إليه ، عند العهد ، وليس فقط عند حلول وقت توليه لها .. كما اتفقوا على جواز انفراد الإمام بهذا الترشيح إذا لم يكن المعهود إليه ولدا أو والداً للإمام . أما إذا كان كذلك فهم فى جواز انفراده بترشيحه على ثلاثة مذاهب :

مذهب يمنع انفراده بالترشيح للولد أو الوالد ، ويشترط مشاورة أهل الاختيار وإقرارهم بأهلية المعهود إليه .

<sup>(</sup>٤٠) (شرخ نهج البلاغة) جـ ١٧ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>١١) (الأحكام السلطانية) للماوردي. ص ١٠.

<sup>(</sup>٤٢) (الاحكام السلطانية ) لأبي يعلى . ص ٩ . (كتاب الامامة ) لأبي يعلى ٢٢٥ ، و (أصول الدين ) للبغدادى . ص

ومذهب يجيز له الانفراد بالترشيح.

ومذهب يجيز له الانفراد إذا كان المعهود إليه هو الوالد دون الولد. إذ يجب مع الولد استشارة أهل الاختيار في الترشيح (٢٣) .

والذين أجازوا للإمام الانفراد بترشيح ولده أو والده ، بعضهم احتج بأنه أمير الأمة وأمين مصالحها .. وبعضهم استند إلى أن هذا الترشيح غير ملزم للأمة ، وأن الأمر موقوف على شوراها وعقدها بعد وفاة الإمام .. وهذا الرأى الأخير قال به أصحاب الحديث .. وكما يقول أبو يعلى : فإنه « يجوز أن يعهد إلى من ينتسب إليه بأبوة أو بنوة . إذا كان المعهود له على صفات الأئمة ، لأن الإمامة لا تنعقد للمعهود إليه بنفس العهد . وإنما تنعقد بعهد المسلمين . والتهمة تنتفي عنه » (١٤٤) .

ولقد كان هذا المذهب هو أكثر المذاهب بصراً بما آلت إليه أمور ولاية العهد فى المجتمع الإسلامي منذ عهد معاوية بن أبي سفيان ، فلقد تحولت الخلافة إلى ملك وراقى . واتخذت وسيلة العهد سبيلا إلى نقل السلطة فى الابناء والاقارب ، بصرف النظر عن صلاحهم وكفاءتهم ونفعهم للمسلمين ، وحرص الخلفاء على إتمام الشورى الصورية القائمة على الترغيب والترهيب ، فصارت سنة سيئة سادت المجتمع منذ العهد ليزيد بن معاوية ، ورغم دفاع ابن خلدون عن موقف معاوية ، ونفيه أن يكون هناك اكراه فى العهد ليزيد والبيعة التى أخذت له ، وانكاره المعارضة التى ووجه بها معاوية (٥٠) .. والتى سبق وأشرنا لنموذج مها - إلا أنه بشير إلى فتوى الإمام مالك بسقوط يمين الاكراه ويقول : «كان الخلفاء يستحلفون على العهد ويستوعبون الإيمان كلها لذلك ، فسمى هذا الاستيعاب : أيمان البيعة ، وكان الاكراه فيها أكثر وأغلب ، ولهذا لما أفتى مالك بسقوط يمين الاكراه ، أنكرها الولاة عليه . ورأوها قادحة فى أيمان البيعة ، ووقع ما وقع من محنة الإمام رضى الله عنه ! (٢٠١) .

恭 恭 恭

<sup>(</sup>٤٣) (الاحكام السلطانية ) للماوردى . ص ١٠ .

<sup>(</sup>٤٤) (الاحكام السلطانية ) لأبي يعلى. ص ٩.

<sup>(</sup>٤٥) (المقدمة) ص ١٦٦، ١٦٧.

<sup>(</sup>٤٦) المصدر السابق. ص ١٦٥.

هذا عن الاختيار والترشيح أ، سواء أكان من هيئة خاصة ، أو من الإمام السابق .. ولكن .. ماذا عن «العقد » و «البيعة » ؛ ان البعض يرى أن العقد هو البيعة ، وأنهها بمعنى واحد ، هو : اظهار الرضا والطاعة والانقياد للإمام (٧٤٠) .. ولكن الرأى الأشهر هو أن البيعة هى : صفقة اليد من المبايع – بكسر الياء – للمبايع – بفتح الياء – وهذه ليست بالشيء الهام أو الضرورى في عقد الإمامة ، وإنما الضرورى والواجب هو العقد الذي يعنى : «الرضى والانقياد ، واظهار ذلك » (٨٤٠) بأن يقال له : قد بايعناك على بيعة رضى . على إقامة العدل والانصاف والقيام بفروض الإمامة ، ونحو ذلك » (٩٤٠) مما يؤدى مضمون العقد القائم بين أهل الاختيار وبين الإمام الجديد .. فالعقد هنا بمثابة «التصويت » في الاقتراع والانتخاب في عصرنا الحديث .

ولقد اتفقت المعتزلة على ضرورة العقد ، وبطلان إمامة من لم يعقد له أهل الاختيار حتى ولو كانت شروط الإمامة متوافرة فيه . بل وحتى لو انفرد بها من دون أهل عصره وتميز بها واشتهرت فيه . . إذ لابد من تمام العقد له حتى يصبح للناس إماما (٥٠٠) . وخالف فى ذلك بعض فقهاء العراق لأنه قد تميز بصفات الإمامة ، فأغنى تميزه هذا عن تمييز العاقدين له . . وكل أهل الحديث ، وأغلب المتكلمين والفقهاء يتفقون مع المعتزلة فى ضرورة العقد فى جميع الحالات . (٥٠)

وكما رفض المعتزلة أن يغنى تميزه وانفراده بصفات الإمام وشروطه عن العقد. كذلك رفضوا قول الزيدية بأنه إنما يصير إماما بخروجه على أئمة الجور وتجريده السيف فى سبيل نصرة الحق ، وقالوا : إن الخروج يجب أن يلى العقد لا أنه يحل محل العقد ويقوم مقامه ويغنى عنه . : إذ هو من وظائف الإمام ومهامه . لا أنه السبيل إلى الامامة .. (٥٢)

وبعد ترشيح اللجنة الممثلة لارادة أهل الاختيار . وعقدها الإمامة للإمام . يأتى دور

<sup>(</sup>٤٧) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤٨) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٤٩) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٥٠) (المغنی) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>١٥) (أدب القاضى) جـ ١ ص ١٤٣ ، ١٤٣ و (الاحكام السلطانية ) للماوردى . ص ٨ . و (كتاب الإمامة ) لأبي تعلى ص ٢٢٣ .

<sup>(</sup>۲۰) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۰۲ ، ۲۰۳ ، ۲۷۳ ـ ۲۷۲ .

«البيعة العامة » من الجميع ، أو من كل من تمكنه ظروف الحال ومقتضياته أن يبايع الإمام .. ولقد كان ذلك هو ماحدث لأبى بكر، فبعد بيعة السقيفة تمت له «البيعة العامة» فى المسجد فى اليوم التالى ، وذلك عندما جلس على المنبر ، وقام عمر فخطب الناس بين يديه ، فتحدث عن موت الرسول عليه الصلاة والسلام ، ثم قال : إن الله « قد جمع أمركم على خيركم .. فقوموا فبايعوا .. فبايع الناس أبا بكر بيعة العامة ، بعد بيعة السقيفة .. » (٥٣) فنى السقيفة كانت بيعه «الخاصة » وفى المسجد تمت بيعه «العامة » ..

وبعد تمام البيعة واستقرار الخلافة يلزم اعلان ذلك فى آفاق الأمة وأطراف البلاد ، حتى تعرف الأمة إمامها .. وهذه المعرفة تختلف من الخاصة إلى العامة ، فالخاصة الذين هم أهل الاختيار يجب عليهم معرفته باسمه وصفاته ، أما العامة فالواجب فى حقهم معرفته على الجملة دون التفصيل ، وليسوا مكلفين بمعرفة عينه واسمه إلا إذا احوجت النوازل إلى معرفتهم ذلك .. هذا رأى جمهور القائلين بالاختيار .. وخالف فى ذلك سلمان بن جرير ، من الزيدية فأوجب على سائر الناس معرفة إمامهم بعينه واسمه ، كما أن عليهم معرفة الله ومعرفة الرسول (٤٥)

紫 排 報

وهناك قضية تتعلق بالاختيار وأهله ونتائجه ، وهي قضية تعدد الإمام المختار ، إذا حدث وتعددت جهات الاختيار وجماعاته ، سواء أكان ذلك في البلد الواحد أم في البلاد المتعددة متقاربة كانت أم متباعدة .

وهذه القضية التي تعرض لها أهل الاختيار قد أثارت مسألة جواز تعدد الإمام ، في العصر الواحد ، من ناحية المبدأ ، هل يجوز التعدد ؟ أم لايجوز ؟؟.. والمسلمون مختلفون في ذلك .

فهناك من يجوز تعدد الأئمة فى عصر واحد ، من هؤلاء الشيعة الذين يجوزون أن يكون هناك إمام ناطق وإلى جانبه إمام صامت ، كما كان وضع الحسن مع الحسين ، فالحسين لم ينطق » إلا بعد موت الحسن (٥٠٠) . ومن الشيعة أيضا من يجوز ، بل يوجب ، تعدد الأئمة

<sup>(</sup>۵۳) (تاریخ الطبری) جـ ۳ ص ۲۰۳.

<sup>(</sup>٤٤) (الاحكام السلطانية) للماوردى ، ص ١٥ ، و(الاحكام السلطانية) لابى يعلى . ص ١١ . و(كتاب الإمامة) لأبى يعلى ص ٢٢٧ . ا

<sup>(</sup>٥٥) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٥٠ . و (أصول الدين) للبغدادى ص ٢٧٤ ، و (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ٨٨ ،

إذا كان هناك مكلفون يستحيل وصول أمر الإمام وتعاليمه إليهم كأن «يكون على حدب \_ (مرتفع) \_ من الأرض وفى تخومها من لاتتصل أخبارنا به » وفى تلك الحال أو الحالات «جازأن ينصب له إمام وائمة » » ، لضمان ازاحة علة المكلفين فى تلك البقاع المنعزلة ، أما فيا عدا ذلك فتعدد الإمام غير جائز عندهم ، فالذى «اقتضاه الاجماع \_ (عند الشيعة) \_ أن لا إمام فى هذا الشرع \_ ولمن يجرى مجرانا ، ونعرف اخباره ويعرف أخبارنا \_ إلا واحد ، أما من ليس هذه حاله فهو كالملائكة والحن ! . . (٥٠)

ومن القائلين بالاختيار من جوز تعدد الإمام في البلدين المتباعدين والصقعين المتنائيين كأن «يكون بين البلدين ، مثلا ، بحر مانع من نصرة أهل كل واحد منها إلى الآخرين فيجوز حينئذ لأهل كل واحد منها عقد الإمامة لواحد من أهل ناحيته » .. قال بذلك بعض الأشعرية (٥٠) ، ومنهم إمام الحرمين ، الذي يقول : « .. والذي عندي أن عقد الإمامة لشخصين في صقع واحد متضايق الخطط والمخاليف غير جائز ، وقد حصل الاجماع عليه . وأما إذا بعد المدى ، وتخلل بين الإمامين شسوع النوى فللاحتال في ذلك مجال .. » بينا رأى آخرون من الأشعرية «منع عقد الإمامة لشخصين في طرفي العالم .. » (٥٥)

ولقد ذهبت الكرامية ، أصحاب محمد بن كرام السجستانى ، وكذلك أصحاب أبى الصباح السمرقندى إلى جواز إقامة إمامين وأكثر ، حتى لو لم تتباعد الديار وتفصل الحواجز الطبيعية بين الأقطار ، واحتجوا لرأيهم بإمامة على مع معاوية ، والحسن مع معاوية ، وان كانوا قد قالوا : إن إمامة على كانت وفق السنة ، بينا خالفتها إمامة معاوية ، ولكن طاعة أتباع كل منها قد وجبت عليهم لصاحبهم ، فها إمامان . كما حاولوا الاحتجاج بقول الأنصار فى السقيفة : منا أمير ومنكم أمير ، وهو الاحتجاج الذى رده ابن حزم قائلا : «انهم - (أى الأنصار) - إنما أرادوا أن يلى وال منهم ، فإذا مات ولى من المهاجرين آخر ، وهكذا أبداً ، لا على أن يكون امامان فى وقت واحد .. "(٥٩)

أما المعتزلة فإنهم يرفضون ، من حيث المبدأ ، جواز تعدد الأئمة في العصر الواحد ، حتى

<sup>(</sup>٥٦) (تلخيص الشافى) جـ ١ ق ١ ص ٧٦ ــ ٧٨.

<sup>(</sup>٥٧) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>۵۸) (كتاب الارشاد) ص ٤٢٥.

<sup>(</sup>٩٥) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ٨٨، ٨٩ و (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٧٤.

ولو تباعدت الديار ، وتعذر اسعاف بعض الأطراف بمعونة الإمام ورأيه على وجه السرعة ، وهم يستعيضون عن هذا النقص بنصب الأمراء والحكام على هذه الأطراف والبلاد ليقوموا فيها مقام الإمام منفذين لسياسته العامة .. ومستندهم فى هذا الرفض : السمع ، والتعبد بهذا السمع ، إذ ليس فى العقل ما يحيل تعدد الأئمة .. وإنما الاجماع هو الذى يمنع من ذلك ، وما استقر عليه المسلمون ، وما يوحى به حديث : «إن وليتم أبا بكر وجدتموه ضعيفا فى بدنه قويا فى دينه ، وإن وليتم عليا تجدوه هاديا مهديا » ... ما يوحى به هذا الحديث من أنها على التوالى والتعاقب . لا على الاجتماع والتعدد فى العصر الواحد (١٠٠)

ولقد سبق أن ذكرنا في (الفصل الثالث) من (الباب الأول) - بالقسم الأول من هذه الدراسة - عند الحديث عن دور «العامل القومي » في الصراع على السلطة ، اقتراح معاوية على على أن يستقل بامرة الشام ، أي أن تتعدد الإمامة بعد وحدتها .. ونعتقد أن ذلك الاقتراح كان أول رأى في الإسلام يرى تعدد إمامة المسلمين .. ولقد دخل هذا الرأى إلى ميدان البحث في الإمامة منذ أن بدأت مباحثها في التبلور ، بل لقد حاول الذين أجازوا التعدد قياسه على تعدد النبوة في العصر الواحد دون أن يؤدى ذلك إلى ابطال النبوة ! .. (١٦) ولكنهم تناسوا أن تعدد النبوة في مثل حالة «موسى وهارون» ، كان المستهدف من ورائها اضافة القوة والمؤازرة لنبوة موسى من قبل أخيه هارون . وبطلب منه ، أما تعدد الإمامة فهو أمر بعيد عن ذلك تماما ، ففيها الفرقة ، أو التجزئة على أقل تقدير .. فهو قياس ينقصه الأساس الواحد ووجه الشبه بين الأمرين .

هذا عن الموقف من تعدد الإمامة من حيث المبدأ .. أما فى التطبيق ، كأن تتعدد جاعات الاختيار فيتعدد الأئمة ، فإن الاتجاه العام فى مباحث أئمة المعتزلة وأهل السنة ينزكى إمامة الذى بويع له أولا ، ويثبت خلافته . ومن ثم يغتبر بيعة من بويع له بعده لاغية ، كأن لم تقع .. أما إذا حدثت البيعة لهما أو لهم فى وقت واحد ، أو وقت متقارب ، بحيث تعذر الحكم بسبق بيعة أحدهما لبيعة الآخر . فهنا تختلف الآراء .. سواء لدى المعتزلة أو أهل السنة .. فهناك من يحكم ببطلان بيعتهما أو بيعتهم ، وهناك من يجعل من تنازعهم عليها فى مثل تلك الحال

<sup>(</sup>۲۰) (المغني) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۹۲ ، ۲۲۳ ـ ۲۲۷.

<sup>(</sup>٦١) (أدب الدنيا والدين) ص ١٣٨ .

أمرا قادحا في صفاتهم يمنع من جوازها فيهم ، كما أن آخرين قد رأوا أن التنازع عليها غير قادح في الصفات ، لأن أهل الشورى قد تنازعوا عليها دون أن يقدح ذلك في صفاتهم .

وهناك فريق رأوا أن السبيل لفض التنازع عليها إذا حدثت البيعة من أكثر من فريق لأكثر من إمام في وقت واحد أو متقارب غير متميز ، هو الاقتراع .. أى أن يقرع بين من اختيروا للإمامة ، وأيهم فاز في الاقتراع فهو الإمام .. وقاسوا ذلك على اعتاد الاقتراع في الصدر الأول للإسلام سبيلا لحسم مثل هذه الأمور .. فرووا حديث أبي هريرة أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال : « لو يعلم الناس ما في النداء ـ (أى الأذان) ـ والصف الأول ، ثم لم يجدوا إلا أن يستهموا عليه لاستهموا » .. (١٦٠) كما رووا عن أبي حفص العكبرى باسناده عن ابن شبرمة : « أن الناس تشاحنوا في الأذان يوم القادسية ، فأقرع بينهم سعد بن أبي وقاص » .. (٦٣) . «

ومن قال بالاقتراع قال أيضا إن التحكيم بينهها ، بأن يختار الناس، أو يختار «الأئمة» ممثلا لكل طرف، ثم ينهض الممثلون بعملية التحكيم.. قالوا: إن ذلك أيضا طريق لحسم هذا النزاع.

وأبو على الجبائى يقول فى الاقتراع والتحكيم: « فالقرعة ، لأن حالها قد تساوى فى البيعة ، وقد ثبت بالسنة دخول القرعة فى تمييز الأمور المتساوية ، ويقوى ذلك أنه حصل لها بما جرى من البيعة مزية على غيرهما ، وإن أبطلنا كلا الأمرين زالت المزيد ، وإن استعملنا القرعة ثبتت المزية ... - ( والتحكيم ) - أن يختار أحد الفريقين رجلا صالحا ، وكذلك الفرقة الأخرى ، ويفوض إليها اختيار أحد الرجلين ، ويصير هو الإمام ... ويكون هذا الوجه أقوى من ابطال كلا العقدين .. » (١٤)

ونحن نريد أن ننبه إلى أن المتأمل في اتخاذ القرعة أو التحكيم سبيلا لحل هذا التنازع ، إذا ما استحضر في ذهنه ما هو قائم اليوم في المجتمعات الجمهورية الديمقراطية التي تأخذ بنظم تعدد الأحزاب والجماعات الفكرية والسياسية ، من :

١ ــ ترشيح كل حزب أحد أعضائه لرئاسة الدولة .

<sup>(</sup>٦٢) أي ألا أن تحديد القرعة بالسهام من يؤذن ومن يجلس في الصف الأول من صفوف المصلين بالمسجد.

<sup>(</sup>٦٣) (الأحكام السلطانية) لأبي يعلى . ص ٨ . ٩ .

<sup>(</sup>٦٤) (المغنى) جد ٢٠ ق ١ ص ٢٦٩ ، ٢٧٠ وانظر فى القول بالقرعة كذلك (كتاب الإمامة) لابى يعلى . ص ٢٢٣ . و(الأحكام السلطانية) للماوردى . ص ٨ .

٧\_ والاحتكام في اختيار أحد المرشحين إلى الاقتراع في الانتخابات العامة .

يجد أن ما بحثه الباحثون فى الإمامة تحت مسألة الاختيار والأئمة بتعدد جهات الاختيار. وحسم ذلك التنازع بالقرعة أو التحكيم هو نفس الوضع القائم الآن فى المجتمعات الجمهورية الحزبية المعاصرة.

فنى حالتنا الأولى : جهات ولجان للترشيخ تعددت فتعدد المرشحون للإمامة .. والاختبار بين المرشحين سبيله الاقتراع أو التحكيم ــ وهما سواء . لا يميز بينهما إلا الضيق والاتساع فى قاعدة الذين يسهمون فى الاقتراع والتحكيم .

وفى حالتنا الثانية والمعاصرة: جهات للترشيح ــ هى الأحزاب ــ ترشح للرئاسة مرشحين متعددين بتعددها .. والاختيار بين المرشحين سبيله الاقتراع والتحكيم الذى صار فى ظروف العصر الحالى: انتخابات يسهم فيها من اجتمعت لهم شروط اتفق عليها فى دساتير هذه البلاد وقوانينها .

ومن هنا نستطيع أن نقول إن فكر المعتزلة ، وكل من قال بالاختيار ، قد أرسى منذ قرون عدة «المبادىء والأسس» لبعض أشكال المارسات الديموقراطية التي يشهد عصرنا تطبيقها اليوم فيما يتعلق باختيار السلطة العليا في البلاد .. وهم بذلك قد أسهموا في الفكر السياسي الإنساني بنصيب ، وبخاصة عندما وقفوا إلى جانب الشورى والاختيار ، ضد النص والتعيين .. وعندما قدموا هذه الأفكار عن كيفية وضع مبدأ الاختيار في التطبيق على موضوع تنصيب الإمام .

## ره) شوط الإمامي وطبيعنالسلطة

## الفصيل الأول شروط الإمام

فى مبحث شروط الإمام وصفاته نجد ذلك الانقسام بين فرق الإسلام كما وجدناه فى مبحث : النص أم الاختيار ؟ فالحلاف الجوهرى والأساسى حول صفات الإمام وشروطه قائم بين الذين قالوا بالنص وبين الذين قالوا بالاختيار ، أما الحلاف فى صفوف الذين قالوا بالاختيار فهو خلاف فى التفاصيل ، أو على الأكثر فى بعض المسائل الهامة .

فالشيعة وبخاصة الإمامية ، قد اتسقوا مع قولهم بالنص ، وقياسهم الإمامة على النبوة فوصفوا الإمام بصفات تميزه عن البشر العاديين ، وإن شئنا الدقة عن البشر أجمعين .. فهو عندهم لابد أن يكون معصوما من الذنب والخطأ والزلل ، كبيرا كان ذلك أو صغيرا . قبل توليه السلطة الزمنية أو بعد توليها .. فهو في كل الحالات لابد أن يكون معصوما ، وأن يكين أفضل الخلق على الاطلاق .. وإذا تولى السلطة الزمنية إلى جانب الإمامة الروحية فلابد أن يكون عالما بالسياسة وبجميع أحكام الشريعة ، علما لا يتسنى لغيره من البشر ، أفرادا أو بعتمعين ، كما يجب أن يكون أشجع الخلق دون استثناء .. وكما يقول الطوسى ، فإن «صفات الإمام على ضربين : »

أحدهما: يجب أن يكون الإمام عليها من حيث كان إماما. مثل: كونه معصوما. وأفضل الحلق.

والثانى : يجب أن يكون عليها لشىء يرجع إلى ما يتولاه ، مثل ، كونه عالما بالسياسة وبجميع أحكام الشريعة ، وكونه حجة فيها . وكونه أشجع الحلق . وجميع هذه الصفات

توجب كونه منصوصا عليه (١).

أما الذين قالوا بالاختيار ، على اختلاف فرقهم ، فإنهم قد رفضوا فكر الشيعة هذا ، ودار بينهم وبين الإمامية جدل طويل حول القضية الأساسية فى هذا الخلاف ، وهى عصمة الإمام . . وسيأتى عرضنا لها بعد قليل .

وهم فى مقابل ذلك قدموا تصورهم للصفات والشروط التى يجب أن تتوافر فى الإمام .. وهم وإن اختلفوا فى العدد ، وفى التفاصيل وأحيانا فى بعض القضايا الهامة ، إلا أنهم قد اقتربوا من بعضهم البعض إلى الحد الذى يدخلهم جميعا فى معسكر فكرى واحد إذا ما قيسوا بالشيعة الإمامية ، التى اختلفوا معها فى الجوهر والأساس.

فاذا أخذنا من المعتزلة مثلا القاضي عبد الجبار ، وجدناه يتحدث عن صفات الإمام وشروطه ، مرة ، على أنها :

- 1 \_ التمكن من القيام بما فوض إليه . ويتضمن هذا الشرط : سلامته من النواقص الجسدية والنفسية ، وزوال الآفات المانعة من قدرته وتمكنه من النهوض بمهامه! ، واتصافه بالشجاعة وثبات القلب اللازمين لمنصبه .
- ٢ ـ وأن يكون عالما ، أو في حكم العالم بكيفية مهام منصبه وتنفيذ هذه المهام وانجازها على الوجه الأكمل.
- ٣\_ وأن يكون متصفا بالأمانة ، حتى تسكن نفوس الناس إليه ، وتطمئن إلى قيامه بما فوض إليه .
- على وأن يكون مقدما في الفضل .. والفضل هنا ذو معنى ديني .. وإن لم يكن من شروطه أن يكون الأفضل في هذا المقام .
- وأن يكون قرشى النسب .. (وهذه قضية خلافية بين المعتزلة سنعرض لها بعد قليل).
   هكذا يعدد شروط الإمام في موطن من المواطن .. (٢) وفي موطن آخر يعددها هكذا :

<sup>(</sup>١) (تلخيص الشافي) جـ ١ ق ١ ص ١٨٩.

<sup>(</sup>۲) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۱۹۸ ، ۱۹۹.

- ١ عمل ، لأن لسيد العبد أن يكون حرا . . حتى يستطيع التصرف فيما فوض إليه من عمل ، لأن لسيد العبد أن يمنعه من التصرف
  - ۲ ـ وأن يكون عاقلا .
  - ٣\_ وأن يكون مسلما .
- **٤ ـ وأن يكون ذا رأى ومعرفة بالأمور** . . حتى ينهض بها . وحتى يستطيع أن يختار ويولى من لابد من توافر الرأى والمعرفة فيهم .
- \_ وأن يتصف بالعدالة .. بمعنى ألا يكون فاسقا ، لأن منصب الإمامة أعظم من الشاهد ومن الأمير والحاكم ، فهى فى ومن الأمير والحاكم ، فإذا كانت العدالة شرطا فى الشاهد والأمير والحاكم ، فهى فى الإمامة أولى وأوجب .

هكذا عدد الشروط في موطن ثان .. (٣) .

وليس هناك خلاف بين الصياغتين في الجوهر، وإنما الخلاف في توزيع الصفات على العناوين الجامعة لها .. فالحرية والعقل والتدين في الصياغة الثانية داخلة تحت التمكن في الصياغة الأولى .. وفي الصياغة الثانية أهمل ذكر النسب ، لأنه كان قد ذكره قبل قليل .. إذ المصدر واحد ، والصفات متتالية .

وهذه الصفات الخمس عند القاضى عبد الجبار تتوزع على سبعة عناوين ، فتتحول عند الماوردى إلى شروط سبعة يصوغها على نحو محدد ، وفى طابع سياسى ، فيقول عن أهل الإمامة : ان «الشروط المعتبرة فيهم سبعة :

أحدها: العدالة .. على شروطها الجامعة .

والثانى : العلم .. المؤدى إلى الاجتهاد في النوازل والأحكام .

والثالث : سلامة الحواس ـ من السمع والبصر واللسان ، ليصبح معها مباشرة ما يدرك بها .

والرابع: سلامة الأعضاء من نقص يمنع عن استيفاء الحركة وسرعة النهوض. والحامس: الرأى ما المفضى إلى سياسة الرعية وتدبير المصالح،

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: جر ٢٠ ق ١ ص ٢٠١.

والسادس : الشجاعة والنجدة ـ المؤدية إلى حاية البيضة وجهاد العدو.

والسابع: النسب \_ وهو أن يكون من قريش (٤) .

هذه هي شروط الإمام وصفاته عند المعتزلة.

أما الزيدية ، فإنهم يصبحون فى هذه القضية ضمن معسكر القائلين بالاختيار ، لأن النص الخنى عندهم قد اختص به على والحسن والحسين وهؤلاء قد مضى عهدهم ، والإمامة بعدهم بالاختيار .. ومن ثم فإن شروط الإمام وصفاته عندهم داخلة فى نطاق يجعلهم وفرق الاختيار . فى معسكر واحد .. وهى عندهم شروط خمسة :

أولها: أن يكون من نسل الحسن أو الحسين ، بخاصة ، فلا تكفى قريشيته أو هاشميته .. وهم فى ذلك يختلفون مع فرق الاختيار الأخرى . ويتفقون فى المبدأ مع الإمامية ، وإن اختلفوا معهم فى أعيان الأئمة .

وثانيها: أن يكون شجاعا.. حتى لايهرب من الحرب.

وثالثها: أن يكون عالما .. حتى يتمكن من اعانة الناس في الشرع.

ورابعها: أن يكون ورعا .. حتى يعف عن مال المسلمين .

وخامسها: أن يخرج على الظلمة شاهرا سيفه داعيا لنفسه وللحق (٥).

وهذه الصفات الحمس ، التي ذكرها «الطوسي» ، تنفك وتنحل إلى اثني عشر عند الإمام الزيدي يحيى بن الحسين ( ٢٤٥ ـ ٢٩٨هـ ٨٥٩هـ) فهي عنده .

١ ــ أن يكون من ذرية الحسن أو الحسين.

٢ ــ وأن يكون ورعا تقيا صحيحا نقيا .

٣\_ وأن يكون مجاهدا .

٤ ـ وأن يكون زاهدا في حطام الدنيا.

وأن يكون فها لما يحتاج إليه ، عالما بتفسير ما يرد عليه .

٦ ــ وأن يكون شجاعا .

<sup>(</sup>٤) (الأحكام السلطانية) ص ٦.

<sup>(</sup>٥) نصير الدين الطوسي (تلخيص محضل افكار المتقدمين والمتأخرين) ص ١٨٠ . طبعة القاهرة ، الأولى سنة ١٣٢٣ هـ على هامش (المحصل) .

٧ ــ وأن يكون بذولا سخيا .

٨ وأن يكون رءوفا بالرعية ، متعطفا محسنا حليها . مساويا لهم بنفسه ، مشاورا لهم فى أمـره غير مستأثر عليهم ، ولا حاكم بغير حكم الله فيهم .

٩ ــ وأن يكون قائما شاهرا لنفسه ، رافعا لرايته .

١٠ \_ وأن يكون محتهدا .

١١ \_ وأن يكون مفرقا للدعاة في البلاد ، غير مقصر في تأليف العباد .

١٢ ... وأن يكون مخيفا للظالمين ، مؤمنا للمؤمنين . (٦)

فتعدادها هذا هو نوع من التفصيل والتجزئة لما أجمله «الطوسى» فى الشروط الحمسة التى تجمع كل هذه الصفات. وفى بعض الدراسات الحديثة عن الزيدية وصلت صفات الإمام إلى أربع عشرة صفة ، هى : أن يكون ١ ـ بالغا . ٢ ـ عاقلا . ٣ ـ ذكرا . ٤ ـ حيا . ٥ ـ مسلما . ٦ ـ عدلا . ٧ ـ محتهدا . ٨ ـ تقيا . ٩ ـ سخيا . ١٠ ـ يضع الحقوق فى مواضعها . ١١ ـ سائسا . ١٢ ـ مستقلا بتدبير الرعية . ١٣ ـ أكثر رأيه الاصابة . ١٤ ـ سليم السمع والبصر . (٧)

فهو الآخر. تفصيل لايخرج عما أجمله «الطوسي» من قبل.

أما الحلاف الجوهري بين صفات الإمام عند المعتزلة وبينها عند الزيدية فنراه منحصرا في أمرين :

أولها: أن المعتزلة \_ أو من يرى منهم شرط النسب القرشي \_ قد جعلوا هذا النسب فى عامة قريش ، بينما الزيدية قد خصوا به نسل الحسن والحسين.

وثانيهما: أن الزيدية قد اشترطوا «الخروج» كصفة للإمام وشرط له ، والمعتزلة يرون ذلك الشرط منافيا للاختيار ، ويقدمون الاختيار على الخروج فى الترتيب ، ويرون أن قول الزيدية «بالخروج» كعلامة وصفة للإمام يبتعد بهم بعض الشيء عن معسكر القائلين بالاختيار.

أما أصحاب الحديث فإنهم يعددون صفات الإمام وشروطه على النحو التالى:

<sup>(</sup>٦) يحيى بن الحسين (رسائل العدل والتوحيد) جـ ٢ ص ٧٨، دراسة وتحقيق محمد عارة. طبعة القاهرة سنة ١٩٧١.

<sup>(</sup>٧) ناجي حسن (ثورة زيد بن علي) ص ١٦٩ طبعة بغداد سنة ١٩٦٦م.

أحدها: أن يكون قرشيا في الصميم .. أى أن يكون من ولد: قريش بن بدر بن النضر . وثانيها : أن يكون على صفة من يصلح قاضيا .. أى أن يكون : حرا ، بالغا ، عاقلا ، عالما ، متصفا بالعدالة .

وثالثها: أن يكون بصيرا فيما يأمر من أمر الحرب والسياسة ، وحماية الأمة والذب عنها ، وإقامة الحدود .

ورابعها: أن يكون من أفضل الناس في العلم والدين . . إلا أن يعرض عارض يمنع من إمامة الأفضل فتجوز إمامة المفضول . (^)

ومن أصحاب الحديث من يختلف حول شروط العدالة . والعلم ، والفضل ، فيجيز إمامة الفاسق ومن هو غير عالم وغير فاضل ، وهذا الرأى مروى عن أحمد بن حنبل . فلقد روى عنه عبدوس بن مالك القطان قوله : « ومن غلب بالسيف حتى صار خليفة وسمى أمير المؤمنين لا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيت ولايراه إماما عليه ، براكان أم فاجرا فهو أمير المؤمنين » كما روى عنه المروزى قوله : «فإن كان أميرا يعرف بشرب السكر والغلول ، يغزو معه ، إنما ذاك له فى نفسه ! » . . وهناك روايات أخرى عنه يرى فيها البعض أنها تعارض تلك ، مثل قوله عن الخليفة المأمون : «كان لا مأمون » ؟! . . (٩)

ولنا على ذلك الرأى ملاحظتان :

1 \_ أن قول أحمد بن حنبل عن المأمون أنه لم يكن مأمونا ، لاينفي اعترافه واقراره بامارته للمؤمنين ، لأنه كان يصف المعتصم بأنه أمير المؤمنين ، والمعتصم هو الذي امتحنه وعذبه في القول بخلق القرآن ، وكذلك كان يصف المتوكل « ولم يكن من أهل العلم ، ولا كان أفضل وقته وزمانه » . (١٠)

٢ ـ أن الذى يضمن الإتساق لموقف أحمد بن حنبل ، ويننى التعارض بين ما روى عنه ، هو
 أنه لم ينكر شروط العدالة والعلم والفضل ، ولكنه تنازل عن اشتراطها فى حالة
 « التغلب » على منصب الإمامة و « اغتصابها » بالقوة والقهر . . فطلب الاقرار والاعتراف

<sup>(</sup>٨) أبو يعلى (الأحكام السلطانية ) ص ٤ . و (كتاب الإمامة ) ص ٣٤٠ ، ٣٤١.

<sup>(</sup>٩) (الأحكام السلطانية ( لأبي يعلى. ص ٤.

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق. ص ٤.

بامامة المتغلب، فهو يعترف بامارة المؤمنين حتى لغير المأمون ولغير العادل ولغير العالم ولغير الفاضل.. وذلك الاعتراف لايضمن لهم الاتصاف بهذه الشروط التى افتقدوها، ولا يحرمه هو من أن يصفهم بما يعتقده فيهم من الصفات المنافية لشروط الإمامة، والذى دفع الإمام أحمد إلى موقفه هذا هو رأيه فى قضية السيف والخروج على الإمام، حيث منعه وحرمه حتى لوكان الإمام متغلبا وجائرا وفاسقا وهو الموقف الذى سنعرض له فى رالفصل الأول (من (الباب السادس) بالقسم الثالث من هذه الدراسة فهذا الرأى خاص بحالة الضرورة التى يسود فيها سلطان المتغلب بالقهر، لا أن ابن حنبل قد أسقط من شروط الإمام هذه الشروط فى الأصل وفى الطبيعي من الظروف والأحوال.

وعندما نقارن شروط الإمام عند أصحاب الحديث بها عند المعتزلة ، لانجد خلافا جوهريا : إلا فى إمامة الفاسق المتغلب ، وهو الحلاف الخاص بعزل الإمام وحلعه والثورة عليه .. أما فيها عدا ذلك فهناك اتفاق فى الجوهر والأساس .

وكما هو حال المعتزلة والزيدية مع شروط الإمام وصفاته ، عندما اتفقوا فى الجوهر ، واختلفوا فى الجوهر ، واختلفوا فى التعداد . بين مجمل لها ومفصل ، كان الأشعرية . . فعند الجوينى . صفات الإمام وشروطه ستة :

۱ ــ أن يكون قرشى النسب (وينبه الجويني إلى أن هذه القضية خلافية ، ويعلق : «وللاحتمال فيه عندى مجال ، والله أعلم بالصواب !».

٧ ـ وأن يكون مجتهدا ، من أهل الفتوى ، بحيث لايحتاج إلى استفتاء غيره فى الحوادث.

٣\_ وأن يكون ذا نجدة وكفاية ومهتديا إلى مصالح الأمور وضبطها أى أن يكون ذا كفاية .

٤ ــ وأن يكون مسلما . .

ه ـ وأن يكون حرا .

٦ ـ وأن يكون ورعا .. (١١) .

ويتفق معه الشهر ستانى فى العدد والتقسيم . (۱۲) والبغدادى يجملها فى صفات أربع هى :

<sup>(</sup>١١) (كتاب الارشاد) ص ٤٢٦ . ٤٢٧ . و ( لمع الأدلة ) ص ١١٦ . تحقيق د . فوقية حسين . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م .

<sup>(</sup>١٢) (نهاية الاقدام) ص ٤٩٦.

- ١ ــ العلم .. بحيث لايقل فيه عن مبلغ المجتهدين في الحلال والحرام وسائر الاحكام .
  - ٢ ـ والعدالة والورع .. بحيث لايقل عمن تجوز شهادته تحملا وأداء . ﴿
    - ٣\_ والاهتداء إلى وجوه السياسة وحسن التدبير، في السلم والحرب .
      - ٤ ـ والنسب القرشي . . <sup>(١٣)</sup> .

والباقلاني يتفق مع من تقدم في الجوهر، ويختلف في العدد، فيراها خمسة هي :

- ١ ـ النسب القرشي.
- ٢ ــ والعلم .. بحيث يكون فيه بمنزلة القاضى .
- ٣\_ وأن يكون ذا بصيرة بأمور الحرب وحماية البيضة وحفظ الأمة .
- ٤ ـ وأن يكون ممن الاتلحقه رقة ولا هوادة في إقامة الحدود ولا جزع لضرب الرقاب
   والابشار.
- وأن يكون من أمثلهم في العلم .. وكذلك في كل هذه الصفات .. إلا أن يعرض عارض يسوغ إمامة المفضول وتقديمه على الأفضل .. (١٤) .

والجرجاني يفصلها فتبلغ عنده تسع صفات ، وإنَّ لم تختلف في الحوهر ، فيراها :

- ١ ــ الاجتهاد في الأصول والفروع . -
- ٢ ــ والرأى اللازم للقيام بأمور الملك.
- ٣\_ والشجاعة اللازمة للحرب وحفظ البيضة.
  - ٤ ــ والعدالة المانعة من الجور.
  - ٥ ـ والعقل الضامن لصلاح التصرفات.
    - ٦ ــ والبلوغ .
    - ٧\_ والذكورة .
      - ٨ ـ والحرية .
- ٩\_ والنسب القرشي (وينبه إلى أن في اشتراط هذه الصفة خلافا).. (١٥)

<sup>(</sup>١٣) البغدادي (أصول الدين) ص ٢٢٧. و(الفرق بين الفرق) ص ٣٤٠. ٣٤١.

<sup>(</sup>١٤) (التهميد) ص ١٨١ ، ١٨٧ . وابن حزم يقوم : ان الباقلاني « ذكر في شروط الإمامة انها أحد عشر شرطا » وذلك يؤكد رأينا أن الاختلاف هو في التقسيم للصفات الاساسية التي اتفقوا عليها . فما رآه له ابن حزم أحد عشر شسرطا ذكره هو هنا خمسة فقط .. انظر (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>۱۵) (شرح المواقف) مجلد ۳ ص ۳۹۰.

أما النسني والتفتازاني فانهما يوجزانها ويجملاتها تحت عناوين ثلاثة :

١ ـ أن يكون من أهل الولاية المطلقة الكاملة .. وهذه الصفة تشمل : الإسلام ، والحرية والذكورة ، والعقل ، والبلوغ .

٢ ـ وأن يكون سائسا .. أي قادرا على التصرف في الملك بالرأى والقوة والشوكة .

٣ وأن يكون قادرا على تنفيذ الاحكام ، والدفاع عن الدولة ، واقرار الانصاف . . وذلك يتطلب : العلم ، والعدل ، والكفاية ، والشجاعة . . (١٦)

وخير من يعبر لنا عن اتفاق الأشعرية في الجوهر وإن اختلفوا في التقسيم والعنونة والتعداد هو الإمام الغزالي ، فهو يوجز شروط الإمام وصفاته في قوله : وبالجملة فانه تشترط فيه «خصائص القضاة .. مع زيادة نسب قريش »  $^{(11)}$  أما تفصيل هذه العبارة الموجزة فيصل بهذه الصفات عنده إلى عشر صفات . «ست منها خلقية ، لاتكتسب ، وأربع منها تكتسب ، أو يفيد الاكتساب فيها مزيدا » وهي :

- ١ ـــ البلوغ .
- ٢ \_ والعقل .
- ٣\_ والحرية .
- ٤ ـ والذكورة .
- ٥ \_ والنسب القرشي.
- ٦\_ وسلامة حاستى السمع والبصر . والبعض يضيف السلامة من كافة العيوب المنفرة ، ومن أمراض مثل : البرص ، والجذام ، والزمانة ، وقطع الأطراف . . ( وتلك هي الصفات الحلقية ) .
  - ٧\_ والنجدة.
  - ٨\_ والكفاية.
    - ٩ \_ والعلم .
  - ١٠ ـ والورع . . (١٨) ( وتلك هي الصفات المكتسبة ) .

<sup>(</sup>١٦) (شرح العقائاء النسفية) ص ٤٨٨ ، ٤٨٨ .

<sup>(</sup>١٧) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٦.

<sup>(</sup>۱۸) (فضائح الباطنية) ص ۱۸۰، ۱۸۱.

فالحميع متفق في الجوهر ، وإن اختلفوا في التقسيم والتعداد .

والأشعرية ، بذلك ، يتفقون في الجوهر والاساس مع المعتزلة .. أما ابن حزم ، من الظاهرية ، فإن شروط الإمام الواجبة عنده خمسة هي :

١ ــ النسب القرشي .

٢ ــ والبلوغ والتمييز.

٣ ــ والذكورة .. فجميع فرق أهل القبلة ليس منهم أحد يجيز إمامة امرأة .. (١٩)

٤ \_ والإسلام .

وأن يكون متقدما لأمره ، عالما بما يلزمه من فرائض الدين ، متقيا لله في الجملة ، غير
 معلن بالفساد في الأرض .

ويضاف إلى هذه الشروط الواجبة ، أخرى مستحبة ، هي :

١ \_ أن يكون عالما بما يخصه من أمور الدين ، من العبادات والسياسة والأحكام .

٢ ـ وأن يكون مؤديا لكل الفرائض ، لا يخل بشيء منها .

\_ وأن يكون مجتنبا لجميع الكبائر ، في السر والعلن .

\_ وأن يكون مستترا بالصغائر التي تقع منه .

ولقد خالف ابن حزم أولئك الذين اشترطوا السلامة من العيوب الجسمية والنفسية في الإمام ، فقال : إنه «لا يضر الإمام أن يكون في خلقه عيب ، كالأعمى ، والأصم والأجدع ، والأجدم ، والأجدب ، والذي لايدان له ولا رجلان ، ومن بلغ الهرم ، مادام يعقل ، ولو أنه ابن مائة عام ، ومن يعرض له الصرع ثم يفيق ، ومن بويع اثر بلوغه الحلم وهو مستوف لشروط الإمامة .. فكل هؤلاء امامتهم جائزة .. (٢٠٠)

وابن حزم ، إذا استثنينا عدم اشتراطه سلامة الحواس الجسمية والنفسية مما ينفر ، نجد أنه قد اتفق مع المعتزلة كذلك حول الصفات الجوهرية الواجب توافرها في الإمام .. ولقد عبرابن خلدون عن خلاصة آراء أهل الاختيار في هذه القضية عندما عرض لشروط هذا المنصب .

<sup>(19) (</sup>الفصل فى الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١١٠ . هذا قول ابن حزم . وان كان بعض الحوارج يجيز إمّامة المرأة . انظر (ثورة زيد بن على ) ص ١٨ . وممن نسب هذا الرأى للخوارج البغدادى فى (الفرق بين الفرق . ص ١٦ ، ٦٦) والاسفراييني فى (التبصر فى الدين ص ٥٥) .

<sup>(</sup>٢٠) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٦٦ . ١٦٧.

فقال: إنها أربعة متفق عليها. وهى: ١ ــ العلم. ٢ ــ والعدالة، ٣ ــ والكفاية، ٤ ــ وسلامة الحواس والأعضاء مما يؤثر في الرأى والعمل، واختلف في شرط خامس وهو النسب القرشيي .. (٢١)

تلك هي آراء مختلف الفرق الإسلامية ، مقارنة برأى المعتزلة ، في شروط الإمام.

وإذا كان أهل الاختيار قد اختلفوا مع الشيعة الإمامية خلافا جوهريا وأساسيا ، فإن هذا الحلاف قد دار حول قضيتين رئيسيتين ، هما :

١ ـ عصمة الإمام .. التي قال بها الإمامية ، ورفضها أهل الاختيار .

٣ ــ ومدى العلم الذي يجب أن يتوافر للإمام .

وإذا كان أهل الاختيار قد اختلفوا فيما بينهم حول بعض صفات الإمام ، فإن خلافهم قد انصب على مسألتين هامتين ، هما :

١ ــ النسب القرشي ، فلقد اشترطه البعض ، ورفض البعض اشتراطه .

٢ والعدالة ، التي اشترطتها الأغلبية ، وأجاز البعض التجاوز عنها في بعض الحالات.
 وحتى يكتمل هذا المبحث لابد من أن نعرض لهذا الخلاف بين هؤلاء الفرقاء.

## عصمة الإمام:

لقد نشأ الحلاف بين الشيعة الإمامية وبين كل من قال بالاختيار حول عصمة الإمسام بسبب موقف كل فريق من طبيعة المهام التي هي مفوضة وموكولة للإمام ـ وهذا ما سنتناوله بتفصيل أكثر في (الفصل الرابع) من هذا الباب ـ فالإمامية رأوا أن الإمام كالنبي ، له مهام دينية أساسية ، فالنبي يبلغ الشريعة والإمام حافظ لها وحجة لها وفيها ، وكما تلزم العصمة للمبلغ في التبليغ وما يتعلق به ، كذلك تلزم للحافظ في الحفظ وما يتعلق به .

أما المعتزلة ، ومن وافقهم ، فإنهم لايرون للإمام مهام دينية من هذا القبيل ، فهو منفذ للاحكام ، قائم بمصالح الدنيا ، مثله فى ذلك مثل الحكام والأمراء ، فعليهم يقاس ، وليس قياسه على النبوة والانبياء .

<sup>(</sup>٢١) (المقدمة) ص ١٥٧ ــ ١٥٥.

اختيارا .. (۲۲) » ويفصل الشيعة اجهال هذا التعريف فيقولون : «إن أصح تعبير عن العصمة ، أنها : القوة العقلية والطاقة النفسية فى المعصوم ، الحاصلتان من : أسباب اختيارية ، وغير اختيارية . إذ للاستعداد والقابلية وترويض النفس دخل تام فى تحقيق العصمة وظهورها . فكأنما هى حصيلة شيئين فى وقت واحد : اللطف الألهى ، والتهذيب النفسى ، ذلك من الله تعالى . وهذا من العبد . بحسن اختياره وكل من الأمرين جزء علة . متى تحققا تحققت العصمة فى الخارج ، شأن كل معلول ، نسبة إلى : الفاعلية ، والقابلية .

وهم يفرقون بين العصمة ، التي اشترطوها للإمام ، وبين العدالة ، التي اشترطها له المعتزلة وأهل السنة ، لأنها وإن اشتركا في كونهما قوة وملكة ، إلا أن العصمة علة تامة لفعل الخير والطاعة واجتناب الشر والمعصية ، واتصالها بالله من جهة التأثير ، بينما العدالة مقتضية ، فقط ، لفعل الطاعة وترك المعصية ، وليست علة تامة لذلك ، كما أنها متصلة بالله من ناحية التوفيق لا من جهة التأثير ، وهي تعتمد على ترويض النفس أكثر مما تعتمد عليه العصمة التي تستعيض عنه باللطف الإلهي .. (٢٣)

وهذه العصمة تثبتها الشيعة الإمامية لكل أئمتها .. (٢١) وهم يسلمون بأنهم ينفردون بهذا المذهب دون فرق الإسلام كلها .. لأنه « يجب أن يكون الواسطة بين الله تعالى وبين خلقه ــ نما كان أو إماما ــ معصوما .. (٢٥)

ومن هذا المنطلق منطلق الطبيعة الدينية لمهام الإمام، واشتراكه مع النبي في النهوض بهذه المهام ذات الطابع الديني، ومن كونه، مثل النبي، واسطة بين الله وبين خلقه وانطلاقا كذلك من حكمهم على الأمة بجواز اجتماعها ما عدا الإمام على الخطأ والضلال والردة والكفر، كان قولهم بأن المرجع الوحيد الذي يلتمس عنده الصواب والحق هو الإمام. ولو لم يكن معصوما لكان لابد من مرجع آخر معصوم نعود إليه في التماس الصواب والحسق فيأتى التسلسل الذي لابد وأن ينتهي إلى الإمام المعصوم، أو نصير إلى حالة لاتناهي لها.

<sup>(</sup>۲۲) (شرح نهج البلاغة) جـ ٧ ص ٨.

<sup>(</sup>۲۳) (تلخيص الشافي) جد ١ قي « هامش » ص ٧١ ، ٧٢ .

<sup>(</sup>۲٤) الرازى (اعتقادات فرق المسلمين والمشركين) ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢٥) (تلخيص الشافي) جـ ١ ق ١ ص ٢٠١.

كما يستدلون كذلك على أن الإمام هو «حافظ للشرع ، كما أن النبي مبلغ له » باستحالة أن يكون القرآن هو الحافظ « لعدم حيطته بجميع الأحكام التفصيلية ، ولطنية دلالته ! » ونفس الشيء بالنسبة للسنة ، فهي لاتصلح حافظا للشرع ، لأنها كالقرآن غير عيطة بالأحكام التفصيلية ، وظنية الدلالة ، وكذلك ظنية الاسناد .. وأيضا فالإجماع لايصلح حافظا للشرع ، لأن جواز الخطأ على الفرد يستتبع ــ عندهم ــ جوازه على المجموع كله والأمة بأسرها . وأيضا فإن البراءة الأصلية والفطرة السليمة لاتصلحان حافظا للشرع والا لأغنتا عن بعثة الأنبياء ، ولما كانوا يبطلون العمل بالقياس والاستحسان ، فلم يبق عندهم ، للشرع ، حافظ سوى الإمام .

ويضيفون إلى الأدلة على عصمته ، أنه لو لم يكن معصوما لجاز عليه الخطأ ، ولوجب على الناس أن ينكروا عليه الخطأ بحكم وجوب النهى عن المنكر عليهم ، وذلك يتنافى مع أمر الله الناس أن يطيعوا أولى الأمر منهم .. (٢٦) أى أنهم يجعلون الأمر بالطاعة مطلقا . وبدلا من أن يقيدوه كغيرهم بما لايدخل تحت معصية الخالق ، جعلوه مطلقا ، ونفوا لذلك أن يقع من الإمام ما يوجب التوقف في طاعته .

وهذه العصمة ، عند الإمامية ، لايمكن ادراكها بالحواس ، ومن ثم فلا يصح التماسها بالحواس ، كما أنه لايوجد دليل على من يتصف بها حتى نلتمس المعصوم ونهتدى إليه بالنظر في الأدلة ، فلم يبق إلا أن نعلمه بنص من الله سبحانه .. (٢٧) .

وهم لم يدعوا الحكم بعصمة الباطن ، بل قالوا إن الأفعال الظاهرة هي التي يحكم بعصمته فيها .. « وإذا ثبت لنا عصمته في الظاهر ، قلنا في الاستدلال على عصمة الباطن : ... أنه لا يحسن من الحكيم تعالى أن يولى الإمامة .. من يجوز أن يكون مستحقا للعنة والبراءة في باطنه . لأن ذلك سفه ..»

وهم قد عمموا القول بالعصمة وأطلقوه .. فهو يشمل ماقبل إمامة الإمام كما يشمل ما بعد إمامته من الزمان ، وكذلك النبي قبل النبوة وبعدها (٢٨) .. وكذلك تشمل الصغائر

<sup>(</sup>٢٦) المصدر السابق. جد ١ ق ١ ص ١٩٤ ، ١٩٥ « هامش » .

<sup>(</sup>۲۷) المصدر السابق. جر ١ ق ١ ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>۲۸) المصدر السابق. جـ ۱ ق ۱ ص ۲۰۰ ، ۲۰۱ .

والكبائر ، والعمد والخطأ . والسهو والتأويل والشبهة .. كل ذلك معصوم منه الأئمة والأنبياء . (٢٩)

أما المعتزلة ، فإنهم ينفون العصمة عن الأئمة انطلاقا من أن مهمتهم ليست دينية ، كما أشرنا ، وكما سيأتى تفصيل ذلك في مكانه من هذا الباب .. وأكثر من ذلك ، فهم من هذا المنطلق الذي يربط بين طبيعة المهمة والعصمة أو عدمها . يقولون إن عصمة الأنبياء كاملة ومتحققة في كل ما يتعلق بالجانب الديني من حياتهم ، وهو الجانب المتمثل في التبليغ عن ربهم ، وفي هذا الجانب فإن «الأنبياء معصومون من كل خطأ يتعلق بالاداء والتبليغ ، فلا يجوز عليهم الكذب ولاالتغيير ولاالتبديل ولاالكتان ولا تأخير البيان عن وقت الحاجة ولا الغلط فيما يؤدونه عن الله تعالى ، ولا السهو فيه ، ولا الالغاز ولا التعمية ، لأن كل ذلك إما أن ينقص دلالة المعجز على صدقه ، أو يؤدي إلى تكليف مالا يطاق . » (٣٠)

أما ماعدا هذا الجانب الديني ، جانب التبليغ عن الله ، فان المعتزلة يجيزون فيه وقوع الخطأ من الأنبياء والرسل ، فهم ليسوا معصومين فيها يتعلق بالرأى والاجتهاد في أمورهم الخاصة أو أمور الدنيا العامة .. ومن هنا جوز المعتزلة وقوع الذنوب الصغائر من الأنبياء والرسل ، قبل النبوة والبعثة وبعدهما .. بشرط ألا تكون هذه الصغائر منفرة ومسخفة . لأنها إذا كانت كذلك أضرت بما يتطلبه التبليغ عن الله من صفات تتألف الناس وتجتذب قلوبهم .. ومنهم من قال بجواز اقدام النبي على الذنوب الصغائر . غير المسخفة والمنفرة وهو عامد ، وعالم بأنها ذنوب ، ولكن دون جرأة على الله ، بل مع الخوف والوجل . وإن كان آخرون قد قالوا : « إنهم لايقدمون على الذنوب ، التي يعلمونها ذنوبا ، بل على سبيل التأويل ودخول الشهة ..»

هذا عن الذنوب الصغائر.. أما الكبائر فإن من المعتزلة من نسب إليه القول باجازتها على الأنبياء قبل البعثة. ومنهم من أحالها عليهم.. وهم جميعا متفقون على استحالتها على الأنبياء بعد البعثة.. (٢١)

<sup>(</sup>٢٩) (شرح نهج البلاغة) جـ ٧ ص ١٢.

<sup>(</sup>۳۰) المصدر السابق. جر ۷ ص ۱۸، ۱۹.

<sup>(</sup>٣١) المصدر السابق. ج ٧ ص ٨ - ١٢.

فإذا كان هذا هو الموقف من عصمة الأنبياء ، ومدى علاقتهم باتيان بعض الذنوب وبخاصة الصغائر منها ، فإن موقف المعتزلة من عدم عصمة الأئمة ، ومن جريان أمرهم فى ارتكاب الذنوب مجرى البشر العادى ، هو موقف واضح ، يزيده وضوحا أنهم لايقيسون الإمامة على النبوة ولا الأئمة على الأنبياء .

والمعتزلة بعد أن نفوا الطابع الديني عن مهام الإمام ، وحددوا ما فوض إليه في تنفيذ الحدود والأحكام ، وقاسوا أمره على الأمراء والحكام فندوا حجج الشيعة في أن مزاولته لهذه المهام تتطلب عصمته ، فلقد قالت الإمامية : إن جواز الخطأ عليه في تنفيذ الحدود والاحكام يؤدى إلى الفساد في الدين .. ونفت المعتزلة ذلك بأن مثله في ذلك مثل الأمراء والحكام ، ولما لم تدع مخافة خطئهم في الاحكام والحدود إلى عصمتهم فكذلك الحال في الإمام .. ولما قالت الشيعة : إن الإمام المعصوم من خلف الامراء والحكام يصحح خطأهم ، أما إذا لم يكن معصوما فمن يصحح الخطأ لهم وله ؟ قالت المعتزلة ان المرجع هو الأمة وعلماؤها والكتاب والسنة المحفوظة بالتواتر . . ولما قالت الشيعة ان جواز الخطأ على الأمام يؤدى إلى أن يقع منه ما يجب الحد بسببه ، وفي تلك الحال كيف يكون مقها للحدود ، وفي الوقت تقام عليه الحدود؟ ردت المعتزلة بأن جواز إقامة الحدود على الامراء والحكام لايتنافى مع اقامتهم الحدود على الرعية قبل ذلك .. ولما اعترضت الشيعة بأن جواز إقامة الحد على الإمام يعني أن سلطان الأمة فوق سلطانه ، قالت المعتزلة : ان هذا هو مذهبنا ، فهو إذا فسق أو أخل بما بويع عليه كان على الأمة عزله وخلعه والثورة عليه .. فالكلمة الأخيرة ليست للإمام ، ومن هنا لا تجب له العصمة ، وإنما الكلمة الأخيرة هي للأمة ، وهي التي لها العصمة .. « فالأمة لا يجوز عليها الخطأ .. والإمام إذا أخطأ فعلماء الأمة يأخذون على يده ، لانا لا نجوز على جميعهم الخطأ » .. فهم الذين يصححون خطأ الإمام الذي قد تخفي عليه أخطاء الامراء والحكام بدليل أن الإمام على بن أبى طالب في علاقاته بعاله وولاته لم يدع أحد أنه لم تخف عليه مخالفتهم .. بل إن الرسول عليه الصلاة والسلام «كان يخفي عليه خطأ عاله وأمرائه ، وإنما كان يعرف ما ينتهي خبره إليه. فكذلك القول في الإمام.. ».

فادعاء ضرورة العصمة للإمام للحاجة إلى مرجع يصحح الخطأ ويكشف عنه باطل لأن المرجع هو الأمة ، لا الإمام ، الذي يستحيل بالنسبة له الكشف عن جميع الأخطاء .. كما أن ادعاء ضرورة العصمة للحاجة إلى المرجع في حفظ الشريعة باطل لأن مرجع ذلك

هو المدون والمتواتر من الكتاب والسنة .. وكما لم يمنع وجود الإمام من عدم الكشف عن بعض أخطاء الامراء والحكام ، كذلك لم يمنع تدوين الشريعة من وقوع المعاصى ، بل إن وجود الإمام الذى قالت به الشيعة لم يؤد إلى كشف الأخطاء وتلافى النواقص التي زعموا له العصمة كي يكشفها ويتلافاها! (٣٢).

ولقد اتفق أهل السنة مع المعتزلة فى الموقف من عصمة الإمام ، وعصمة الأنبياء .. ونبه الغزالى إلى بعض حجج الشيعة التى تؤدى إلى ما يمكن أن نسميه بلغة عصرنا ، فكرا مناهضا للديمقراطية عندما حكموا بأن طريق العلم الوحيد المأمون هو المتمثل فى الأخذ عن الإمام الفرد المعصوم ، وأن تعدد الآراء يدخل فى نطاق الخطأ والباطل ، و «أن الحق هو فى الفرقة التى تلازم الوحدة كلمتها » بينما الباطل هو فى اتباع الرأى والعقول من قبل المجموع « فالحق فى الاتباع ، لا فى نظر العقول » (٣٣) .

ودعم أبو يعلى ، من أصحاب الحديث ، رأى المعتزلة فى جواز الخطأ على الانبياء ، فما بالنا بالأئمة ، فضرب أمثلة مما حكاه القرآن « فهم لم يكونوا معصومين من الخطأ والزلل والسهو والنسيان والصغائر ... والدلالة عليه قوله تعالى لنبينا ، صلى الله عليه وسلم : (ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر) (٢٠٠) ، ولو لم يكن للنبي ذنب لادى ألا يكون لقول الله تعالى وجه ، وقوله تعالى ، في قصة آدم ، عليه السلام : (ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي) (٢٠٠) ، وقوله تعالى : (وعصى آدم ربه فغوى) (٢١٠) واخباره تعالى عنه وعن حواء حيث قالا : (ظلمنا أنفسنا ، وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين) (٢٧٠) . وقوله تعالى في قصة يوسف : (ولقد همت به وهم بها) (٢٨٠) ، ومعلوم أن العزم على الزنا معصية عمرمة يستحق عليها العقاب . ويدل عليه ما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم من السهو في صلاته ، حتى سلم من ركعتين وسجد للسهو . وإذا ثبت أن الأنبياء غير معصومين فيا يتعلق صلاته ، حتى سلم من ركعتين وسجد للسهو . وإذا ثبت أن الأنبياء غير معصومين فيا يتعلق

<sup>(</sup>۳۲) (المغني جـ ۲۰ ق ۱ ص ۷۰، ۲۷، ۸۰، ۸۱ و ۸۲ ــ ۹۸ و ۳۵.

<sup>(</sup>٣٢) فضائح الباطنية) ص ٧٧ - ٧٩.

<sup>(</sup>٣٤) الفتح: ٢.

<sup>(</sup>۳۵) طه: ۱۰.

<sup>(</sup>٣٦) طه: ١٢١.

<sup>(</sup>٣٧) الاعراف: ٢٢.

<sup>(</sup>۳۸) يوسف : ۲۶ .

بأمر نفوسهم كان الإمام أولى ، فيكون ممن يجوز عليه ذلك » .. (٢٩) .

هكذا اتفق أهل السنة ، جميعا ، ('') مع المعتزلة فى رفض تقرير العصمة للإمام . ولقد يكون مفيدا ، بل وضروريا ، أن نحتم هذه الفقرة بأن نقول : إن الإمام على بن أبي طالب يشهد لرأى المعتزلة وأهل السنة فى هذا الموضوع ، ودليلنا هو كلماته التى جمعها الشيعة وحققوها فى (نهج البلاغة) ، فهو يتحدث عن خطأ آدم ، عليه السلام ، وكيف غره ابليس فباع اليقين بالشك ، والعزيمة بالوهن ، واستبدل الجذل بالوجل ، ثم تاب بعد ذلك . . يقول الإمام على : إن الله سبحانه «أسكن آدم دارا أرغد فيها عيشه ، وآمن فيها محلته ، وحذره ابليس وعداوته ، فاغتره عدوه ، نفاسة عليه بدار المقام ومرافقة الابرار ، فباع اليقين بشكه ، والعزيمة بوهنه ، واستبدل بالجذل (۱۱) وجلا ، وبالاغترار ندما ، ثم بسط الله سبحانه له فى توبته ولقاه كلمة رحمته ، ووعده المرد إلى جنته » (۲۶) .

فعبارته هذه دليل للمعتزلة وأهل السنة على جواز الخطأ على الأنبياء ، الذين أحال الشيعة وقوع الخطأ منهم ، وقاسوا عليهم الأئمة ، فبطلت حجتهم فى الأئمة ببطلان سندها فى الأنبياء .

بل إن الإمام على بن أبى طالب ذاته قد وقعت منه الأخطاء والأخطاء ، والحجة فى ذلك ليس كلام خصومه السياسيين ، بل كلمات ابنه محمد بن الحنفية ، الذى ينفى العصمة عنه وعمن عدا الرسول فيقول \_ فيما يرويه : المنذر الثورى \_ : «ما أشهد على أحد بالنجاة ولا أنه من أهل الجنة بعد رسول الله ، ولا على أبى الذى ولدنى !» قال الراوى : « فنظر القوم إليه ؟ فقال : « من كان فى الناس مثل على ؟ سبق له كذا . . سبق له كذا ! » . . . وهو الذى يصف الصراع بين على ومعاوية ، وبين الهاشميين والأمويين فيقول : « نحن أهل بيتين الذى يصف العراع بين على ومعاوية ، وبين الهاشميين والأمويين فيقول : « نحن أهل بيتين منى من قريش يتخذهما الناس أندادا من دون الله ، نحن وبنو عمنا هؤلاء ! » يعنى بنى أمية . . (١٢)

<sup>(</sup>٣٩) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص ٢١٩ ـ ٢٢١.

<sup>(</sup>٤٠) والغزالى يشير لتلك القضية كذلك فى (إحياء علوم الدين) جـ ١٢ ص ٢١٥٦. طبعة دار الشعب القاهرة.

<sup>(</sup>٤١) الجذل : هو الفرح .

<sup>(</sup>٤٢) (نهج البلاغة) ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤٣) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٦٨.

فلا حجة للشيعة على عصمة الأئمة ، إذ لا حجة لهم على ما قالوا به من عصمة الأنبياء. والإمام الذي ادعوا له العصمة ينفيها عنه ابنه محمد بن الحنفية .. رضى الله عنهم أجمعين.

## علم الإمام:

ولقد كان رأى الشيعة في علم الإمام ، ومدى هذا العلم ، ومصدره وشموله .. الخ .. أشد شنعة وشذوذا \_ في رأى خصومهم \_ من رأيهم في عصمة الإمام ، وإن ارتبط رأيهم في العلم برأيهم في العصمة .

والأشعرى ينبه إلى أن فى الشيعة فريقا قد ذهب به الغلو فى علم الإمام مذهبا أبعد من الفريق الآخر ، فمنهم « فرقة يزعمون أن الإمام يعلم كل ماكان ، وكل مايكون ، ولا يحرج شيء عن علمه من أمر الدين ولا من أمر الدنيا .. وزعم هؤلاء أن الرسول كان كاتبا ، ويعرف الكتابة ، وسائر اللغات .

والفرقة الثانية منهم يزعمون أن الإمام يعلم كل أمور الأحكام والشريعة ، وإن لم يحط بكل شيء علما ، لأنه القيم بالشرائع ، والحافظ لها ، ولما يحتاج الناس إليه ، فأما مالا يحتاجون إليه فقد يجوز ألا يعلمه الإمام » (الم)

فالفرق بين المذهبين ، أن الأول يقول أصحابه إنه : يعلم ماكان ، وما هوكائن ، وما يكون . بينا يقول أصحاب المذهب الثانى : إنه يعلم ماكان ، وما هوكائن ، دون ما سيكون ... لأن ماسيكون ليس مما تتعلق به الحاجة الآن ، فإذا تعلقت الحاجة بشيء منه علمه الإمام !.

ونحن إذا نظرنا في المصادر الأصلية لفكر الشيعة ، وتتبعنا الأحاديث التي رووها عن أئمتهم في علم الإمام ، ومداه ، ونوعيته وجدناها مسندة إلى أبي عبد الله جعفر الصادق ، أو أبيه أبي جعفر محمد بن على زين العابدين ـ كغيرها من أحاديث عقيدة الإمامة عندهم ـ وذلك يرشح القول بأنها عقيدة حادثة وطارئة في الفكر الإسلامي ، بل وغربية عنه ، ويؤيد رأى الذين يقولون إنها موروثات غير عربية « نشأت في مبدأ أمرها في البيئات غير العربية » ، وأن هذه القدسية التي رفعت الأئبة على الأنبياء ـ كما سنرى في امتياز علمهم على الأنبياء « إنما كانت

<sup>(</sup>٤٤) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ١٢٢.

بقية من عبادة الملوك ، تلك العبادة التي كانت مشهورة عند قدماء الفرس ، بعد أن خالطها بعض العقائد الاشراقية » (٥٠) .

لقد قاس الشيعة عصمة الإمام على عصمة النبى ، ولكن مذهبهم فى علم الإمام قد بلغ فى الغلو مرتبة جعلتهم يرون الإمام أكثر علما من النبى . بل ومن كل الأنبياء مجتمعين ، بل إن مذهبهم هذا يعنى ، فى الواقع والحقيقة ، أن النبوة ، فى معناها الجوهرى ، الذى هو صلة السماء الفكرية الدائمة بالأرض ووصايتها على العقل البشرى ، أن هذه النبوة لم تختم بموت محمد صلى الله عليه وسلم ، بل لاتزال قائمة فى شخص الإمام ؟!.

فالرسول يتلقى علم ما لم يعلم عن السماء بواسطة الوحى الذى يأتيه به ملك ، يراه حينا ولايراه حينا آخر . والشيعة يرون أن نفس الشيء يحدث للإمام ، ولكنهم يسمونه «تفهيا وتحديثا » . بدلا من تسميته «وحيا » ، ويرون أن الفارق بين «التحديث » وبين «الوحى » أن الإمام لايرى الملك ، وإنما هو يسمع الصوت ، وتحدث له السكينة التي تجعله يطمئن إلى أن ماسمعه هو صوت الملك ، وأن كلا من الإمام والنبي يأتيه علم السماء بواسطة «روح القدس » التي بها حمل النبي النبوة ، والتي تنتقل بعد النبي إلى الإمام .

تلك هي نظرية الشيعة في علم الإمام.

فنى الوقت الذى ينفون فيه علم الإمام للغيب \_ وهم يعنون بالغيب علم الساعة ومافى الأرحام ، فقط \_ نراهم ينسبون إلى أبى عبد الله جعفر الصادق قوله : إن الإمام «إذا أراد أن يعلم الشيء أعلمه الله ذلك » (٢٠) ويقولون : إن الإمام «يتلقى المعارف والأحكام الالهية وجميع المعلومات عن طريق النبى أو الإمام من قبله . وإذا استجد شيء لابد أن يعلمه من طريق الالهام بالقوة القدسية التى أو دعها الله تعالى فيه ، فان توجه إلى شيء وشاء أن يعلمه على وجهه الحقيقي لا يخطأ فيه .. إن قوة الإلهام عند الإمام ، التى تسمى بالقوة القدسية ، تبلغ الكمال في أعلى درجاته ، فيكون في صفاء نفسه القدسية على استعداد لتلقى المعلومات في كل وقت وفي كل حالة ، فهتى توجه إلى شيء من الأشياء وأراد معرفته استطاع علمه بتلك القوة القدسية الالهامية ، بلا توقف ، ولاترتيب مقدمات ، ولا تلقين معلم ، وتتجلى في نفسه القدسية الالهامية ، بلا توقف ، ولاترتيب مقدمات ، ولا تلقين معلم ، وتتجلى في نفسه

<sup>(</sup>٤٥) (السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات) ص ٧٦، ٧٧.

<sup>(</sup>٤٦) (الكافى) جـ ١ ص ٢٥٧.

المعلومات كما تتجلى المرئيات فى المرآة الصافية ، لاغطش فيها ولا ابهام . ويبدو واضحا هذا الأمر فى تاريخ الأئمة ، لم يتربوا على أحد . ولم يتعلموا على يد معلم ، من مبدأ طفولتهم إلى سن الرشد ، حتى القراءة والكتابة ، ولم يثبت عن أحدهم أنه دخل الكتاتيب أو تتلمذ على يد أستاذ فى شيء من الأشياء ، مع مالهم من منزلة علمية لا تجارى . وماسئلوا عن شيء إلا أجابوا عليه فى وقته ، ولم تمر على ألسنتهم كلمة (لا أدرى) ، ولا تأجيل الجواب إلى المراجعة أو التأمل ، ونحو ذلك !!» (١٤) .

هذا هو علم الإمام الشامل الكلى ، بالقوة القدسية الإلهامية ، لا بالتوقف والمقدمات والتعلم . . وهو يفوق علم النبى الذي كان يسأل فيتوقف حتى يأتيه الوحى برأى السماء فما لم يعرف له جوابا !

وهذه القوة القدسية التي يراها الشيعة مصدر العلم الإلهي الإلهامي للإمام ، هي التي كانت مصدر علم النبوة والأنبياء ، وهم ، في ذلك ، يروون أن «المفضل بن عمر» سأل جعفر الصادق عن علم الإمام بما في أقطار الأرض ، وهو في بيته ، مرخى عليه ستره ؟! فقال جعفر: «يافضل ، إن الله جعل في النبي خمسة أرواح: روح الحياة ، فبه دب ودرج وروح القوة ، فبه نهض وجاهد ، وروح الشهوة ، فبه أكل وشرب وآتى النساء من الحلال ، وروح الإيمان ، فبه آمن وعدل ، وروح القدس ، فبه حمل النبوة . فاذا قبض النبي انتقل روح القدس فصار إلى الإمام ، وروح القدس لاينام ولا يغفل ولا يلهو ولا يزهو ، والأربعة الارواح تنام وتغفل وتزهو وتلهو ، وروح القدس كان يرى به ..» (١٤٨).

أما قولهم بأن روح القدس تنقل للإمام حديث السماء ، كماكان الحال مع النبى ، فيتضح من قولهم : إن «الأئمة علماء صادقون ، مفهمون ، محدثون .. » وينسبون الى جعفر الصادق تفسيره للمحدث بأنه الذى « يسمع الصوت ولا يرى الشخص » .. فلما سأله محمد بن مسلم : «كيف يعلم أنه كلام الملك ؟» قال جعفر : «إنه يعطى السكينة والوقار حتى يعلم أنه كلام الملك » .. كما ينسبون إلى أبيه محمد بن على قوله : «كان على ، عليه السلام ، محدثا .. يحدثه الملك !» . . كا ينسبون إلى أبيه محمد بن على قوله : «كان على ، عليه السلام ، محدثا .. يحدثه الملك !» . . (29)

<sup>(</sup>٢٧) (عقائد الإمامية) ص ٧٦ - ٦٩.

<sup>(</sup>٤٨) (الكافى) جـ ١ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤٩) المصدر السابق. جـ ١ ص ٢٧١.

فلا فرق ، فى الجوهر والحقيقة ، إذاً ، بين الإمام والنبى فى التلقى عن السماء ، بل هم يرفعون الإمام مرتبة عندما يقولون بعلمه المطلق فى كل ما يريد علمه .

ثم هم يروون عن أبى جعفر محمد بن على زين العابدين ، كذلك ، ما يعنى أن علم الإمام يربو على علم النبى ، بل على من بعثهم الله من الأنبياء والرسل وفيهم محمد محمد معتمعين .. فالرسول ، عليه الصلاة والسلام ، قد ورث كل علم الأنبياء السابقين ، فانضم هذا العلم إلى علم النبي محمد ، ثم أورثه إلى الإمام على ، الذى ورثه هو الآخر لمن بعده من الأئمة وهكذا ، فإذا كان الإمام يعلم علم ما يستجد مما لم يعلمه النبي والأنبياء الذين سبقوه ، اتضح لنا أن رأى الشيعة هذا يفضي إلى أن علم الإمام يربو على علم الأنبياء أجمعين مجتمعين .. أما النص المنسوب إلى أبى جعفر محمد بن على زين العابدين فهو قوله : « ... إن الله عز وجل جمع لمحمد سنن النبين ، من آدم وهلم جرا إلى محمد .. وإن رسول الله صير ذلك كله عند أمير المؤمنين » .

فقال رجل لأبى جعفر: «يابن رسول الله ، فأمير المؤمنين أعلم ، أم بعض النبيين؟ فقال أبو جعفر: اسمعوا مايقول؟!.. إنى حدثته أن الله جمع لمحمد علم النبيين، وأنه جمع ذلك كله عند أمير المؤمنين، وهو يسألنى: أهو أعلم، أم بعض النبيين؟! (٥٠).

وهم يروون عن أبي جعفر كذلك أن قدرة الإمام على معرفة المحجوب ، بواسطة ما يسمى باسم الله الأعظم . تفوق قدرة «آصف» ، الذى كان عنده علم من الكتاب أحضر به عرش بلقيس إلى سلمان قبل أن يرتد بصره إليه ، إذ يقول أبو جعفر « إن اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفا ، وإنما كان عند آصف منها حرف واحد ، فتكلم به فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس حتى تناول السرير بيده ، ثم عادت الأرض كما كانت أسرع من طرفة عين . وغن عندنا من الاسم الأعظم اثنان وسبعون حرفا ، وحرف واحد عند الله تعالى استأثر به فى علم الغيب عنده ! » (٥١) .

يروون ذلك ويقولون به ويؤمنون ، ثم يقولون بالتقية لخوفهم من خصومهم ، ويعللون سكوت على عن الإنكار على أبى بكر بخوفه من شدة عمر ، ويدعون أن سبب غيبة الإمام هي

<sup>(</sup>٥٠) المصدر السابق. جد ١ ص ٢٢٢، ٢٢٣.

<sup>(</sup>٥١) المصدر السابق. جـ ١ ص ٢٣٠.

الحنوف على النفس من قتل أعدائه له . فأين هي حروف الاسم الأعظم الاثنان والسبعون ؟!.

هذا هو علم الإمام عند الشيعة ، فهو «إمام في سائر الدين .. ولابد أن يكون عالما مجميع أحكام الشرع : دقيقة وجليلة ، حتى لايفوت شيء مها .. » (٥٢) كما « يجب أن يكون عالما بالسياسة التي أمره ونهيه منوط بها .. إذ يجب أن يكون عالما مجميع ما جعل إليه الحكم فيه : دقيقه وجليله .. » (٥٢)

ولما اعترض عليهم خصومهم بأن ذلك يتطلب أن يكون الإمام عالما بالصناعات والحرف والمهن وقيم المتلفات والديات وقيمتها . لأنه ترفع إليه المنازعات في هذه الأمور .. قال بعضهم إنه يعلم أكثر ذلك ، مثل «أروش الجنايات بالنص من الله تعالى ، ورووا في ذلك أخبارا .. » وقال البعض : إن هذه الأشياء ليست مما له تعلق بالاحكام الشرعية ، فليس من واجب الإمام علم أمرها ، وأن ما يرفع إليه من أرباب الصنائع والمتاجرات يمكنه الرجوع فيه إلى أهل الحبرة «فما صح عنده من قول أهل الحبرة حكم فيه بما هو عالم به من الحكم من جهة الله نعالى ، ومتى اختلفت أقوال أرباب الصنائع رجع إلى قول أعدلهم ، فإن تساووا في العدالة كان مخيرا في الأخذ بأي أقوالهم شاء .. وكذلك القول في قيم المتلفات وأروش الجنايات ... كان مخيرا في الأشياء بأحكام الشريعة .. » (١٥)

ومما يذكر .. إن ما رآه الشيعة من موقف الإمام ازاء ما يعرض له من أروش الجنايات ومشكلات الصناعة والتجارة والحرف ، قال به أهل السنة والمعتزلة فيما يعرض له مما خرج عن علمه واجتهاده في كل الفروع .

ولماكنا قد قلنا: إن فكر الشيعة هذا عن علم الإمام قد جاءهم وجاء الفكر الإسلامي من ميراث الأمم الأخرى ، وأنه طارئ غير أصيل ولا علاقة له بعصر صدر الإسلام . فإن الأمر يدعو إلى النظر في تراث الإمام على نفسه . لنرى : أيشهد لفكر الشيعة في علم الإمام ؟ أم يقف ضد هذا الفكر؟!

<sup>(</sup>٥٢) (تلخيص الشافي) جد ١ ق ١ ص ٢٤٨، ٢٧٨.

<sup>(</sup>۵۳) المصدر السابق, جم ١ ق ١ ص ٢٤٥ ، ٢٤٦.

<sup>(</sup>٥٤) المصدر السابق. جرا ق ١ ص ٢٥٢ ـ ٢٥٤.

عندما انتقل الرسول إلى ربه ، ولى على بن أبى طالب أمر غسله وتجهيزه كى يوارى مثواه الأخسير . وعندماكان يلى غسله قال تلك الكلمات الجامعة الواضحة الحاسمة . خاطب الرسول فقال : « بأبى أنت وأمى يا رسول الله ! لقد انقطع بموتك ما لم ينقطع بموت غيرك من النبوة والأنباء وأخبار السماء ! » (٥٥).

ونحن نعتقد أنه فى ضوء معنى هذه العبارة يجب أن تفسر كل كلمات منسوبة للإمام على فى هذا المعنى والمقام .. هذه العبارة التى تتحدث عن ختام النبوة ، وانقطاع ، لا وحى السماء فقط ، بل والأنباء والأخبار من السماء ، بصرف النظر عن الطرق والوسائل ، ومن ثم انتهاء مرحلة فى تاريخ البشر كانت فيها رسالات السماء تترى عليهم كى تقوم أعوجاجهم ، وبدء مرحلة أخرى بلغوا فيها الرشد فوكلوا إلى العقل ، وكيل الله فيهم ، يتصرفون على هدية فى ضوء كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام .

فبعد هذا التاريخ بسنوات ، وبالتحديد فى خلافة الإمام على ، نسبت عبارة له يخاطب الناس فيها بقوله : «أيها الناس ، سلونى قبل أن تفقدونى ، فلانا بطرق السماء أعلم منى بطرق الأرض ... (٥٦) وهى لاتعنى أكثر من أنه أراد التنبيه على أن لديه علما بأمور الدين والآخرة كثيرا ، وأن الهمامه وعلمه بأمور الآخرة أشد من اهمامه وأكثر من علمه بأمور الدنيا .. وهذا أمر مختلف تمام الاختلاف عن معنى العلم ومداه كما رأته الشيعة بالنسبة للإمام .

وفى فترة خلافته كذلك نسبت إليه هذه العبارات التى حدث بها أتباعه فقال: «والله لو شئت أن أخبركل رجل منكم بمخرجه ومولجه وجميع شأنه لفعلت، ولكن أخاف أن تكفروا في برسول الله. ألا وانى مفضيه إلى الخاصة ممن يؤمن ذلك منه. والذي بعثه بالحق واصطفاه على الحلق، ما أنطق إلا صادقا، وقد عهد إلى بذلك كله، وبمهلك من يهلك، ومنجى من ينجو، ومآل هذا الأمر، وما أبقى شيئا يمر على رأسي إلا أفرغه في أذني، وأفضى به الى !» (٥٧)

وهذه العبارات هي أكثر عبارات (نهج البلاغة) ايهاما بأن في فكر الشيعة عن علم الإمام شيئا يوافق عليه على بن أبي طالب .. ولكننا نعتقد بعكس هذا الايهام .

<sup>(</sup>٥٥) (نهج البلاغة) ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٥٦) المصدر السابق. ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٥٧) المصدر السابق. ص ٢٠١.

ذلك أن المعارضين لفكر الشيعة في علم الإمام يستطيعون أن يشككوا في نسبة هذه العبارة لعلى بن أبي طالب ، لأن (نهج البلاغة) قد جمعه الشريف الرضى ، نقيب الطالبيين ورأس الشيعة الإمامية في عصره ، فما فيه هو حجة لخصوم الشيعة وإن لم يكن بالضرورة حجة لها . ولكننا لا ندفع ايهام هذه العبارات بذلك السبيل وإنما نقول إنها يجب أن تفسر في ضوء المعنى الواضح الذي أفادته عبارته عندما مات الرسول ، وهي التي تنفي أن هناك صلة بين السماء وبين الأئمة من بعد الرسول .

ثم إن هذه العبارات لا تفيد أكثر من أن الإمام عليا كانت عنده من العلم بضاعة لا يتحملها فهم العامة .. قرر أن يفضى بها إلى الخاصة وحدهم ، وذلك طبيعى معه ومع غيره ، في عصره وفي كل العصور ، فمن يقول : إن مبلغ علمه كان على النحو الذي يطيقه فهم البدو والأعراب الجفاة في ذلك التاريخ ؟!

يبقى ما فى العبارات من اشارات إلى ما عهد به النبى اليه من نبأ الأحداث وتطورات الأمر من بعده .. وأمر ذلك عندى لا يعدو أنه كانت للرسول عليه الصلاة والسلام نبوءات سياسية على ضوء معرفته بقبائل العرب ومدى تغلغل العقيدة الإسلامية الحقة فى قلوب أبنائها ، ومعرفته بقريش ومطامحها القديمة وتطلعاتها التى لابد لها أن تتجدد فى ثياب إسلامية ، ومعرفته الحصيفة بما يمكن أن يفضى إليه الصراع الطبيعى ، فى مثل ذلك المجتمع ذى الوحدة الحديثة ، على السلطة والسلطان .. وليس ببعيد أن يكون قد افضى إلى على ببعض هذه النبوءات ، لما كان بينها من نجوى وعلاقة قربى ، ولما كان لعلى من منزلة عظمى فى الإسلام والمسلمين .

تلك هي حدود هذه العبارات .. ومن ثم فإنها لا تشهد بصحة شيء مما رآه الشيعة في موضوع علم الإمام .. فضلا عن أن كلماته الكثيرة الشديدة الوضوح تعارض مفهومهم في هذا الموضوع .

ونتبع كلمات الإمام على بكلمات لابنه محمد بن الحنفية ، قالها عندما أشاعوا عنه ما أشاعته الشيعة عن علم الأثمة الذي لايعرف ولايعترف بما يحكم علم غيرهم من قواعد وحدود .

سأل سائل محمداً بن الحنفية فقال:

ـ (كانت تبلغنا عنك أحاديث من وراء وراء ، فأحببت أن أشافهك الكلام ، فلا أسأل

عنك أحدا ، وكنت أوثق الناس فى نفسى وأحبه إلى أن اقتدى به ، فأرى برأيك ، وكيف ترى المخرج ...»

\_ فقال محمد: «اياكم وهذه الأحاديث، فإنها عيب عليكم، وعليكم بكتاب الله تبارك وتعالى. فإنه به هدى أولكم وبه يهدى آخركم » وعندما يتحدث الناس عن ما ورثه أهل البيت من علم لم يعلمه غيرهم، خصهم به الرسول، ينفي ذلك ابن الحنفية ويقول: «إنا، والله، ماورثنا من رسول الله إلا مابين هذين اللوحين. هذه الصحيفة في ذؤابة سيفي ... » فقال له عبد العزيز بن المختار: «وماكان في هذه الصحيفة ؟» فأجاب محمد بن الحنفية: إنه حديث «من أحدث حدثا أو آوى محدثاً! (٥٨).

بل إن هناك حديثا يرويه الشيعة عن جعفر الصادق نفسه يعارض على نحو أكيد وكبير ما رووه عنه فى موضوع علم الإمام .. يقولون: إن سديرا الصير فى سأل جعفر فقال له : «إن شيعتكم اختلفت فيكم . فأكثرت . حتى قال بعضهم : إن الإمام ينكت فى أذنه . وقال آخرون : يوحى إليه ، وقال آخرون : يقذف فى قلبه ، وقال آخرون : يرى فى منامه . وقال آخرون : إنما يفتى بكتب آبائه . فبأى قولهم آخذ ؟ " فيجيبه جعفر الصادق جوابا ينفى فيه أن يكون أى من هذه الأشياء تحدث للإمام . فيقول : « لا تأخذ بشىء من قولهم . ياسدير . نحن حجة الله وأمناؤه على خلقه . حلالنا من كتاب الله . وحرامنا منه "(٥٩)

فأين هذا مما رووه عن جعفر من قوله: «إن الإمام يحدث ... يسمع الصوت ولا يرى الشخص ... وأنه يعطى السكينة والوقار حتى يعلم أنه كلام ملك » .. ومما رووه عن أبيه من قوله: «كان على محدثا يحدثه ملك » .

هذا هو رأى الشيعة الإمامية فى علم الإمام.. وهو رأى تنقضه كلمات على بن أبى طالب .. وكلمات ابنه محمد بن الحنفية .. بل وتنقضه كذلك بعض رواياتهم هم عن جعفر الصادق الذى رووا عنه ذلك الرأى فى علم الإمام!.

ولقد رفض المعتزلة ذلك الغلو الذي قال به الشيعة في العلم كصفة من صفات الإمام ، وانطلقوا في رفضهم هذا من منطلقهم الفكري المعهود فالإمام ليس حافظا للشريعة ، وليس

<sup>(</sup>۵۸) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٦٩، ٧٠.

<sup>(</sup>٥٩) (دعائم الإسلام) جد ١ ص ٥٠.

معصوما ، وهو مفوض فيما هو من مصالح الدنيا . مثل حفظ الأمة والدفاع عن البيضة والحوزة وتنفيد الأحكام واقامة الحدود . ومن ثم فإن القياس فيه وفى علمه يجب أن يكون على الحكم والحكام والامراء . لا على النبوة والأنبياء .

فقالوا: ﴿ إِنَ القدرِ \_ ( من العلم ) \_ الذي يحتاج الإمام إليه ، هو الذي يحتاج إليه الحكام . ولا يجب أن يكون لا يذهب عنه شيء من أمر الدين ، وإنما يجب أن يكون حيث يصح أن ينظر فيه ويستدركه بنفسه وبغيره من العلماء إذا راجعهم » (١٠٠) .

وقالوا: إن تصور الشيعة لعلم الإمام على هذا النحو الشامل والمطلق. يتطلب أن يكون عالما بالباطن حتى يعلم بواطن الذين يترافعون إليه فى منازعات تتصل بأحكام الشريعة وحدودها. وإلا كان عرضة للحكم بغير العدل الحقيقى، والوقوع فى الخطأ الذى تحيله العصمة والعلم المطلق. فقول الشيعة بنفى الخطأ عن الإمام يستلزم أن يعرف باطن من يدعى دعوى كاذبة، ومن يشهد زورا. و«أن يعرف أن ما تحاكموا فيه ثابت أو ليس بثابت ... إلى غير ذلك من بواطن الأمور وهذا يوجب أن يكون عالما بالغيب وبسائر أحوال الناس » ... بل إن قيام الامراء والحكام بمثل هذه المهام – لأن الإمام ينيبهم فيها – يتطلب – بمنطق الشيعة – أن يكونوا هم أيضا على نحو علم الإمام المطلق والشامل .

ولما كان الثابت من حياة الرسول وحياة الإمام على عكس ذلك ، فقد بطلت حجة الشيعة وانهار مستندهم « فالرسول لم يكن يعرف كل الأحكام . بل كان الوحى ينزل عليه حالا بعد حال ، ولم يكن يعرف بواطن الأمور ، فقد ثبت عنه أنه كان يحكم بالظاهر ويتولى الله تعالى السرائر . وأنه يقضى بنحو ما يسمع ، وأنه إذا قضى بشيء لواحد لم يحل له أن يأخذه إذا علم خلافه . إلى غير ذلك مما روى عنه فى هذا الباب . كما ثبت عن الرسول وعن الإمام على أنها وليا من أخطأ وزل عن الطريق .. ولابد من الاقرار بذلك لتواتر الخبر فيه ... وإذا جاز ذلك ، ولا يوجب فسادا ، فما الذي يمنع من أن يكون الإمام علما بالاحكام ويجتهد فيما يتولاه ؟ لأنه إذا جاز أن يجتهد فيما يوليه ، ويجوز الغلط فيه ، كان له أن يجتهد فيما يتولاه ، وان جاز الغلط فيه مع ذلك ، ولو منع العقل من أحدهما لوجب أن يمنع من الآخر .. » (١٦)

<sup>(</sup>٦٠) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٣٥٢. ٣٥٣.

<sup>(</sup>٦١) المصدر السابق. ج. ٢٠ ق ١ ص ١٠٥ ـ ١٠٠ .

ولقد رأى المعتزلة أن شرط الاجتهاد فى الإمام يكنى ، فهو يجتهد فيها يعرض له من الأحكام ، إذا كان طريقها الاجتهاد ، أما ماليس طريقه الاجتهاد فيجب أن يكون عالما به ، أو بالطريق الموصل إليه . فشرط العلم . الذى يجب أن يكون عالما أو فى حكم العالم بما يتصل بالاحكام والشرائع . يكنى مع الاجتهاد ، ويغنى عن ذلك التصور المثالى والمحال الذى قال به الشيعة فى علم الإمام . فالإمام «العالم » «والمحتهد » « يتمكن مما فوض الله إليه . والمعتبر أن يكون متمكنا من ذلك » (١٢)

وكرر المعتزلة ـ وهم ينقضون رأى الشيعة هذا ـ رفضهم قياس علم الإمام الديني على علم النبي الديني ، فالقول بأن النبي « يجب أن يكون عالما بكل الدين . وأعلم من سائر أمته » لايصح أن يتخذ أمراً يقاس عليه علم الإمام في الدين . لأننا نأخذ أمر الشرع من النبي ، وهو الحجة فيه ، واليه يرجع في باب الديانات « وليس كذلك الإمام ، لأننا لا نعلم من قبله الديانات والشرائع ، فحاله كحال الامراء والحكام .. » (٦٣)

ولما أثار الشيعة شبهة قياس العلم على الفضل . وقالوا : إذا كان يشترط فى الإمام أن يكون أفضل أهل زمانه ، فلم لايجب أن يكون أعلم أهل زمانه ، قياسا للعلم على الفضل ؟ . . رد المعتزلة تلك الشبهة بقولهم : أولا : إن كونه أفضل أهل زمانه ليس قولا للجميع . بل فيه خلاف . . وثانيا : إن القول بأنه أفضل أهل زمانه لايصح أن يقاس عليه كونه أعلم أهل زمانه ، لأن الفضل أمر مطلوب لا لعلة محددة يتحدد قدره بقدر هذه العلة ، أما العلم فهو مطلوب لضرورته لمهام محددة هى التمكن من أداء ما فوض إلى الإمام ، فاللازم له من العلم هو القدر الضرورى لذلك ، فلا وجه لقياس العلم على الفضل حينتذ ، وكما يطلب أن يكون الحاكم فاضلا ، وعلى قدر محدد من العلم ، فكذلك الأمر فى الإمام . (١٤) .

ولقد أثار الشيعة شبهة تقول: إن الإمام إذا لم يكن فى العلم كما تصوروه وصوروه كان محتاجاً لغيره ، وذلك يتناقض مع حاجة الغير إليه .. ورد المعتزلة تلك الشبهة بأن وجه الحاجة مختلف ، فلا تناقض : فهو يحتاج إلى علماء الأمة «فى بعض ما يشتبه عليه مما طريقه السمع » مثل الأخبار .. ومعرفة الحلاف والاجماع ، والأصول والفروع ، وما فيه الاجتهاد وما الحق فيه

<sup>(</sup>٦٢) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٠٨، ٢٠٩.

<sup>(</sup>٦٣) المصدر السابق . ج ٢٠ ق ١ ص ٢١٠ ، ٢١١ .

<sup>(</sup>٦٤) المصدر السابق, ج. ٢٠ ق ١ ص ٢١٣.

واحد ، كما يحتاج إلى العلماء فيما طريقه الاجتهاد ، لأن تبادل الرأى معهم يفتح أبواب الاجتهاد وطرقها . ذلك أن العلوم بجملتها هي محفوظة في الأمة ، كأمة ، وليست في فرد من أفراد هذه الأمة فيجب أن تلتمس لدى المجموع ، فالأمة يكمل بعضها بعضا ، ولذلك فكما يستحيل على الأمة الخطأ يستحيل عليها الجهل «بشيء من الشرعيات ، حتى لا يحصل فيهم من يعلم ذلك ، أو يكون في حكم العالم » .. هذا وجه حاجة الإمام إلى الغير ، وإلى العلماء يخاصة .. أما وجه حاجة الغير إليه فهو « اقامة الحدود والأحكام .. فالحاجة إليه صحيحة . غير متناقضة ، لأن العلماء يحتاجون إليه في غير الوجه الذي يحتاج هو إليهم .. » (١٥)

ولقد عجب المعتزلة من تناسى الشيعة لما فى سيرة الرسول وعلى بن أبى طالب مما ينقض مذهبهم فى علم الإمام الذى قاسوه على علم النبى . . فالإمام على يسأل عن أمر طلحة والزبير وما كان منهما ، فيقال له : قد سارا مع عائشة إلى البصرة «فيعجب ويقول : ماظننت أنهما يفعلان هذا ؟» فأين العلم الشامل المطلق هنا ؟!

ويسأل عن أخبار معاوية وأخبار أهل الشام من القادمين ومن لديهم الأنباء .. فأين علم المحجوب وروح القدس إذن ؟! ويعلن أنه ماكان يظن أن يفعل طلحة والزبير ما فعلاه بعامله على البصرة عثمان بن حنيف فأين علمه الكلى إذن ؟!

وعندما يصير إلى «الربدة » يطلب دليلا يهديهم الطريق . ويقول : «من له هداية بذى قار يهدنا ويعرفنا الطريق » فيأتيه رجل يقول له «أنا من أهدى الناس بذى قار » فيسير الإمام على بين يدى الرجل حتى يأتى إلى ذى قار . وهذا ينفى العلم بالصورة التى قال بها الشيعة عن الإمام .. (١٦)

كما يعجب المعتزلة من الشيعة الذين قالوا إن الأئمة يعلمون علم مالم يتلقوه عن المعلمين والمربين ، وفى ذلك يقول القاضى عبد الجبار: «... ومما يزيدك فى العجب قولهم : إن النبى وأمير المؤمنين على بن أبى طالب والذين يدعون لهم الإمامة من ولده . يعرفون اللغات الفارسية والمومية والهندية والقبطية والتركية والديلمية . وسائر اللغات ويتكلمون بها ، ولا يجوز أن يكون فى أهل هذه اللغات أحد أعلم بها منهم . قالوا : ويجب أن يعلموا ذلك بدليل

<sup>(</sup>٦٥) المصدر السابق. ج. ٢٠ ق ١ ص ٢١١ ـ ٢١٤.

<sup>(</sup>٦٦) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٥٤٠.

العقل. ولو لم يعلموا ذلك لكان نقصا فيهم. وهم حجج الله على خلقه. وأنهم كتبوا الكتب كلها ، وكتبوا بالأقلام \_ (اللغات) \_ كلها ، بالخطوط التي لايكون أحسن منها. ونطقوا باللغات كلها ... وهم يدعون على رسول الله وعلى هؤلاء الذين يدعون أمامتهم أنهم كانوا يحسنون الصنائع كلها ... وانظر إلى قولهم فيهم : إنهم كانوا يعلمون المكاره التي كانت تنزل بهم . وتفسد أمرهم ، وتشمت عدوهم . وكانوا يسعون إليها على عمد وعلم ؟!» (١٧٠) .

هكذا نقضت المعتزلة رأى الشيعة في علم الإمام.. أما أهل السنة. أشعرية كانوا أو أصحاب حديث، أو خوارج.. الخ.. فإنهم يتفقون مع المعتزلة في موقفهم من هذا الموضوع، وعندهم حكما عند المعتزلة حران الإمام إنما أقيم لاقامة الحدود واستيفاء الحقوق وسد الثغور وحماية البيضة وردع الظالم والانتصاف للمظلوم. وليس في هذه الأشياء أمر يحتاج أن يكون عالما بالغيب، فوجب ألا يكون من شرطه أن يكون عالما بالغيب.. وإذا كان معه من العلم ما يصير به من أهل الاجتهاد يجب أن يكون إماما. كما يجوز أن يكون حاكما... (١٨٥).

هكذا حرى الخلاف، وهكذا قام الحدل بين الشيعة وخصومهم حول علم الإمام.

## النسب القوشي:

يلخص الأشعرى خلاف الفرق الإسلامية حول اشتراط النسب القرشى فى الإمام فنجده خلافا قد شمل كل الفرق دون استثناء .. فالخوارج لايشترطون النسب القرشى فى الإمام ، ومعهم فى ذلك فريق من المعتزلة .. بل وبعض من الأشعرية وأهل السنة .. بينا يقول فريق من المعتزلة وأكثر أهل السنة بضرورة أن يكون الإمام من قريش .

والذين قالوا بالنسب القرشي اختلفوا أيضاً. فالشيعة حصروه في بني هاشم. وقال غيرهم هو في كل قريش.

والشيعة الذين حصروه فى بنى هاشم عادوا يختلفون مرة أخرى ، فقالت الراوندية : هى فى العباس بن عبد المطلب وولده .. وقالت الإمامية والزيدية وغيرهما : هى فى على وولده .. (١٩١)

<sup>(</sup>٦٧) المصدر السابق. جـ ٢ ص ٥٣٥ ـ ٥٣٧.

<sup>(</sup>٦٨) (كتاب الإمامة ) لأبي يعلى. ص ٢٢١ .

<sup>(</sup>٦٩) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٥١ ــ ١٥٣ . (وأصول الدين) للبغدادى ص ٢٧٥ ، ٢٧٦ .

ثم عاد هؤلاء الاخيرون ليختلفوا حول أعيان الأثمة من ولد على حتى بلغت عدة فرقهم العشرات .

بل إن الحلاف فى القرشية لم يقتصر على المتكلمين وفرقهم وإنما تعداهم إلى «النسابين» والبطون والأحياء التى تنتسب إلى قريش .. فأكثر النسابين يقولون : إن قريشا هم ولد النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان .. فكل من كان من ولد النضر فهو قرشى تجوز فيه الإمامة .. وهذا هو مذهب أبى عبيدة معمر بن المثنى ، وأبى عبيد القاسم بن سلام ، وبه قال الشافعى وأصحابه .

ولماكان هذا المذهب يخرج تميما من قريش ، لأنها من ولد الياس بن مضر. قالت : إن القرشيين هم أولاد الياس بن مضر ، لا أولاد النضر بن كنانة فقط . وبمذهب تميم هذا قال : أبو عمرو بن العلاء . وأبو الحسن الأخفش ، وحماد بن سلمة الفقيه ، وعبيد الله بن الحسن القاضي ، وسوار بن عبد الله . ومثله قد روى عن أبى الأسود الدؤلى .

ولكن قول التميمية لم يدخل قيسا فى قريش . لأنها من ولد مضر بن نزار . ولذلك قالت : إن قريشا هم من كانوا من ولد مضر بن نزار ، وقال بهذا المذهب مسعر بن كرام ، الفقيه . كما روى مثل هذا القول عن حذيفة بن اليمان ... (٧٠)

فحول نسب الإمام القرشي اختلف المسلمون ، فرقا وأحزابا ، كما اختلف القرشيون قبائل وأحياء وبطوناً ! . .

ولم يزعم أحد من الذين قالوا بأن النسب القرشى شرط من شروط الإمام أن سنده فى ذلك هو العقل ، لأن العقل لا يميز قبيلة عن أخرى ، بـل ربماكانت روح الإسلام ، كدين ذى طابع عالمى ، يساوى بين الأجناس والقوميات ، فضلا عن القبائل فى الجنس الواحد ، ويجعل العمل والإيمان والتقوى هى معيار الفضل والتفاضل . ربماكانت روح الإسلام هذه تجعل العقل . إذا استشير، يشير بأنه مع انكار اشتراط النسب القرشى فى الإمام .

أما السند الذي استند إليه الذين قالوا باشتراط القرشية في الإمام فهو السمع . وبالتحديد الحديث الذي رووه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . والقائل : «الأثمة من قريش » . .

<sup>(</sup>٧٠) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٧٦ ، ٢٧٧.

ومن ثم فإنه لابد من بحث هذا الحديث ، كى نصل إلى الحق فى هذا الحلاف الذى دار بين المسلمين فى هذا الموضوع .

وفى البداية ، فإننا لن نناقش الشيعة هنا ، لأنهم مع النص ، وليسوا مع هذا الحديث الذى يبيح الإمامة بالاختيار فى كل قريش ، فهم مردود على موقفهم بالرد على النص وإثبات الاختيار . . وإنما الجدل حول القرشية دائر ويدور بين أهل الاختيار ، من اشترطها منهم ضد من لم يشترطها .

ذكر البخارى هذا الحديث فى (باب: الأمراء من قريش. أو الأمر أمر قريش) من (كتاب الأحكام). وهو مسند مرة إلى معاوية بن أبى سفيان. ومرة إلى عبد الله بن عمر. ورواية معاوية: إننى سمعت رسول الله يقول: «إن هذا الأمر فى قريش. لا يعاديهم أحد إلا كبه الله على وجهه ما أقاموا الدين ». ورواية ابن عمر: قال رسول الله: «لايزال هذا الأمر فى قريش ما بقى منهم اثنان ».

ونحن نلاحظ على هاتين الروايتين ملاحظتين :

الأولى: أن أيا منها لم يستخدم لفظ «الأئمة ». وذلك يؤيد قولنا فى (التمهيد) ــ بالقسم الأول من هذه الدراسة ــ أن هذا المصطلح لم يستخدم فى ذلك العصر للدلالة على الحكم والحلافة وامارة المؤمنين ، ومن ثم فإن الروايات التى تستخدم عبارة : «الأئمة من قريش » هى معارضة بهذا الدليل . ومجلو روايتى البخارى من هذا المصطلح .

والثانية: أن المناسبة التي قال البخارى إن معاوية قد روى فيها الحديث تفتح بابا للتساؤل حول مدى صدق هذا الحديث. والبخارى يروى عن محمد بن جبير بن مطعم أن معاوية قد بلغه وأن عبد الله بن عمر يحدث أنه سيكون ملك من قحطان (أى من غير قريش) فقام فقام فأثنى على الله بما هو أهله ، ثم قال: أما بعد ، فإنه بلغنى أن رجالا منكم يحدثون أحاديث ليست فى كتاب الله ولا تؤثر عن رسول الله . وأولئك جهالكم ، فاياكم والأمانى التي تضل أهلها . فإنى سمعت رسول الله يقول ... ((1)) ثم روى الحديث .

فما معنى هذا ؟.. معناه أن ابن عمر كان يروى عن الرسول أن الأمر ليس مقصورا على

<sup>(</sup>۷۱) (صحیح البخاری) جه ۹ ص ۷۷، ۸۸.

قريش. وأنه سيكون ملك من قحطان. وأن معاوية القرشي كذب ابن عمر. وروى هو الآخر حديثا بأن الأمر خاص بقريش.. ومحمد بن جبير الذى يروى عن معاوية أن هذا الأمر فى قريش هو الذى يروى أن ابن عمر قد قال: إنه سيخرج من قريش وأنه سيكون ملك من قحطان.. فهو يروى الشيء ونقيضه، وما رواه عن ابن عمر ينكر معاوية أن يكون صحيحا، ويراه من الأمانى التي تضل أهلها.. وما رواه عن ابن عمر ينكر رواية معاوية.

هذا عن البخاري .. فهاذا عن رواية الحديث في (صحيح مسلم).

يروى مسلم هذا الحديث في (كتاب الإمارة).. وهو يرويه عن أبي هريرة بلفظ: «الناس تبع لقريش في هذا الشأن. مسلمهم لمسلمهم وكافرهم لكافرهم ». كما يرويه عن جابر بن عبد الله بلفظ: «الناس تبع لقريش في الخير والشر».. كما يرويه عن ابن عمر بلفظ البخاري " وقد ناقشنا هذه الرواية ... ثم يرويه عن جابر بن سمرة بلفظ: «ان هذا الأمر لاينقضي حتى يمضي فيهم اثنا عشر خليفة » قال: ثم تكلم .. (الرسول) .. بكلام خفي على . قال فقلت لأبي .. (أي سأل جابر بن سمرة أباه . وكان حاضرا) .. ما قال ؟ قال: «قال: كلهم من قريش » (٧٢) .

ولنا على روايات مسلم هذه ملاحظات :

أولاها: أن رواية أبي هريرة - حتى لو غضضنا النظر عا قيل في تحديثه ورأى الكثيرين في روايته - تعنى أن الرسول قد بشر بقيام إمامين من قريش ، أحدهما مسلم والآخر كافر ، أن الكافرين من قريش تبع للإمام المسلم منها .. ولن يكون لهذا الحديث معنى آخر إذا نحن فسرنا الأمر هنا على أنه الحكم وامارة المؤمنين .. أما إذا شئنا البعد عن هذا المعنى اللامعقول . فإننا نستطيع أن نفسر معنى الأمر هنا بالاسلام مثلا . أن الرسول قال ذلك قبل أن يعم الإسلام قريشا ، فكان من أسلم يومئذ يقتدى ويهتدى بأوائل الناس إسلاما ، وهم من قريش ، ومن لايزال على الكفر يتابع ويتحالف مع كفار قريش الذين كانوا يقودون الحرب ضد الرسول والإسلام .

وثانيتها : أو رواية جابر بن عبد الله ليس فيها ماينبئ أن المراد هو الحكم وامارة المؤمنين . فهي تتحدث عن التبعية لقريش في الخير والشر . وربما كانت هذه الرواية تشهد للتفسير الذي

<sup>(</sup>۷۲) (صحیح مسلم) (بشرح النووی) جـ ۱۲ ص ۱۹۹ ـ ۲۰۳.

نراه لرواية أبي هريرة . . ومن ثم فلا علاقة لها بموضوع الإمامة .

وثالثتها: أن رواية جابر بن سمرة ، تتحدث عن نبوءة الرسول باثني عشر خليفة .. وهذه الرواية تتعارض مع ماروى عن اخباره بأن الحلافة هي خلافة الراشدين ثم تصير ملكا .. كها لاتنطبق على الحلافة الراشدة ، فهم أربعة لا اثنا عشر .. كها لاتنطبق على الحلافة الراشدة مع الدولة الأموية ، فالأمويون وحدهم أربعة عشر خليفة ... وهذه الرواية تزكى فقط قول الشيعة الاثنى عشرية ، لأنها نص في العدد الاثنى عشر الذي يقولون به .. ولذلك فاننا نراها داخلة في أدلتهم ، ومن ثم مرفوضه بالادلة التي تقدمت في رفض النص وتزكيه الاختيار . (٣٠)

هذا عن روايات الحديث التي خلت من لفظ «الأئمة » .. فاذا عن الرواية المنسوبة إلى أبي بكر. والمروية بلفظ: «الأئمة من قريش » ؟.

لقد انتهى بنا البحث إلى أن هذا المأثور ليس حديثا نبويا ، وأن مثله مثل الروايات التي جاءت خالية من لفظ «الأئمة » . التي لا يمكن الاطمئنان إلى أنها من السنة النبوية الشريفة .. أما وقائع هذا البحث فإننا نجملها في هذه النقاط .

أولا: هناك إجاع مشهور على أن أبا بكر قد روى هذا الحديث كى يقنع به الأنصار فى اجتماع السقيفة عندما قالوا للمهاجرين: منا أمير ومنكم أمير.. ولكن الذين رووا خبر السقيفة، وهم مؤرخون ومحدثون. بخاصة الطبرى لايذكر عبارة «الأئمة من قريش» ولكنه يذكر عباره: «إن العرب لاتعرف هذا الأمر إلا لهذا الحى من قريش، وهم أوسط دارا ونسبا».. وهو يذكرها كعبارة لأبى بكر يجادل بها الأنصار، ويقدم حججا سياسية تزكى قريشا، وتجعل من وحدة العرب حولها أمرا مرجوا أكثر من وحدتهم حول قبيلة أخرى .. (١٧٠) ولقد لاحظ ذلك كثيرون من الذين نظروا فى (الطبرى) وغيره من رواة خبر اجتماع السقيفة فقالوا: «لقد روى الطبرى وغيره خبر السقيفة، من طرق مختلفة خالية كلها من ذكر

<sup>(</sup>٧٤) ( تاريخ الطبرى ) جـ ٣ ص ٢٠١ . وفى ( الأحكام السلطانية ) ص ٣ و (كتاب الإمامة ) لأبى يعلى ص ١٩٩ نجد العبارة لأبى بكر ، وهى : « ولن تعرف العرب هذا الأمر إلا لهذا الحى من قريش » .



<sup>(</sup>٧٣) يشهد لذلك استدلال الشيعة بهذا الحديث . فالموسوى الكاظمى يورده فى (أصول المعارف ص ٩٧) انظر ( نظرية الإمامة عند الشيعة الاثنى عشرية ) ص ٣١١ .

الاحتجاج بالخبر المروى : «إن الأئمة من قريش » (٧٥) . . فهو رأى . إذًا ، لأبي بكر . وليس حديثا رواه عن الرسول .

ثانيا: ان المرة الوحيدة التي ذكر فيها الطبرى أن أبا بكر قد نسب عبارة «قريش ولاة هذا الأمر» للرسول. تقطع ملابساتها بأن للشك مجالا كبيرا في صدق هذه الرواية.. فهذه الرواية تقول إن أبا بكر قد أخذ يجادل سعد بن عبادة. وقال له فيما قال: «... ولقد علمت يا سعد أن رسول الله قال. وأنت قاعد: «قريش ولاة هذا الأمر. فبر الناس تبع لبرهم وفاجرهم تبع لفاجرهم» فقال سعد: صدقت، فنحن الوزراء وأنتم الأمراء..» (٧١).

فهذه الرواية لاتستقيم لأنه لو كان سعد بن عبادة قد أمن على قول أبى بكر وروايته لحديث الرسول. وقبال: نحن الوزراء وأنتم الأمراء. لبايع لأبى بكر، ولما حدث ما حدث مما هو مشهور من رفضه البيعة لأبى بكر ولعمر من بعده، حتى قتل، وكان لا يصلى بصلاة القوم، ولا يجمع بجاعتهم. ويحج فلا يفيض معهم من حيث أفاضوا.

ثم ان هذه العبارة تتحدث عن أمر لا نرى الا أن المراد به هو الإسلام ، لا الإمارة . فهى تتحدث عن أنه فى هذا الأمر بار يتبعه بررة. وفاجر يتبعه فجار. فلوكان المراد الإمامة لكان الحديث عن امامين أحدهما بر والآخر فاجر . وذلك أمر غير مراد ولا وارد فى الموضوع الذى نبحث فيه . .

ثالثا: لقد روى عن أبى بكر. عندما حضرته الوفاة قوله: «ثلاث ليتنى سألت رسول الله عنهن :.. ليتنى سألته لمن هذا الأمر من بعده . فلا ينازعه فيه أحد ؟ وليتنى كنت سألته: هل للأنصار فيها من حق ؟ وليتنى كنت سألته: عن ميراث بنت الأخ والعمة . فإن في نفسى من ذلك شيئا .. » (٧٧) فقوله: ليتنى سألته: هل للأنصار فيها من حق ؟ يقطع أنه لم يرو ولم يسمع قول الرسول: «الأئمة من قريش » . وإلا ففيم كان الشك . وفيم كان يريد أن يسأل ؟٢. كما روى عن عمر قوله . عندما حضرته الوفاة: «لو أن سالما حى ما دخلتنى

<sup>(</sup>٧٥) (تلخيص الشافي) جـ ٣ ص ٦٨.

<sup>(</sup>۷۱) (تاریخ الطبری) جه ۳ ص ۱۹۹.

<sup>(</sup>۷۷) (الامامة والسياسة ) جـ ١ ص ١٨ . و (تلخيص الشافي ) جـ ٣ ص ٦٨ .

فيه الظنون  $_{\rm m}$  .. أى لوليته الخلافة .. وسالم مولى أبى حذيفة . ليس قرشيا ، بل مولى امرأة من الأنصار ..  $^{\rm (VA)}$  .

رابعا: إن العبارة التي كانت متداوله. هي عبارة: إن الناس تبع لقريش. كانت تعبيرا سياسيا. يعكس ثقل قريش وامتيازها القديم في مكة ومجدها الجديد ببعث الرسول من بينها.. والعباس بن عبد المطلب. عندما توفي الرسول يقول لعلى: «امدد يدك أبايعك ، وآتيك بهذا الشيخ من قريش – (أبي سفيان) – فيقال: إن عم رسول الله بايع ابن عمه ... فلا يختلف عليك من قريش اثنان ، والناس تبع لقريش » .. (٧٩) فهو فكر سياسي شائع ، وليس حديثا نبويا.

خامسا: إن الذين يقولون: إن عبارة «الأئمة من قريش» حديث رواه أبو بكر عن الرسول، لم يزعموا لهذا الحديث تواترا. بل قالوا: إنه «خبر واحد».. (١٠٠٠ وابن تيمية يسلم بأن هذا حديث. ولكنه يقول إن قول أبى بكر فى السقيفة لم يكن رواية لهذا الحديث، بل إنه ماكان يعرف يومئذ أن هناك حديثا كهذا، ولكنه اجتهد رأيه يوم السقيفة فوافق اجتهاده النص ؟! (١٠٠٠).

سادسا: إن الخوارج قد اختاروا لهم ، على عهد على ، خليفة غير قرشى ، وناظرهم على ، وابن عباس ، وكان الصحابة والبدريون والمهاجرون والأنصار أحياء ، ولم يذكر مصدر واحد سنى أو شيعى . أن أحدا قال لهم : لقد خالفتم حديث الرسول : «الأئمة من قريش » ؟ . . ثم إن الخوارج أنفسهم كانوا قراء ورواة وأهل ورع وتقوى . . فكيف غاب ذلك عنهم وعن خصومهم السياسين ؟؟ .

فخلاصة البحث فى هذه الأحاديث تجعلنا نعتقد بأن هذه العبارات التى نسبت إلى السنة الشريفة لا تخرج عن أن تكون فكرا سياسيا قرشيا. كان شائعا فى ذلك العصر. يعكس ثقل قريش فى المجتمع العربي فى ذلك الحين.. وهذا الفكر القبلى قد امتلأت به مصادر الأدب والتاريخ. ويعبر عنه ابن قيس الرقيات حين يقول:

<sup>(</sup>۷۸) (مروج الذهب) جـ ۲ ص ۱۷۵.

<sup>(</sup>۷۹) (المغني) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۸۳.

<sup>(</sup>٨٠) الجرجاني (شرح المواقف) المجلد ٣ ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٨١) (نظرية الإمامة عند الشيعة الأثني عشرية ص ٢٧٦.

أيها المشتهى فناء قريش بيد الله عنوها والمفناء ان تودع من السبلاد قريش لايكن بعدهم لحى بقاء لو تقفى ويترك السناس كانوا غنم الذئب غاب عنها الرعاء؟! (١٨٠) هكذا شاء البعض أن يحصر الخلافة في قريش ، إما طمعا وأثرة ، وإما ا يمانا بأن ذلك هو الصلاح للأمة والضامن لوحدتها . لاعتبارات سياسية كانت ترى أن العرب بدون قيادة قريش هم كغنم الذئب غاب عنها الرعاء!..

ونحن نؤمن بأن تلك الاعتبارات السياسية التي صدر عنها أبو بكر ، وعبر عنها في اجتماع السقيفة . وهي الاعتبارات التي جاهد لاقرارها المهاجرون في اجتماع السقيفة . كان لها يومئذ ما يبررها . وأن جعل الإمامة في قريش يومئذ كان أحد أسباب دوام الوحدة العربية بين القبائل حول الدولة الإسلامية الجديدة . فلقد كان رصيد قريش مركز جذب وعامل توحيد أفادا الدولة ، ومن ثم حفظ الدين بعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام . . نؤمن بذلك ، كسياسة ، ولكننا لا نطمئن إلى تحويل هذه السياسة إلى دين ، وتحويل العبارات التي تعكس هذا الفكر السياسي إلى أحاديث نبوية استخدمت وتستخدم لتأبيد سلطان المسلمين في قبيلة من قبائل العرب ، رغم تغير العصر ، واتساع الرقعة ، وشمول الإسلام أوطانا وأجناسا لا تعرف لقريش ميزة سياسية ، ولا يعرف أحد من قريش كيف يسوس هذه الأوطان وتلك الأجناس ! . .

والآن .. ما هو موقف المعتزلة من شرط النسب القرشي في الإمام ؟؟

إن المشهور. في كتب المقالات ، عن المعتزلة ، أن جمهورهم يشترط النسب القرشي وأن الذين لم يشترطوا ذلك منهم هم « بعض المعتزلة » (٨٣) فقط .. ولكن يبدو أن ذلك ليس دقيقا ، وأن اشتراط النسب القرشي لم يظهر في الفكر الاعتزالي إلا في عصر متأخر أما قدامي المعتزلة فانهم لايضعون النسب القرشي شرطا من شروط الإمام . والمسعودي المتوفى سنة ٢٤٣هـ يقول في (مروج الذهب ) : إن «المعتزلة وغيرها من الطوائف تذهب إلى أن الله لم ينص على رجل بعينه . ولا رسوله . ولا اجتمع المسلمون ، عندهم ، على رجل بعينه ، وأن اختيار ذلك مفوض إلى الأمة . تختار رجلا منها ينفذ فيها احكامه . سواء

<sup>(</sup>۸۲) (باب الخوارج ــ من كتاب الكامل) ص ٤٥.

<sup>(</sup>٨٣) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص ٢١٤.

كان قرشيا أو غيره ، من أهل ملة الإسلام وأهل العدالة والإيمان . ولم يراعوا في ذلك النسب ولا غيره ، وواجب على أهل كل عصر أن يفعلوا ذلك . . والذي ذهب إلى أن الإمامة قد تجوز في قريش وغيرهم من الناس هو المعتزلة بأسرها ، و . » (١٤٠) . الخ . ونحن نعلم أنه قد ألف (مروج الذهب) في سنة ٣٣٦هـ . (٥٠) وهو . كما رأينا يتحدث عن أن المعتزلة بأسرها لاتشترط النسب القرشي في الإمام .

وابن أبى الحديد يقول: « وقد اختلف الناس فى اشتراط النسب فى الإمامة ، فقال قوم من قدماء أصحابنا: إن النسب ليس بشرط فيها أصلا ، وأنها تصلح فى القرشى وغير القرشى ، إذا كان فاضلا مستجمعا للشرائط المعتبرة ، واجتمعت الكلمة عليه .. وقال أكثر أصحابنا ، \_ (أى البغداديين من المعتزلة ) \_ وأكثر الناس : « إن النسب شرط فيها ، وأنها لاتصلح إلا فى العرب بخاصة ، ومن العرب فى قريش بخاصة .. » (٨٦) .

وقول ابن أبى الحديد، مع قول المسعودى يؤكدان أن قدماء المعتزلة لم يشترطوا النسب فى صفات الإمام؟؟ فى صفات الإمام. لكن القضية هى: متى ظهر اشتراط لمعتزلة للنسب فى صفات الإمام؟؟ إننا نعلم مما يحكيه القاضى عبد الجبار فى مؤلفاته ، التى حفظت لنا معظم فكر المعتزلة وأصولهم ، أن شيخيه : أبو على الجبائى ، المتوفى سنة ٣٠٣هـ وأبو هاشم الجبائى ، المتوفى سنة ٣٠٣هـ وأبو هاشم الجبائى ، المتوفى سنة ٢٢٣هـ يقولان ومعها القاضى ، بشرط النسب القرشى للإمام .. وأبو على الجبائى معاصر للمسعودى وإن توفى قبله ، فهل كان قول الجبائى باشتراط النسب هو بداية قول معض المعتزلة بذلك ؟ وهل لهذا السبب كان هذا القول غير شهير ، مما سوغ للمسعودى أن يكتب سنة ٣٣٣هـ قائلا : إن المعتزلة بأسرها تجوز الإمامة فى قريش وغيرها ؟! .. إن هذا الاحتال قوى ، ويزيده قوة أن الجاحظ وهو المتوفى سنة ٣٠٦هـ ، أى قبل وفاة أبى على الجبائى بأقل من نصف قرن ــ هو من الطبقة السابعة والحبائى من الثامنة فى طبقات المعتزلة ــ الجبائى بأقل من نصف قرن ــ هو من الطبقة السابعة والحبائى من الثامنة فى طبقات المعتزلة ــ النسب لقبيلة قريش .. فالأرجح أن يكون دخول شرط النسب إلى فكر المعتزلة قد بلأ بالحبائى ، أو فى عصره وطبقته .

<sup>(</sup>٨٤) (مروج الذهب) جد ٢ ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٨٥) المصدر السابق. جـ ١ ص ٧.

<sup>(</sup>٨٦) (شرح لهج البلاغة) جـ ٩ ص ٨٧.

أما فكر الحاحظ الذى هو بموذج لفكر قدامى المعتزلة الذين رفضوا شرط النسب ، فاننا نلتق به فى مواطن كثيرة من آثاره ، وفى هذه الآثار يعرض لعدد من لمبادئ التى تنكر ، بطريق غير مباشر ، شرط النسب ، فهو مثلا :

ا \_ ينبه إلى فكرة حب الوطن ، ويعلى من قدر ذلك الحب ، فيقول : «ومحبة الوطن شيء شامل لجميع الناس ، وغالب على جميع الجيرة ... والشح على الوطن والحنين إليه والصبابة به مذكورة في القرآن ، مخطوطة في الصحف بين جميع الناس ..» (١٧٧) ... وحب الوطن يمثل فكرا يتجاوز الفكر القبلى ، ويتنافى مع اعلاء شأن قبيلة واختصاصها بالرياسة العامة للأمة .

٧ \_ ينفى أن يكون هناك ارتباط بين حقائق الناس ومعانيهم وبين صورهم وأجناسهم ، ويعد ذلك وهما من الأوهام ، فيقول : «قد ظن ناس أن أسماء أصناف الأجناس كما اختلفت فى الصورة والحفط والهجاء ، أن حقائقها ومعانيها على حسب ذلك ، وليس الأمر على حسب ما توهمه ..» ... (٨٨) وذلك نزوع من الجاحظ إلى أفق انسانى يتنافى مع تفضيل قبيلة على أخرى .

٣\_ يحذر من آقة العصبية للجنس ، فضلا عن القبيلة ، ويسفه من فكر الشعوبية المعادى للعرب ، ومن فكر العصبية العربية المعادى للموالى والمولدين ، ويدعو إلى تآلف أبناء الدولة العربية الإسلامية . بصرف النظر عن الأصول العرقية التي ينحدرون منها . فيقول : « ... واحذر خصلة رأيت الناس قد استهانوا بها ، وضيعوا النظر فيها . مع اشتهالها على الفساد ، وقدحها البغضاء في القلوب . والعداوة بين الاوداء : المفاخرة بالانساب .. مع اجتماع الإنس جميعا على الصورة ، واقرارهم جميعا بتفرق الأمور المحمودة والمذمومة . وانتقالها من أمة إلى أمة ، ووجود كل محمود ومذموم في أهل كل جنس من الآدميين .. » .. (١٩٠٠ كما ينفر من «الحمية ، التي لاتبق كل محمود ومذموم في أهل كل جنس من الآدميين .. » .. (١٩٠٠ كما ينفر من «الحمية ، وما قد دينا إلا أفسدته ، ولا دنيا إلا أهلكتها . وهو ما صارت إليه المعجم من مذهب الشعوبية . وما قد صار إليه الموالى من الفخر على العجم والعرب .. » ... (١٠٠ وبدلا من ذلك يدعو لتآلف الأجناس ، لأن «البنوى خراساني وإذا كان الخراساني مولى والمولى عربي فقد صار الخراساني والبنوى والمولى والعرب واحدا .. (١٩) ولكل نصيب من النقص . ومقدار من الذنوب ، وإنما والبنوى والمولى والعرب واحدا .. (١٩) ولكل نصيب من النقص . ومقدار من الذنوب ، وإنما

<sup>(</sup>۸۷) (رسائل الجاحظ) جـ ١ ص ٦٤، ٥٠.

<sup>(</sup>٨٨) المصدر السابق جـ ١ ص ٣٠.

<sup>(</sup>٨٩) المصدر السابق. جد ١ ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٩٠) المصدر السابق. جـ ٢ ص ٢٠.

<sup>(</sup>٩١) المصدر السَّابق. جـ ٢ ص ٣٤.

يتفاضل الناس بكثرة المحاسن وقلة المساوئ . فأما الاشتال على جميع المحاسن والسلامة من جميع المساوئ . دقيقها وجليلها . وظاهرها وخفيها . فهذا لايعرف . . «(٩٢) وهذا فكر رائد في التسامي فوق عصبيات الأجناس فضلا عن القبائل والشعوب .

3 لقد قدم الجاحظ صياغات فكرية تعد رائدة في حقل الفكر القومي العربي . عندما اعتبر أن الاتفاق في : التربية ، واللغة . والشمائل . والهمة والأنفة والحمية . والأخلاق . والسجية قد سبكت عرب قحطان مع عرب عدنان . وقامت مقام وحدة النسب . « وأن هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة ! . . »  $^{(97)}$  ولقد أشرنا إلى طرف من فكره هذا في مكان سابق . .  $^{(97)}$ 

هذا عن فكر الحاحظ الذى ينكر ، بطريق غير مباشرة أن يكون النسب فى قبيلة معينة شرطا من شروط الإمامة .. ولكن ذلك ليس كل ما عند الحاحظ ، فلقد تناول القضية تناولا مباشرا ، وذلك عندما نفى أن يكون النسب طريقا للإمامة ، والحسب سبيلا للرياسة ، وأنكر أن يكون أبو بكر قد عنى فى حديث السقيفة تفضيل قريش على غيرها ، أو أن يكون هو أو عمر بن الحطاب قد أضمرا أو أعلنا فكراً أو عملاً يجعل لقبيلة قريش أية ميزة على غيرها من القبائل العربية ، بل ولا حتى على الموالى والأعاجم الذين دخلوا فى الإسلام وفى دولته .

يقول الجاحظ: إن النسب ليس من الدين . والرياسة في الدين لاتستحق لغير الدين ، بل تستحق بالعمل الصالح .. وهو يعلل قول أبي بكر: إن العرب لاتدين إلا لهذا الحي من قريش ، بأنه كان استخداما للغة التي تحدث بها الأنصار ، فلقد كانوا يفاخرون بالأنصار ، فدخل إليهم من مدخلهم ، فيقول : « ... ولكن أبا بكر خطب على قوم كانوا يرون للحسب قدرا ، وللقرابة سببا ، فآتاهم من مأتاهم ، وأخذهم من أقرب مآخذهم ، واحتج عليهم بالذي هو عندهم ، ليكون أقطع للشغب . وأسرع للقبول ، فكأن أبا بكر إنما قال : فإن كان الأمر ، معشر الأنصار إنما يستحق بالحسب ، ويستوجب بالقرابة ، فقريش أكرم منكم حسبا وأقرب منكم قرابة ، وإن كان إنما يستحق بفضل في الدين ، فالسابقون الأولون من المهاجرين ، المقدمون عليكم في وإن كان إنما يستحق بفضل في الدين ، فالسابقون الأولون من المهاجرين ، المقدمون عليكم في جميع القرآن ، أولى به منكم . . » . . (٩٥) ثم يسترسل في حديث طويل ينفي فيه أن يكون للنسب

<sup>(</sup>۹۲) المصدر السابق. جـ ۱ ص ۳۷.

<sup>(</sup>٩٣) المصدر السابق. جد ١ ص ١١.

<sup>(</sup>٩٤) وانظر فى فكر الجاحظ هذا . المصدر السابق جـ ١ ص ١٢ ، ١٣ ، ٢٩ ـ ٣١ . جـ ٢ ص ١٤٦ .

<sup>(</sup>٩٥) (العثمانية) ص ٢٠١، ٢٠٢.

دور فى الرياسة ، ويستشهد بحال الرسول ، الذى لم ينل الرياسة «بالهاشمية » ، وبحال غيره من الرسل الذين سبقوه . . ويحلص إلى القول بأن « من اغتر بعد هذا بالقرابة واتكل على غير العمل الصالح فقد رد تأديب الله وتعليمه ! . . . » (٩٦)

ثم يعرض لتلك القضية في موطن آخر ، على نحو أكثر مباشرة ، فيؤكد أن أبا بكركان من أنصار التسوية بين مواطني الدولة ، ومثله عمر ، وأنهما لم يريا «أن القرشية أصل للإمامة ، والخلافة شعبة عن القرابة » . يقول الجاحظ مفندا فكر الذين قالوا إن أبا بكر وعمركانا من أنصار النسب القرشي للإمام كشرط من شروطه :

« فإن قالوا : كيف تزعمون أن أبا بكركان يرى التسوية ، وكان لايرى أن القرشية أصل للإمامة ، والحلافة شعبة من القرابة ، (٩٧) ولم يكن فى الأرض رجل أبعد من هذا المذهب من خاصته وخليفته وصنيعته والمحتذى على مثاله: عمر بن الخطاب ، لأنه فضل القرشيات من نساء النبى على غيرهن ، وفضل العرب فى العطاء على الموالى ، وقال : « زوجوا الأكفاء » ، وكان أشد منه فى أمر المناكح ؟؟!.

ثم يرد الجاحظ هذه التهم عن عمر ، فيذكر أنه لم يفضل قريشا ولا العرب في العطاء ، بل فرض للمهاجرين ومواليهم والأنصار ومواليهم ، ممن شهد بدرا ، ستة آلاف ، ستة آلاف ، فتساوى بلال وعطاء وسالم مولى أبي حذيفة ، وكل الموالى ، مع عمر وعلى بن أبي طالب وعبد الرحمن بن عوف وطلحة بن عبيد الله . والزبير بن العوام . وأبي عبيدة ابن الجراح .. تساووا جميعا في العطاء .

ثم فرض على قدر السابقة في الدين ، والعناء في الجهاد . والفضل وعلى قدر بعد الدار التي هاجر منها المهاجر . . فكان فرض أهل اليمن من سبعائة إلى ألف . بيناكان فرض مضر من الثلثائة الى الأربعائة .

وهو قد فرض لأشراف العجم وغيرهم من غير العرب .. وكان فرض بعضهم في الألفين . وفي الألفين وخمسمائة .. « وهو أقصى شيء أخذه عربي قط ...» .

وهو لم يحقر العجم إلا ليهون شأنهم عند قتالهم ، وأما بعد موقعة «جلولاء» فقد ترك تحقيرهم واستهجانهم .. فهو أمر داخل في حسن التدبير لا في العصبية العربية أو القرشية .

<sup>(</sup>٩٦) المصدر السابق. ص ٢٠٢ - ٢٠٨ ، ٢١٠ ، ٢١١ .

وأما أمر المناكح . فإنه هو القائل : « ليس من خصال الجاهلية إلا وقد تركته ، إلا أنى لست أبالى إلى من نكحت . . » .

ثم يروى الجاحظ عن قتادة بن دعامة السدوسي ـ وهو من أهل العدل والتوحيد ـ أن معنى قول أبى بكر للناس بعد خلافته: « وليت عليكم ولست بخيركم »: « إنما أراد في الحسب . ليعلمهم أنه إذا لم يلهم بالحسب ، فإنما وليهم بالسابقة ، لأنهم قد كانوا أكثروا من قولهم: أرضيتم معشر عبد مناف أن تلى عليكم تيم ؟! فأراد في أول مقام قامه أن يعلمهم أن ذلك المقام لاينال بأن يكون صاحبه خير الناس حسبا. وإنما ينال بأن يكون خير الناس علما وعملا .. » (٩٨) .

هكذا يعرض الجاحظ فكر المعتزلة القدامي ، الذين لم يشترطوا النسب القرشي شرطا للإمامة ، وردوا عن أبي بكر وعمر شبهة تقديمها قريشا على قبائل العرب ، أو تقديمها العرب على غير العرب ، ولخص موقف المعتزلة من هذه القضية في كلمة قتادة التي تقول : إن هذا المنصب لاينال بأن يكون صاحبه خير الناس حسبا ، وإنما ينال بأن يكون خير الناس علما وعملا .

ولكن .. لماذا أدخل متأخرو المعتزلة ، ومنذ النصف الثانى من القرن الثالث الهجرى تقريبا ، شرط النسب القرشى فى شروط الإمامة وصفات الإمام ، بعد أن لم يكن من شروطها عند أسلافهم القدماء ؟؟.. إننا نرى أن الإجابة على هذا السؤال تتمثل فى جملة عوامل ثلاثة :

أولا: أن فكرة اشتراط النسب في الإمامة كانت مطروقة منذ زمن سابق على ذلك العصر، ولها أنصار كثيرون، ومن ثم فإن احتال تأثر بعض المعتزلة بحججها هو أمر قائم. وطبيعي. وممكن الحدوث. خصوصا في عصر كان الاعتزال فيه. سياسيا، في مركز ضعيف. وكان أهله المضطهدون يستخفون من الحكام.

ثانيا: أن تيار الاعتزال الذي ساد في ذلك العصر كان امتدادا لمدرسة المعتزلة البغداديين. وهي المدرسة التي كانت تفضل على بن أبي طالب على الصحابة الآخرين. فاقتربت بذلك الموقف من فكر الشيعة وبخاصة الزيدية. حتى تداخلت مدارسهم وحلقات

<sup>(</sup>٩٨) (العثانية) ص ٢١١ ــ ٢١٩ . ٢٢٧ .

درسهم.. ولاشك أن تفضيل قريش، واشتراط القرشية فى الإمام هما أقرب لفكر الشيعة التي تجعلها فى بنى هاشم، من ذلك الفكر الذى يسوى بين قريش وغيرها، وبين العرب وغيرهم فى هذا الموضوع.

ثالثا: أن ذلك العصر قد شهد مدا شعوبيا تمثل فى الدول والامارات التى حكمتها أسر غير عربية ، حتى ذبلت سلطة الخلافة العربية فى بغداد .. ورغم اضطهاد هذه الخلافة للمعتزلة ، بوجه عام ، إلا أن اشتراط القرشية فى الإمام ، فى ظل تلك الظروف كان يعنى وضع عقبة حقيقية أمام انتزاع العناصر غير العربية ، ذات الميول الشعوبية ، لقيادة الدولة من العنصر العربي ، وهو الأمر الذى صنعه العثمانيون بعد فتحهم مصر سنة ١٥١٧م.

قد تكون هذه هي أهم العوامل التي وقفت خلف دخول شرط النسب القرشي للإمام إلى فكر المعتزلة في ذلك التاريخ.

أما فكرهم حول هذا الشرط. وتصورهم لمبرراته. وكيفية تطبيقه فاننا نوجزه في هذه النقاط:

1 - لم يقولوا . كما قال غيرهم ، إن قول الرسول : «الأئمة من قريش » . هو تكليف مطلق ، غير معلق على شروط . . وإنما اشترطوا أن يوجد من قريش من يصلح للإمامة . دون علة تقعده عنها . وإلا فلا تصح فى قريش . ولقد أجاز بعضهم أن تخلو الأرض من قرشى يصلح لها ، وحكم بصحتها فى غير قريش إذا كان الأمر كذلك .

 $Y = \frac{\pi}{3}$  هم عللوا حصرها فى قريش بأن الناس «أشد انقيادا » لقريش. فامامة القرشى تضمن وحدة الأمة حول الدولة أكثر مما تضمنها امامة غير القرشى ، فهو تعليل يجعل السبب سببا سياسيا أكثر منه عرقيا وقبليا .. فالنص على قريش قد كان «لأن المعلوم أن الناس أشد انقيادا لهم . لمعرفتهم بتقدمهم . ولأن حالهم - (أى الناس) - يبعد عن الأبعد فى اتباعهم . فلذلك قدمت قريش فى هذا الباب ..» .

وليست القرابة من الرسول  $_{-}$  بالنسبة لقريش كما قال قوم ، وبالنسبة لبنى هاشم كما قال آخرون  $_{-}$  هي علة التقديم وشرط النسب  $_{+}$  وإلا فلو صح أن كل  $_{+}$  من كان أقرب منه  $_{-}$  (أى الرسول )  $_{-}$  فهو بالامامة أحق  $_{+}$  كما تقول الشيعة  $_{+}$  لوجب ماقالته الراوندية من إمامة العباس ابن عبد المطلب ، وتقديمه على  $_{+}$  ولكان الأولى بالإمامة فاطمة بنت الرسول ، وابنيها

الحسن والحسين ، قبل على بن أبى طالب ... « فليست العلة فى ذلك القرابة ، لأن القرابة يستحق لأجلها أحكام مخصوصة ، ولا مدخل للإمامة فيها ، كما لا مدخل للإمارة فى ذلك ، وقد كان الرسول عليه السلام يولى من يبعد منه ويقرب .. » وكما يقول أبو على الحبائى : فإن « القرب من النبى عليه السلام من نعم الدنيا ، فهو بمنزلة الأموال والتمكن من الأحوال والعقل والرأى . ولا مدخل لذلك فى تقليد الإمامة ، وإنما يدخل فيه ما يكون للدين به تعلق ، ومالا يصح القيام بما فوض إليه إلا معه (٩٩) .. » .

فهم ، مع قولهم بالنسب ، يعللون القرشية تعليلا سياسيا ، لا قبليا وينفون أن تكون القرابة من الرسول سببا في الحصول على الإمامة . فيحتفظون لأنفسهم بموقع متميز بين الذين اشترطوا النسب القرشي في صفات الإمام . .

هذا هو موقف المعتزلة ، قدامي ومتأخرين ، من النسب القرشي للإمام .

أما بقية الفرق الأخرى فإن موقفها من هذا الشرط هكذا:

" يقف مع قدامى المعتزلة وجمهورهم فى ننى اشتراط النسب: جميع الحوارج. وبعض المرجئة. وجهاعة من الزيدية هم الحسن بن صالح بن يحيى. وأصحابه ، والضرارية. أتباع ضرار بن عمرو الغطفانى. وهم قد فضلوا غير القرشى على القرشى إذا تساويا فى الصفات ، لأن غير القرشى «أسهل فى خلعه إذا حاد عن الطريقة!».. وأبو بكر الباقلانى ، الذى يعلل ابن خلدون موقفه هذا بأنه ثمرة لما أدرك من تلاشى عصبية قريش واضمحلالها واستبداد ملوك العجم على الخلفاء ، فأسقط شرط القرشية .. وأمام الحرمين الجوينى الذى يقول عن هذا الشرط. بعد ايراد الأحاديث المروية فيه. « وهذا مما يخالف فيه بعض الناس وللاحتمال فيه عندى مجال!». كل هؤلاء ايقفون مع جمهود المعتزلة فى رفض اشتراط النسب القرشي فى الإمام.

\* ويقف مع اشتراط النسب باقى الفرق الإسلامية : أضحاب الحديث. وجمهور الأشعرية ، وجمهور المرجئة. وجمهور الزيدية ، والظاهرية يقفون مع بعض المعتزلة في

<sup>(</sup>۹۹) (المغني) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۳۰ ـ ۲۲۰.

اشتراط النسب .. (١٠٠) .

ولما كان قد ثبت لنا أن قدامى المعتزلة قد أنكروا شرط النسب. بينها قال به بعض متأخريهم فإن قول ابن خلدون: إن اشتراط النسب قد كان موضع اجماع.. «إلا أنه لما ضعف أمر قريش وتلاشت عصبيتهم.. وتغلبت عليهم الأعاجم.. اشتبه ذلك على كثير من المحققين حتى ذهبوا إلى ننى اشتراط القرشية .. » (١٠١١) إن هذا القول رغم ما يبدو من وجاهته ومنطقيته فهو لاينطبق على تطور فكر المعتزلة إزاء هذا الموضوع. بل هو لاينطبق على تطور فكر فرق الإسلام كلها في هذه القضية .. فشرط النسب. قد ثبت أنه غريب عن فكر الإمارة والحلافة الذي ظهر في صدر الإسلام. وأنه ظهر مع العصبية التي كانت تراجعا عن الروح الحقيقية للإسلام .. بل لانستبعد أن يكون تغلب الأعاجم قد أدى إلى ذيوع القول بشرط النسب في الفكر الإسلامي ، كرد فعل لهذا التغلب. ونوع من المقاومة الفكرية له . كما يبدو ذلك من دخوله إلى فكر الإمامة عند المعتزلة في النصف الثاني من القرن الثالث الهجرى ..

## شرط العدالة:

مر بنا فى شروط الإمام شرط العدالة الجامعة لصفاتها .. وهو الشرط الذى يتضمن ما يطلب فيمن يتولى القضاء . من الحرية . والبلوغ . والعقل ، والعلم ، والفضل .. كما مرت اشارتنا إلى ما روى عن الإمام أحمد بن حنبل من التنازل عن هذا الشرط ، وتجويز امامة الفاسق إذا تغلب على الرعية وأعلن نفسه اماما وأميرا للمؤمنين .. ولقد فتح ابن حنبل ، ومن قبله المرجئة ، بذلك الباب لكل المتغلبين ، ولكل الذين جوزوا امامه الفاسق المفتقد لشروط الإمامة ، والمغتصب لها بالسيف والعصبية ..

والمعتزلة الذين قالوا منذ عصر واصل بن عطاء بأن الفاسق مخلد في النار ، وأنه في منزلة

<sup>(</sup>۱۰۰) أنظر فى ذلك كله : (مروج الذهب) جـ ١ ص ٣٢٤ ، جـ ٢ ص ١٧٥ . و(شرح المقائد النسفية) ص ٤٨٤ ، هـ ١٠٥ . و(المجهد) للباقلانى . ص ١٨٤ و(الفصل فى الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ٨٩ ـ ٩١ ، ١٠١ . وركتاب الارشاد) للجوينى . ص ٤٢٦ ، ٤٢٧ . و (لمع الأدلة) للجوينى أيضا . ص ١١٦ . و (كتاب الإمامة) لأبي يعلى . ص ٢١٤ ، ٢١٥ و (اعتقادات فرق المسلمين والمشركين) ص ٦٩ . و (مقدمة ابن خلدون) ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>۱۰۱) (المقدمة ص ۱۵۳.

بين الكفر والإيمان ، هي منزلة الفاسق . قد وقفوا دائمًا ضد إمامة الفاسق ، واشترطوا العدالة في الإمام ، كما اشترطوها في الحاكم والأمير . .

وسواء أكان الفسق ، وهو ارتكاب الذنب الكبير. فسق جارحة أم فسق رأى وخروج من مذهب أهل الحق ، فهو يمنع عندهم من اختيار صاحبه للإمامة ، فإذا تغلب بالقهر على الأمة ونصب نفسه إماما فإن المعتزلة \_ على عكس الآخرين \_ يرون أن ذلك أدعى إلى مناوأته وقهره. لأن الامعان في الفسق والاظهار له لايمكن أن يكونا مبررين للسكوت عليه والتسليم ببقائه .. ولذلك أوجبوا منع الباغي من بغيه . حتى لو كان قاهرا للناس مكرها لهم . لأنه بالقهر يستطيع أن يظهر سلطانه . ولكنه لايستطيع أن يجعل قلوب الناس وسلوكهم في وضع الرضا بامامته ! .. وهم يقولون إن المأثورات التي يتعلل بها من يجيز إمامة الباغي والفاسق مثل ما يروى عن الرسول الصلاة والسلام من قوله : «أطيعوا ولو عبدا حبشيا » . إلى غير ذلك ، هي من أخبار الآحاد « وليس فيها ايجاب طاعة الفاسق » .

وعندهم أن الفسق الذى يوجب الخروج على الفاسق وقهره ، هو الفسق الظاهر. أما إذا أبطن الفسق ، فسق الجارحة أو التأويل ، فلا مجال للخروج عليه وخلعه ، وظهور الفسق يكون بالانتشار ، وبقول العدول .. (١٠٢) .

تلك هي شروط الإمام عند المعتزلة ، مقارنة بها عند الفرق الأخرى ، وما دار حول قضاياها الخلافية الرئيسية من صراع بين أهل الاختيار وبين القائلين بالنص . أو بين أهل الاختيار بعضهم مع البعض الآخر . .

<sup>(</sup>۱۰۲) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۰۲ ـ ۲۰۷.

## الفصل المشانى الفضل والمفضول

لقد أثيرت قضية: الفضل، والأفضل، والمفضول.. في الجدل الذي دار حول ترتيب الخلفاء الراشدين في الفضل.. وكانت المناسبة هي طعن الشيعة على الصحابة الذين أخروا عليا عن الإمامة. مع أنه - في رأيهم - أفضل منهم.. فدار البحث عن الأفضل من الصحابة ؟ وعن ترتيبهم في الفضل. وعن جواز امامة المفضول في حال وجود من هو أفضل منه .. واقتضى ذلك الحديث. أولا، في معنى الفضل المقصود في هذا المقام..

ولقد اتفقت أطراف الخلاف في هذا المبحث على أن معنى الفضل هنا هو معنى ديسى وأنه مرتبط بمقدار الثواب الذي يستحقه الإنسان على ما قدم ويقدم من طاعات ، فهو فضل وتفضيل في باب الدين ، راجع إلى قدر الثواب في الكثرة ، وإلى مزية الثواب وامتيازه على غيره .. ولما كانت معرفة الثواب ، قدرا ومزية ، هي من الأمور المغيبة عن الإنسان ، ولا مجال فيها لحكم العقل لتوقف تقديرها على معرفة الباطن من جانب ، ولأن مقدر الثواب ، سبحانه وتعالى ، قد يتفضل بمضاعفته . لكل ذلك كان السمع ، دون العقل ، هو طريق معرفة الفضل ، ومن ثم الأفضل من صحابة رسول الله وغيرهم من المؤمنين .. أما ما للعقل مدخل فيه فهو «جواز وامكان» القول بفضل انسان . بناء على ظواهر أحواله وأمارات هذه الأحوال . ولكن دون «القطع » بفضله أو أفضليته . لأن القطع لا يعلم عقلا . ولابد للحكم به من دليل سمعي .. بل إن البعض قد رأى «التوقف» إذا يعلم عقلا . ولابد للحكم به من دليل سمعي .. بل إن البعض قد رأى «التوقف» إذا تخلفت الدلالة السمعية . أي التوقف عن الحكم بالفضل حتى على سبيل الامكان «لأن

الأعمال لاتنبئ على فضل الإنسان إذا لم يعلم المغيب من حاله . فإذا فقدنا الدلالة وجب التوقف (١) ..» .

ولقد أدى ارتباط معنى مصطلح «الفضل» بالدين. والفضل الدينى ومقدار الثواب وميزته. إلى أن يشهد مبحثه ذلك الانقسام الذي اضطرد تقريبا فى مباحث الإمامة بين فرق الإسلام.. فأصحاب الوصية والنص. الذين يرون الإمامة أمرا دينيا وركنا هاما. بل الأهم من أركان الدين. يوجبون أن يكون الإمام هو الأفضل. لأنه عندهم منصوص عليه. ومعصوم. وعلى يديه تظهر الأعلام والمعجزات..

أما أهل الاختيار فإنهم يقولون بامامة المفضول دينيا وبجواز تقديمه مع وجود الأفضل منه دينيا. إذا دعت الدواعي السياسية لذلك. خصوصا وهذا المنصب ليس من أركان الدين حتى يكون الاعتبار الأول فيه للفضل في الدين.. ذلك هو جوهر الخلاف بين من أجازوا إمامة المفضول ومن منعوها.. الشيعة في جانب. وأهل الاختيار في جانب، رغم اختلاف أهل الاختيار في ترتيب الصحابة والخلفاء في الفضل. كما سيأتي عنه الحديث بعد قليل...

وفيما يتعلق بترتيب الصحابة في الفضل ، فإن الشيعة لاتفضل أحدا على على بن أبي طالب . بل لقد حكمت الإمامية والغلاة بكفر الصحابة وارتدادهم لتأخيرهم عليا عن الأمامة ، وتقدم أبي بكر وعمر وعثان عليه . ولمحاربتهم له عند توليه لها بعد عشمان وبعضهم قد أنكر أن يكون بعض الصحابة قد أسلم أصلا اسلاما حقيقيا . باطنا كما كان ظاهرا ولم ينج من تلك الأحكام المفرطة في الغلو والشذوذ سوى قلة من الصحابة هم الذين كان هواهم مع إمامة على . وهم يزيدون عددهم تارة وينقصونه أخرى . حتى لقد رووا عن جعفر الصادق ونسبوا إليه أنه قال عن إيمان الصحابة يوم السقيفة : «ارتد الناس إلا ثلاثة نفر : سلمان ، وأبو ذر . والمقداد ! . . » (٢) .

ولقد أنكرت المعتزلة . منذ نشأتها . على الشيعة ذلك الغلو وتلك الاتهامات التي وجهتها إلى صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم . وتحدث واصل بن عطاء عن مناقب أبى بكر

<sup>(</sup>۱) (المغني) جـ ۲۰ ق ۲ ص ۱۱۲ ، ۱۱۹ ـ ۱۱۸ ، ۱۳۵ ، ۱۳۹ .

<sup>(</sup>٢) ( تلخيص الشافي ) جد ١ ق ١ ص ٢٥٧ « هامش » .

وأياديه في الإسلام ونصرة دولته ورسوله. ومناقب الصحابة السابقين من المهاجرين والأنصار. واستدل بوعود القرآن لهم. واخباره عن فضلهم، وثنائه عليهم، من مثل قوله تعالى: (لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة، فعلم مافى قلوبهم) (٢) فكيف يرضى الله عن أبى بكر إذ بابع تحت الشجرة، على حين تقول الشيعة إنه لم يسلم قط، بل نافق وظل على شركه القديم ؟! .. ومن مثل قوله تعالى: (للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا، وينصرون الله ورسوله أولئك هم الصادقون. والذين تبوء وا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يحادون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة، ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون) (١) ، وقوله: (لقد تاب الله على النبي والمهاجرين لوالأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة) (٥) وقوله: (والذين جاءوا من بعدهم يقولون: ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالإيمان) (٢) إلى آخر مثل تلك الآيات الكثيرة في القرآن الكريم.

كما استدل المعتزلة على بطلان رأى الشيعة فى كبار الصحابة بتنافيه مع جعل الله لهم حجة .. وقالوا : إن القول بذلك فى الصحابة يؤدى إلى التنفير عن النبي ذاته ، لأنه إذا كان ذلك حال «من يختص به الاختصاص الشديد ويظاهره ويستشيره.. كان ذلك منفرا » من الرسول عليه الصلاة والسلام (٧) .. فالقرآن ، والسنة المروية ، قولا وعملا ، ومنطق الأمور وقرائن الأحوال تتضافر على انكار الغلو الذى حكم بكفر الصحابة وارتدادهم أو نفاقهم . أو فسقهم .

ولقد تناولت الخوارج أمركبار الصحابة ، بالتفضيل ، والتولى ، والنقد ، والبراءة . وذلك في تقييمهم لأحداث الصراع على السلطة التي قامت في صدر الإسلام .. فقالوا بامامة أبي بكر وعمر . وفضلها وفضل المهاجرين والأنصار على عهديها وعلى عهد عثمان حتى انقضاء السنوات الست الأولى من حكمه . وبعد حدوث الأحداث من عثمان برئوا منه

<sup>(</sup>٣) الفتح: ٨١.

<sup>(</sup>٤) الحشر: ٩٠٨.

<sup>(</sup>٥) التوبة : ١١٧ .

<sup>(</sup>۲) الحشر: ۱۰.

<sup>(</sup>٧) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٣٢٢ ــ ٣٢٧ . وجـ ٢٠ ق ٢ ص ٣ ، ٤ .

وممن أعانه على أحداثه .. ثم تولوا عليا حتى قبل التحكيم فى أمر الفئة الباغية مع وجود النص على وجوب قتالها . كما برئوا من خصومه يوم الجمل . لنكثهم البيعة التى عقدوها له . ويحكمون بكفر معاوية وعمرو بن العاص . ومن تبعها . لأنهم قد ارتكبوا كبيرة لم يتوبوا منها . ومرتكب الكبيرة عند الخوارج كافر فاسق (^) .

ولقد تناولت المعتزلة بالبحث فضل الصحابة. وترتيبهم فيه ، واحتلفوا في ذلك بعض الاختلاف.

فهم بعد أن اتفقوا جميعا على تولى الجميع. والترحم عليهم، والتقرب إلى الله بمحبتهم. وعلى صحة إمامة الخلفاء الأربعة على الترتيب، بعد ذلك اختلفوا فى أيهم أفضل، وبالذات فى أيهما أفضل: أبو بكر؟ أم على ؟؟.. إذ هم قد اتفقوا على تقدم أبى بكر فى الفضل على عمر. وتقدم عمر على عثان.

وقدماء البصريين منهم يرتبون الخلفاء الراشدين فى الخلافة أبو بكر. فعمر. فعثان فعلى.. ومن الذين قالوا بهذا القول عمرو بن عبيد. والنظام. والجاحظ. وتمامة بن أشرس. والفوطى، والشحام.. وغيرهم.

ومن قدماء المعتزلة من قال بفضل: أبى بكر. فعمر. فعثمان. ولكنه توقف فى أمر على ونسبة فضله إلى فضل أبى بكر. أيهما أفضل. ففضل عليا على عثمان. وتوقف فى أمر التفضيل بينه وبين أبى بكر.. ومن هؤلاء: واصل بن عطاء وأبو الهذيل العلاف.

ولقد تبع المتوقفين ــ من قدامي المعتزلة ــ في موقفهم هذا من المتأخرين : أبو هاشم عبد السلام بن أبي على الجبائي . وأبو الحسين محمد بن على بن الطيب البصري .

أما المعتزلة البغداديون فقد ذهبوا إلى تفضيل على على أبى بكر. وأبى بكر على عمر. وعمر على عثان .. وذهب هذا المذهب من متأخرى البصريين : أبو على الجبائى ــ بعد أن كان متوقفا . والتزم التوقف فى مصنفاته . ثم اعتنق تفضيل على عند وفاته ــ والقاضى عبد الجبار ، ذهب إلى التفضيل عندما شرح الأصول الخمسة بعد أن كان متوقفا فيه .. وأبو عبد الله الحسين بن على البصرى . الذى صنف كتابا فى فضل على .. الخ . . الخ . . الخ . .

<sup>(</sup>٨) ( مقالات الإسلاميين ) جـ ١ ص ٢٠٤ ، ٢٠٥ و ( الانتصار والرد على ابن الراوندى الملحد ) للخياط . ص ١٤٠ .

أما الصحابة. من غير الخلفاء الراشدين. فأبو على الجبائى يقدم العشرة المبشرين بالجنة. وهم هيئة المهاجرين الأولين. كما سبق وذكرنا ويقدم من أنفق من قبل الفتح وقاتل على من أنفق من بعده وقاتل من الصحابة. وبعد الصحابة يأتى التابعون. وهكذا. عملا بقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «خير الناس قرنى. ثم الذين يلونهم..» (٩).

هذا هو محمل رأى المعتزلة فى الفضل والتفضيل .. وهم لم يختلفوا فى أمر أبى بكر وعمر . ولذلك كان جدلهم جميعا فى موضوعها ضد الشيعة رداً لتهم الكفر والردة والنفاق التى وجهت من الشيعة إليها .. (١٠) أما أمر عثان وعلى . فنى تقييم المعتزلة لكل منهما أشياء يستدعى الحديث عن الفضل الاشارة إليها .

اختلفت المعتزلة فى الموقف من أطراف الأحداث التى وقعت فى العهد الأخير من ولاية عثمان بن عفان . وذلك بعد أن اتفقوا على أنه قد حدثت فى ذلك العهد أحداث لم تكن موضع الرضا ولا القبول من نفر كثير من المسلمين .

فيهم من توقف في الحكم على كل أطراف النزاع: عثان ، والذين خذلوه ، والذين عذلوه ، والذين عثان ، والذين خذلوه ، والذين عثان وتتلوه ، ولم يتبرأ من أيهم ، وسلك مسلك أهل الورع « لأنه قد صحت عنده لعثان أحداث .. فأشكل عليه أمره ، فأرجأه إلى عالمه » وقالوا : إن الأحداث ثابتة ، ولكن لم تثبت لنا عن عثان أعذار توجب سلامة حاله وبقاء أمره على ماكان قبل هذه الأحداث .. كما لم يثبت عندنا في هذه الأحداث ما يوجب القطع على البراءة منه وخلعه . فهي أحداث حدثت منه ، ولكنا لانعرف حاله ، فوجب أن نتوقف .. فكأنما تكافأت الحجج والقرائن والأدلة والاعتبارات .. وهذا هو موقف واصل بن عطاء . وأبى الهذيل العلاف (١١) .

ومهم من عارض التوقف ، مع اعترافهم بحدوث الأحداث ، لأنهم سلكوا في تقييم هذه الأحداث سبيلا آخر . فرأوا أن الحدث الذي يستوجب أن ننتقل بسببه من موقف التولى والتعظيم إلى موقف البراءة بجب أن يكون واقعا على وجه لايحتمل سوى القبح . وأن

 <sup>(</sup>۱۷) (الانتصار) للخياط. ص ۱۳۹. و (شرح نهج البلاغة) جـ ۱ ص ۷ ــ ۹. و (شرح الأصول الحمسة) ص
 ۷۲۷، ۷۲۷. و (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۷۶، جـ ۲۰ ق ۲ ص ۱۳ ـ ۱۵ ، ۱۱۸ ـ ۱۲۰ .

<sup>(</sup>۱۰) انظر(المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۲۱۵ ـ ۲۱۷ ، ۳۲۳ ، ۳۶۹ ـ ۳۵۱ . و (العثمانية ) ص ۳۱ ، ۲۷ . و (شرح نهج البلاغة ) جـ ۱۳ ص ۲۶۹ . و (تثبيت دلائل النبوة ) جـ ۲ ص ۵۰۹ .

<sup>(</sup>١١) (الانتصار) للخياط . ص ٩٧ . و(المغنى) جـ ٢٠ ق ٢ ص ٥٨ .

يكون كبيرا. أما إذا احتمل الحدث الوجهين أو كان مما يجوز أن يقع على وجهين ، فيجب أن ننظر فيه ، فإن حدث يقين بوقوعه على الوجه الذى يقبح ، وكان عظيا. كان هناك مايقتضى الانتقال من التولى إلى البراءة . ومتى لم يكن الأمر على هذا النحو فلا يجب الانتقال عن التولى إلى البراءة .. حتى ولو كانت هناك أمارات على قبحة وعظمه . إذ المطلوب اليقين والقطع .. وتلك . عندهم هى حال الأحداث التى حدثت فى العهد الأخير من حكم عيّان (١٢) .

وقالوا أيضا: إن إمامة عثان قد ثبتت بالاجاع. وذلك يعنى أن عدالته قد ثبتت بالاجاع الذى انعقد على امامته .. ولا يجوز الرجوع عن الاجاع إلا باجاع مماثل. وذلك لم يحدث . إذ كان بالمدينة والأمصار من يوالى عثان ولا يشك فى عدالته وسلامة موقفه (١٣).

كما قالوا: إن الأحداث التي أحدثها عثان لا تبلغ الدرجة التي يفسق بها. ولا التي يستباح لأجلها دمه. وذلك فضلا عن أنه مغفور له. لأنه من أهل بدر الذين روى فيهم الأثر: «إن الله اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ماشئتم فقد غفرت لكم »، ولأنه من أهل بيعة الرضوان. الذين نزلت فيهم آية: (لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة)، ولأنه من العشرة المبشرين بالجنة (١٥).

ولقد عاب هؤلاء موقف الذين توقفوا ، ورأوا أن التوقف فى عثمان إذا فهم فإن التوقف فى عثمان إذا فهم فإن التوقف فى قاتليه غير مقبول ولامفهوم ، إذ « لو ثبتت هذه الأحداث ماكان يحل للقوم أن يقتلوه ، ولو جب أن ينصبوا إماما ليقتله ، أو يحكم بالواجب فيه !» (١٦) .

ومن هذا الفريق : جعفر بن حرب ، والاسكافي ، وأبو على الجبائي ، والقاضي عبد الجبار ، وابن أبي الحديد . . الخ . . الخ . .

وفريق ثالث من المعتزلة : توقف في عثمان ، وتوقف في الذين خذلوه ولم يعينوه على

<sup>(</sup>۱۲) (المغني) جـ ۲۰ ق ۲ ص ۳۳ ، ۳۴.

<sup>(</sup>١٣) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٣ ص ٣ ، ١١ .

<sup>(</sup>١٤) الفتح : ١٨.

<sup>(</sup>١٥) (شرح نهج البلاغة ) جـ ١ ص ١٩٩ ، ٢٠٠ . و جـ ٣ ص ٦٨ ، ٦٩ .

<sup>(</sup>١٦) (المغني) جـ ٢٠ ق ٢ . ص ٥٨ . و (تثبيت دلائل النبوة ) جـ ١ ص ٢٤٣ ، ٢٤٤ .

خصومه .. ثم أعلنوا البراءة من قاتليه وشهدوا أن مصيرهم إلى النار .. ومن هذا الفريق : أبو موسى المردار (١٧) ، وجعفر بن مبشر (١٨) .

هذا هو موقف المعتزلة من عثمان والأحداث التي أحدثها ، وهو ما جعلهم يقدمون ، في الفضل ، عليه على بن أبي طالب ، سواء منهم الذين فضلوا عليا على أبي بكر ، أو الذين جعلوا عليا تاليا لعمر ومتقدما على عثمان .

وفيا يتعلق بالأحداث الدامية التي حدثت على عهد على بن أبى طالب أجمع المعتزلة على تصويبه في الموقف من معاوية وأهل الشام. وذلك باستثناء أبى بكر الأصم، الذي كان ينتقد سياسة على ، ويفضل معاوية عليه في السياسة ، والذي رأى أن سياسة معاوية قد جمعت الناس عليه بينا لم يجتمع الناس على على ، فلم تكتمل له شروط الإمامة (١٩) وصوبوه في حربه للخوارج. مع قولهم بأن الخوارج قد حاربت متأولة ، وأن غرضهم كان الحق والدين ، فأخطئوا في التأويل .. ولقد أشار ابن أبى الحديد إلى انتقادات لاذعة وجهها النظام لسلوك على في حرب الخوارج يوم النهروان ، عندما حاول أن يوهم أصحابه أنه يتلقى من السماء خبرا في حربهم ، ولما سئل نفي ذلك ، ولكنه قال : إن الرسول أمرني بكل حق ، ومن الحق أن أقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين .. كما اتهمه النظام كذلك بما يجرى مجرى المتدليس في الحديث . بصدد أمور تتعلق بالسياسة والصراع على السلطة .. (٢٠)

وفى المقارنة بين قدراته السياسية وقدرات عمر مثلا ، أو قدرات معاوية ، عاب عليه بعض المعتزلة أمورا . وعرضوا بأنه لما يكن سائسا ، وأن غيره كان أسوس منه . . ودافع عنه مفضلوه بأن سبب هذا الظن هو أنه لم يكن يجهد ولا يضع اعتبارا للمصالح المرسلة . وتغير الظروف ، ومقتضيات السياسة والحرب . وإنما كان يقف عند النصوص « والظواهر ولا يتعداها إلى الاجتهاد والأقيسة . كان لا يرى مخالفة الشرع لأجل السياسة . سواء أكانت

<sup>(</sup>١٧) ولذلك فان قول البغدادي بأن المردار قال بفسق عثمان غير صحيح ، فالخياط أوثق رواية عن المعتزلة من البغدادي . أنظر (أصول الدين) للبغدادي ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>١٨) (الانتصار) للخياط . ص ٩٨ .

<sup>(</sup>١٩) (باب ذكر لمعتزلة \_ من كتاب المنية والأمل) ص ٣٢. و ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢٠) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٦ ص ١٢٩ - ١٣١ .

تلك السياسة دينية أو دنيوية ..»(٢١) .

فنى صراع على ومعاوية. وفى صراع على مع الخوارج، لم يختلف المعتزلة على تصويبه وتفضيله ــ باستثناء الأصم ــ وإن انتقده البعض وفضل عليه سواه. لكنه نقد فى السياسة ومفاضلة فيها وليس فيهم من فضل غيره عليه فى الدين .

ولقد كان الجاحظ والأصم من أشد المعتزلة نقدا لعلى بن أبى طالب وكان الجاحظ يدفع بذلك غلو الشيعة فى تكفير أبى بكر وغيره من الصحابة. وكان نقد الأصم رد فعل لغلو هشام بن الحكم ، الذى ناظره فى فضل على وتفضيله على كل المسلمين.. (٢٢).

أما فيما يتعلق بصراع على ضد خصومه من أصحاب الجمل. وعلى رأسهم : طلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام، وعائشة أم المؤمنين.. فإن جمهور المعتزلة يصوبون عليا في هذا الصراع. ويرون القوم قد أخطئوا بنكث البيعة التي بايعوه بها ، وهذا النكث كبيرة وفسق ولكنهم يقولون أنهم قد عادوا وتابوا ، وماتوا وهم مؤمنون .. (٢٣).

أما واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد فإنها قد توقفا فى طرفى الصراع يوم الجمل: على ، وأصحابه ، وطلحة والزبير وأصحابها ، اذ «كان القوم عندهما أبرارا أنقياء مؤمنين قد تقدمت لهم سوابق حسنة مع رسول الله ، وهجرة ، وجهاد ، وأعال جميلة ، ثم وجداهم قد تحاربوا وتجالدوا بالسيوف ، فقالا : قد علمنا أنهم ليسوا بمحقين جميعا وجائز أن تكون احدى الطائفتين محقة والأخرى مبطلة . ولم يتبين لنا من المحق منهم من المبطل . فوكلنا أمر القوم إلى عالمه . وتولينا القوم على أصل ما كانوا عليه قبل القتال . فاذا اجتمعت الطائفتان قلنا : قد علمنا أن أحداكها عاصية لاندرى أيكما هي ! . . » . . . (٢٤) وهو

<sup>(</sup>٢١) المصدر السابق جر ١٠ ص ٢١٢، ٢١٣.

<sup>(</sup>٢٢) فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢٣) (الانتصار) للخياط . ص ٩٨ .

<sup>(</sup>۲٤) المصدر السابق. ص ۹۷، ۹۷، وانظر كذلك فى خلاف المعتزلة حول تفضيل على وحربه لحصومه: (شرح نهج البلاغة) جـ ٣ ص ٢٦٤ و ٢٨٨ و ٢٨٩ وجـ ٦ ص ١٦٤. و جـ ١١ ص ١٦٧، ١٦٣ . و جـ ١١ ص ١١٩ و ١١٩ . و جـ ١١ ص ١١٩ و ١١٩ . و (العثانية) بعد ١٠٠ ق ٢ ص ١٢٠، ١٢١ ، ١٢١ ، ١٣٦ و ١٣٧ . و (العثانية) من ٦ و ١١٩ و ١٢٠ و ١٢٠ و (العثانية) من ٢٤ و ( باب ذكر المعتزلة ) من ٤٧ و (مناقضات الاسكافى) من ٣١٨ و ٣١٩ و ٣١٩ و ١٩٥ و ١٩

نفس مذهب واصل في عثمان ، وخاذليه ، وقاتليه

أما الأشعرية فإنهم يتولون الصحابة جميعا. والخلفاء الراشدين. ويقولون بترتيب فضلهم على نحو ترتيبهم فى الامارة .. (٢٥) وهذا هو موقف جمهور أهل السنة ، ويختلف فيه ابن حزم الظاهرى بعض الاختلاف. فيقدم أبابكر وعمر. ثم يحكم بفضل المهاجرين الأولين جميعا. دون القطع بفضل أحد منهم على صاحبه. ويذكر فيهم عثمان بن عفان. وعليا. وبقية العشرة. وغيرهم من المهاجرين الأولين .. «ثم بعد هؤلاء: أهل العقبة. ثم أهل بدر. ثم أهل المشاهد كلها مشهدا مشهدا ، فأهل كل مشهد أفضل من أهل المشهد الذي بعده !..» (٢٦).

袋 袋 袋

لقد قال المعتزلة إن الفضل من باب الدين ومتعلق بالثواب. كثرة وميزة. ومن ثم فإن سبيل القطع به هو السمع لا العقل. كما سبق أن ذكرنا.

ثم نظروا فى السمعيات التى رويت ، واحتجت بها الفرق المتنازعة على فضل كل من على وأبى بكر ، وكذلك العباس بن عبد المطلب . فرأتها جميعا مندرجة تحت أخبار الآحاد . كما رأتها متعارضة تعارضا يستحيل معه تصديقها جميعا ، والحال أنه لا مرجع لجانب منها على الآخر رجحانا يطمئن إليه العقل . كما رأوا أخبار آحاد تماثلها ، بل تزيد قد رويت فى فضل صحابة آخرين لم يقل أحد بأنهم قد بلغوا فى الفضل مبلغ أبى بكر أو على .

وعلى سبيل المثال ، وجدوا البكرية التي تعصبت لأبى بكر تحتج على فضله بأحاديث منها :

۱ ــ حدیث : « ألا أخبركم بخیر هذه الأرض بعد نبیها ؟ قالوا : بلی ، قال : أبو بكر » . . وهو مروى عن على بن أبى طالب .

و (أصول الدين ) للبغدادى ص ٢٨٩ ـ ٢٩١ . و (شرح العقائد النسفية ) ص ٤٩٠ و٤٩١ و (تثبيت دلائل النبوة) جـ٢ ص ٧٧٥ و٧٣٥ . و (التمهيد) ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٢٥) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٢٦) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جد ٤ ص ١٤٨.

- ۲ وحدیث : « من أفضل من أبی بکر ؟ زوجنی ابنته ، وجهزنی بماله ، وجاهد معی فی
   ساعة الخوف » وهو مروی عن ابن مسعود .
- ٣\_ وحديث : « ياعلى ، هذان ـ (أبو بكر وعمر ) ـ سيدا كهول أهل الجنة من الأولين ، والآخرين » .
  - كها وجدوا الشيعة التي تعصبت لعلى تحتج على فضله بأحاديث منها .
- ١ ــ حديث : « يافاطمة ، إن الله تعالى اطلع إلى أهل الأرض فاختار منهم أباك ، فاتخذه نبيا ، ثم اطلع ثانيا فاختار منهم بعلك » .
  - ٢ \_ وحديث : « هذا \_ ( على ) \_ سيد العرب » وهو مروى عن عائشة .
- ٣\_ وحديث : « يافاطمة ، أما ترضين فى أنى زوجتك خير أمتى ؟» وهو مروى عن أبى رافع .
  - ٤ ـ وحدیث : «خیر من أترك بعدی : علی بن أبی طالب » وهو مروی عن سلمان .
    - وحدیث : «علی حیر البشر . فن أبی فقد كفر» وهو مروی عن ابن مسعود .
- 7 وحديث : «أفضل أمتى على بن أبى طالب » وهو مروى عن أبى سعيد الخدرى . كما وجدوا الراوندية التى تعصبت للعباس وبنيه قد روت فى تفضيله وتفضيل بنيه أحادث . منها :
  - ١ ــ حديث : «العباس أسعد الناس يوم القيامة » وهو مروى عن ابن عمر .
- ٢ وحديث: «أى أهل الأرض أكرم على الله؟ قالوا: أنت، قال: العباس وأنا،
   من سبه فقد سبني» (ونلاحظ أن هذا الحديث مصاغ على بمط صياغة حديث الغدير).
- ٣\_ وحديث ابن عباس: «كنت مع النبى صلى الله عليه ، فر العباس. فقال له: ياعم ، أتبعنى ببنيك ، فجاء ومعه: الفضل ، وقثم ، ومعبد ، وعبد الرحمن ، وأنا معهم. قال: فأدخلهم عليه السلام ، ودخل بيتنا ، وغطانا بشملة سوداء مخططة بحمرة ، وقال: اللهم هؤلاء أهل بيتى وعترتى فاسترهم من النار » (٢٧) ونلاحظ أن هذا الحديث مصاغ على نمط الصياغة والأحداث التى روتها الشيعة فى فضل على وفاطمة والحسن والحسين عندما قالوا إن فضلهم تشهد به آية (إنما يريد الله ليذهب

<sup>(</sup>۲۷) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۲ ص ۱۲۸ ــ ۱۳۱ .

عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا ) (٢٨) .. فالأحداث والأهداف واحمدة مع تغيير العلويين بالعباسيين !

كما وجدوا أن هناك أحاديث قد رويت فى فضل صحابة ، غير هؤلاء الثلاثة ، لم يزعم زاعم أنهم قد نص عليهم الرسول فى الإمامة ، وأن أحاديث فضلهم هى أدلة فى هذا النص وذلك التعيين ، فهناك مثلا :

١ ـ حديث في عمر بن الخطاب ، وهو : «خير أهل الله عمر بن الخطاب ».

٢ ـ وحديث في أبي سفيان ، وهو : «أبو سفيان خير أهلى».

٣ ـ وحديث في البراء بن مالك ، وهو : «كم من ذى طمرين (٢٩) . لا يؤبه له . لو أقسم على الله لأبره .. البراء بن مالك » .

٤ ـ وحديث في عبد الله بن مسعود. هو: «رضيت لأمتى ما رضى لها ابن أم عبد.
 وكرهت لها ماكره».

٥ \_ وَحَديث في أبي عبيدة بن الجراح. هو: «لكل أمة أمين، وأمين هذه الأمة أبو

 $_{1}$  وحدیث فی سعد بن معاذ ، هو : «اهتر العرش لموت سعد بن معاذ » $_{1}^{(r)}$  .

وجد المعتزلة ذلك التناقض والتعارض الظاهر في أحاديث الفضائل والمناقب ، التي هي الدليل السمعي الذي لابد منه للقطع على الفضل والتفضيل . كما وجدوها جميعا أحاديث آحاد . . فرفضوا الاعتماد على هذا المتناقض والمتعارض منها ، وقالوا : إنه «إذا كانت الأحاديث في أسلافنا وائمتنا ، على ما حكيت لك ، لا تمنع من معرفة وتدافع ماوصل الينا منه ، كان واجبا أن يكون المفزع في أمرهم إلى الخبر الذي يجيء مجيء الحجة ، وترك ما سوى ذلك ثما لا يبرئ من سقم ولا يبرد من حيرة » . . ذلك أن الأخبار التي تجيء مجيء الحجة لا تتناقض تناقض أخبار الآحاد ، ويضرب الجاجظ المثل فيقول : « . . وإنما الخبر الصحيح . . كنحو ما رويناه من مآثرهم في مقاماتهم ومشاهدهم ، وكصنيع على ومؤازرته بدر ، وككون أبي بكر في العريش ، وهذا ما لا يتدافع ولا يتناقض ، لأن قتل على بدر ، وككون أبي بكر في العريش ، وهذا ما لا يتدافع ولا يتناقض ، لأن قتل على

<sup>(</sup>۲۸) الاحزاب: ۳۳.

<sup>(</sup>٢٩) الطمر: هو الثوب الخلق.

<sup>(</sup>٣٠) (العثمانية ) ص ١٤٠ ــ ١٤٢ .

الأقران ببدر ليس بناقض لكون أبى بكر فى العريش ، ولأن موقف على بأحد لا يدفع كون أبى بكر فى الغار ، ولأن صنيع على بخيبر لا يدفع انفاق أبى بكر الأموال وعتقه الرقاب ..» (٣١) .

أما إذا لم نسلك هذا السبيل ، ونضرب صفحا عن أحاديث الآحاد المتعارضة تلك فإن التناقض واقع لا محالة ، والجاحظ يتساءل قائلا : « فإن كان ما رويتم فى فضيلة على حقما وما رووا فى فضيلة أبى بكر حقا ، فأبو بكر خير من على ، وعلى خير من أبى بكر ، وهذا هو التناقض ، والحق لايتناقض » (٣٢) .

ويرفض القاضى عبد الجبار أن تكون كثرة الأحاديث مرجحا للصدق ومرشحا له فيقول: «... فلم صار بأن يجعل الأفضل بعد رسول الله أبا بكر، لتلك الأخبار، أولى من العباس، لهذه الأخبار؟! لأنه لايمكن أن يجعل كثرة الأخبار مرجحا.. فيجب أن نطرح التعلق بذلك، ونعتمد على مايصح في النقل... «٣٣)

وأخيرا يفسر الجاحظ تناقض هذه الأحاديث بارجاع ذلك إلى أحد احتمالين:

أولها: أن يكون سبب ذلك هو الوضع والكذب على الرسول صلى الله عليه وسلم لأنه يستحيل عليه أن يقول بالأمر ونقيضه ، كأن «يكون النبي قد قال أحد القولين ، وصحت به الشهادة ، ولم يقل الآخر ، وإنما ولدته الرجال ، وصنعته حملة السير» وهنا لانستطيع كشف الموضوع من الصحيح ، لأن اسنادها جميعا متساو وعند الرجال متقارب ، وليس في واحد من هذه الأحاديث حديث «يضطر خصمه إلى معرفة صحته».

وثانيها: أن يكون الرسول قد تكلم بكل هذه الأحاديث، ولكن فى ظروف وملابسات خاصة، جعلتها مفهومة لسامعيها، ثم حدث ونقلت ألفاظها مجردة عن المناسبات والظروف والملابسات. فهو عندما تحدث بها «كان قصده فيها معروفا عند من كان بحضرته، حتى كان الجميع يعرفون خاصه من عامه، ولكن الناقلين احتملوها عن السلف مجردة بغير تأويل معانيها. فأدوها على اللفظ العام، فصار السامع يتناقض عنده إذا

<sup>(</sup>٣١) المصدر السابق. ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٣٢) المصدر السابق. ص ١٣٧، ١٣٨.

<sup>(</sup>۳۳) (المغني) جـ ۲۰ ق ۲ ص ۱۳۰ ـ ۱۳۱ .

قابل بعضها ببعض ، لجهله بأصول مخارجها وكيف كان موقعها » (٣٤).

وفى كلتا الحالتين فلا يصح أن نستخرج من هذه الأحاديث ما استخرجته منها أطراف النزاع فى الفضل والتفضيل.

كها ينبه ابن أبى الحديد إلى أثر الصراع على الإمامة ، فكرا وعملا ، فى وضع أحاديث الفضل والمناقب ، وأحاديث المثالب كذلك ، ويتحدث عن دور الشيعة فى ريادة ذلك الميدان ، ودور البكرية ، كها ينقل عن الاسكافى صنيع معاوية ومن أعانه فى وضع أحاديث المثالب فى على بن أبى طالب .. (٣٥) .

يقول ابن أبى الحديد: «اعلم أن أصل الأكاذيب فى أحاديث الفضائل كان من جهة الشيعة ، فإنهم وضعوا فى مبدأ الأمر أحاديث مختلفة فى صاحبهم ، حملهم على وضعها عداوة خصومهم .. فلما رأت البكرية ما صنعت الشيعة ، وضعت لصاحبها أحاديث فى مقابلة هذه الأحاديث .. فلما رأت الشيعة ما قد وضعت البكرية أوسعوا فى وضع الأحاديث .. فقابلتهم البكرية بمطاعن كثيرة فى على وفى ولديه .. ولقد كان الفريقان فى غنية عما اكتسباه واجترحاه ، ولقد كان فى فضائل على الثابتة الصحيحة ، وفضائل أبى بكر المحققة المعلومة ما يغنى عن تكلف العصبية لهما ، فإن العصبية لهما أخرجت الفريقين من ذكر الفضائل إلى ذكر الرذائل ، ومن تعديد المحاسن إلى تعديد المساوئ والمقابح !» (٢٦) .

هذا هو موقف المعتزلة من تلك الأدلة السمعية التي روتها الفرق فى تفضيل من تعصبت له كل منها ، عرضناه ، أساسا ، من خلال فكر واحد ممن يفضلون أبابكر – هو الجاحظ – وآخر ممن يفضلون على بن أبى طالب – هو ابن أبى الحديد – فكان لقاؤهما الموضوعي واتفاقها المبدئ على هذا الموقف السليم .

米 米 米

أما إمامة المفضول مع وجود الأفضل ، فلقد اتفق عليها المعتزلة ، من ناحية المبدأ ، ثم اختلفوا فيها إلى فريقين :

<sup>(</sup>٣٤) (العثانية ) ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٣٥) (شرح نهج البلاغة) جـ ٤ ص ٦٣ ، ٦٤ ، ٦٧ ، ٦٨ ، ٧٠ و ٧٠ .

<sup>(</sup>٣٦) المصدر السابق . جـ ١١ ص ٤٨ ـ ٥٠ .

ا ـ فالجاحظ والنظام قد قبالا : لابد من العقد للأفضل ، ولاتجوز إمامة المفضول مع وجود الأفضل إلا لعلة تجعل تقديم المفضول أولى ، كأن يكون أكثر فهما للسياسة ، أو أكثر علما بالشريعة ، أو أكثر تأليفا لقلوب الناس ، أو أكثر دراية بأمر الحرب فى وقت تتهدد الأمة مخاطرها .. الخ .. الخ .. الناس .

ولقد وافق هذا الفريق بعض أصحاب الحديث ، ومنهم أبو يعلى الذى يقول : «ولا تجوز إمامة المفضول ونصبته إلا أن يكون عارضا يمنع من نصبة الفاضل ، مثل أن يخاف الفتنة الصماء بولاية الفاضل ، ومثل ألا يكون الفاضل عالما بسياسة . وان كان أكثر علما وعبادة ..» (٢٨) .

ومعظم الأشعرية يقولون بهذا القول .. ومنهم الجويني في (الارشاد) (٢٩) .. والباقلاني في (التمهيد) .. (٤٠) ..

ولقد غلط ابن حزم فى فهم هذا المذهب. فنسب إلى أصحابه أنهم يمنعون إمامة المفضول مع وجود الأفضل على الاطلاق (٤١) . .

٢ – أما الفريق الثانى من المعتزلة فإنه يجيز امامة المفضول مع وجود الأفضل .. وإذا لم تكن هناك علة لتقديم المفضول على الأفضل فالأولى العقد للأفضل ، لكن جواز عقدها للمفضول قائم ، أما إذا قامت . علة لتقديم المفضول على الأفضل فإن تقديم المفضول يتعدى مرتبة الجواز ويصير هو الأولى . وهم قد قاسوا الأمر على الأمراء والحكام والقضاة ، فجائز تولية المفضول منهم مع وجود الأفضل دونما علة تدعو لتقديم المفضول على الأفضل . (٣٠) ولقد كان المعروف من حال الرسول عليه الصلاة والسلام تولية الأمراء المفضولين مع وجود الأفضل

<sup>(</sup>٣٧) (الأحكام السلطانية ) للماوردي . ص ٨ .

<sup>(</sup>٣٨) (كتاب الإمامة ) لأبي يعلى . ص ٢١٨ .

<sup>(</sup>٣٩) (كتاب الارشاد) ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٤٠) (التمهيد) ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٤١) (الفصل في الملل والأهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٦٣ و ١١٠ .

<sup>(</sup>٤٢) (كتاب الإمامة) لأبي يعلى. ص ٢١٩. و (أصول الدين) للبغدادي ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٤٣) (الأحكام السلطانية ) للماوردي . ص ٨ .

منهم دون ظهور علة تمنع من تولية الأفضل ... فاستعمل على اليمن : معاذ بن جبل ، وأبا موسى الأشعري ، وخالد بن الوليد ، وعلى عان : عمرو بن العاص ، وعلى نجران : أبا سفيان ، وعلى مكة : عتاب بن أسيد ، وعلى الطائف : عثان بن أبى العاص ، وعلى البحرين : العلاء بن الحضرمي .. مع وجود أبى بكر وعثان وعلى وغيرهم ممن هم أفضل بلا خلاف .. (٤٤) .

ومعنى مذهب المعتزلة فى جواز إمامة المفضول أن العبرة دائما هى بمصلحة المنصب وما تقتضيه الأمور المفوضة إلى الإمام ، دون الوقوف عندما يكون لذات الإمام من امتياز فى الفضل الدينى على غيره من الناس أو رصيد من الثواب عند الله سبحانه وتعالى .. لأن كون الإمام أفضل أهل عصره ليس شرطا عندهم ولا صفة لابد من توافرها فيه ، وإنما هو أمر مرجح فقط فى تقديمه ، فإذا وجد فى المفضول دينيا وثوابا وصلاحا ، بالمعنى الدينى ، « ما هو أرجح وأقوى كان بالتقليد أولى » .. بل إن هذا الفضل إنما يطلب فى الإمام « لأمر يرجع إلى المصلحة ، فاذا حصل فى المفضول ما يزيد فى هذا الغرض عن فضل الأفضل وجب تقديمه .. » (ما كان القاعدة التى عليها مدار هذا الأمر هى «أن ما كان أدخل فى المصلحة فى باب الإمامة فهو أولى بالاجاع » كما يقول أبو على الجبائى .. (٢٠٠) .

أما الحالات التي تعرض فتجعل تقديم المفضول على الأفضل أولى ، فهي كثيرة ، منها مثلا :

١ ــ أن يفتقر الأفضل إلى بعض الصفات التي لابد للإمام منها ، مثل العلم بالسياسة مثلا ، مع تقدمه في الفضل والعبادة ، فعند ذلك يكون المفضول في الدين والعبادة ، المتقدم في العلم بالسياسة ، أولى بأن يتقدم لتولى الإمامة من الأفضل في الدين والعبادة .

٢ ـ أن يكون الأفضل فى الدين ممن لا يطيق اجراء الأحكام وتنفيذ الحدود والنهوض بأمر الحرب والقتال ، لضعف قلبه وافتقاده رباطة الحأش والقدرة على مثل هذه الأمور فيكون الأولى تقديم المفضول دينيا وعبادة عليه إذا كان متقدما فى التحلى بهذه الصفات .

٣\_ أن يكون المفضول ، مع فضله المحدود ، مشهورا بالفضل بين الناس ، عن

<sup>(</sup>٤٤) (الفصل في الملل والاهواء والنحل) جـ ٤ ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٤٥) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٤٦) المصدر السابق . ج ٢٠ ق ١ ص ٢٢٧ .

الأفضل الذي يخنى فضله على جمهور الناس ، فيكون الأولى تقديم المفضول المشهور بالفضل ، لأن شهرته بالفضل ، مع قلته ، تجعل النفوس مطمئنة إليه ملتفة حوله ، أكثر مما يكون أمرها مع من هو أفضل منه لكن فضله أو اتصافه بالفضل غير شائع ولا ذائع بين الناس . « وذلك لأن الفضل المطلوب في الإمامة إنما يراد لما يعود على الكافة من المصلحة ، فإذا كان ذلك خفيا في الأفضل ، ظاهرا في المفضول ، صار كأنه الأفضل فيما يختص بالجميع ، فلذلك صار بالتقديم أحق ..».

3 ـ أن يكون سكون الناس وانقيادهم للمفضول أكثر. واستنامتهم إليه أتم ، وشكواهم إليه أعظم ، على حين يكون حالهم مع الأفضل غير ذلك أو دون ذلك .. فيكون المفضول أولى بالتقديم .. لأن فى ذلك من اجتماع كلمة الأمة وارتفاع الحلاف والشقاق من صفوفها وزوال الظلم وظهور العدل ما لايتحقق مع إمامة الأفضل الذى لا يحقق للأمة ذلك .

وعلى مثل هذه الحالات يقاس ماشابهها.

وبرغم أن المعتزلة لا يقيسون الإمامة على النبوة ، ولا الإمام على النبى ، لكن لما كان خلافهم الجوهرى فى الإمامة دائما وأبدا مع الشيعة القائلين بالنص ، وكانت إمامة المفضول موطنا من مواطن ذلك الخلاف ، قاسوا على النبوة والنبى ، وقالوا ، بجواز أن يكون النبى مفضولا قبل البعثة ، فليس هناك ما يدل على وجوب كونه أفضل الناس ، قبل البعثة وجائز أن يبعث الله نبيا فى قومه من هو أفضل منه .. وقالوا : «إن المفضول يجوز أن يبعث نبيا ، عندنا ، لكنه بعد البعثة يصير أفضل من غيره .. فقبل البعثة لا يجب أن يكون أفضل من سائر من لم يبعث . بل يجوز أن يساويه غيره ، ويزيد عليه . وان كان متى بعث رسولا وجب أن يصير أفضل منه من التكفل والعزيمة ، وتوطين النفس على الصبر وتحمل المشقة فيا يجول دون أداء الرسالة .. وذلك لأنه لا دليل يقتضى أنه يجب أن يكون أفضل قبل البعثة ..» .. (٧٤) .

فإذا كان ذلك هو شأن من يبعث رسولا. فى جواز أن يكون مفضولا ، ومع ذلك يبعثه الله رسولا ، فمن باب أولى الإمام . أن يكون مفضولا ، ومع ذلك يقدمه الناس ويقلدونه الإمامة بدلا من الإفضل لأمر يدعو إلى هذا التقديم .

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق . جـ ١٥ ص ٢٤٦ و ٢٨٠ .

بل لقد ذهب المعتزلة إلى أن العقل يجوز أن يكون الرسول مفضولا حتى بعد بعثته ، وأن يكون في قومه من يساويه فضلا .. يجوز العقل ذلك ، ولكن السمع هو الذي يمنع جوازه ، فقالوا : «اننا نرجع إلى السمع في أنه يكون أفضل بعد أن يصير رسولا ، ولولا السمع كنا نجوز ألا يكون هو الأفضل ، وأن يكون في أمته من يساويه في ذلك ، فيجب أن يكون هذا حال الإمام من جهة العقل أيضا ..» (١٨٠) .

ومما يجب الالتفات إليه والتنبيه عليه أن اجازة المعتزلة لإمامة المفضول لم تكن ، كماكانت عندآخرين ، ضربا من التهاون في شروط الإمامة ، ومسايرة لسلطات المتغلبين الذين استولوا على السلطة واغتصبوا السلطان دون أن يتحلوا بالفضل المطلوب لهذا المنصب العظيم .. لأن المعتزلة لم يتنازلوا عن شرط من شروط الإمامة ولا صفة من صفات الإمام ، ثم هم قد اجتمعت كلمتهم على ضرورة الثورة والخروج لازالة سلطة المتغلبين\_كما سيأتى الحديث عنه فى القسم الثالث\_ وإنماكان قولهم بجواز إمامة المفضول سعيا إلى تحقيق الغرض الأصلي المبتغي من وراء نصب الإمام ، واتساقًا مع نفيهم الطابع الديني الذي اضفته الشيعة على هذا المنصب وصاحبه ، فلما كان الإمام ينصب لمصالح الدنيا وتنفيذ الحدود والأحكام كان الأولى هو تقديم من يحقق ذلك ويتحقق على يديه أكثر من غيره .. فلم تكن اجازة امامة المفضول هي المدخل للتهاون في شروط الإمامة وتدير تسلط المتغلبين ، وإنماكان المدخل لها هو تجويز إمامة الفاسق ، وتحريم السيف والخروج على أئمة الجور ، وهو ما قال به نفر من أصحاب الحديث .. فلم يكن معيار التصدي للمتغلبين هو الموقف من إمامة المفضول ، بدليل أن المعتزلة والزيدية والخوارج ، وهم في مقدمة من أوجب الخروج على أئمة الجور قد أجازوا إمامة المفضول ، بينما الشيعة الإمامية الذين أنكروا تجريد السيف إلا إذا ظهر الغائب المنتظر قد رفضوا تجويز إمامة المفضول ، لأن العقــل عندهم ، وان أجاز تقدم واحد في الدين دون السياسة وآخر في السياسة دون الدين ، إلا أن السمع عندهم أيضًا ، منع من ذلك ، وحكم بأن الإمام واحد في الكل وفي جميع الأشياء . (٤٩)

وبدليل أن الأشعرى ، وهو من القائلين باقتداء الناس بالإمام براً كان أو فاجراً . وبعدم الخروج عليه بالسيف . (٥٠) يرى في ذات الوقت وجوب « أن يكون الإمام أفضل أهل زمانه في

<sup>(</sup>٥٠) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤٨) المصدر السابق . جـ ٢٠ ق ١ ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤٩) (تلخيص الشافي ) جـ ١ ق ١ ص ٢٤٠ .

شروط الإمامة ، ولا تنعقد الإمامة لأحد مع وجود من هو أفضل منه فيها . فإن عقدها قوم للمفضول كان المعقود له من الملوك دون الأعمة !..» (٥١) .

فليس هناك ارتباط بين التمسك بوجوب عقد الإمامة للأفضل وبين رفض سلطة المتخلب ولا بين تجويز إمامة المفضول وتبرير العقد لمن افتقد شروط الإمامة من المتغلبين. وإنما الارتباط قائم بين قول من قال بالطبيعة الدينية لمنصب الإمامة وصاحبه ، فقال . لذلك . بوجوب عقدها للأفضل دينيا . وبين قول من قال بأن الإمامة منصب يفوض لصاحبه التصرف في مصالح الدنيا . فقال . لذلك ، بجواز تقليدها للمفضول دينيا إذا كان أفضل في علوم السياسة وشئون الحكم ، وأكثر دراية بمصالح الناس . وقدرة على تصريف الأمور .

<sup>(</sup>٥١) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٩٣.

## الفصل الثالث طبيعة السلطة

نقصد بهذا المبحث ، مبحث طبيعة السلطة ، أن نصل إلى الحقيقة فى ذلك الجدل والخلاف اللذين دارا ويدوران عند الإجابة على هذا السؤال : هل أوصى الإسلام بأن تكون السلطة على المسلمين دينية ، أم مدنية ؟ أم أنه لم يحدد موقفا ولم يوص بطبيعة محددة للسلطة ، لأنه لم يعرض أصلا لهذا الموضوع ؟؟ . .

وبمعنى آخر وتحديد أدق: هل سلطة الدولة ، كما أرادها الإسلام الهية ، يحكم فيها الحاكم «بالحق الإلهى ». على نحو ما اشتهر فى أوروبا المسيحية فى العصور الوسطى ؟ أم أن الإسلام ينكر أن يكون لسلطة الدولة تلك الطبيعة الدينية ؟ أم أنه قد صمت عن التوصية بشىء والتحبيذ لشىء في هذا الموضوع ؟؟..

وبصياغة أخرى: هل الحاكم ، كما يراه الإسلام ، يجمع بين السلطتين: الدينيـة والزمنية ؟ أم أن الفصل أو التمييز بينهـما هو موقف الإسلام ؟؟..

إن الاحتلاف في الموقف من هذه القضية قديم وشهير، ولا أدل على استمراره وشدة الغموض الذي يكتنف هذا المبحث من أن الخلاف في الإجابة على هذا السؤال قد انتقل من تناقض الآراء بين الباحثين المتعددين إلى التناقض في الآراء التي يبديها الباحث الواحد نفسه في الجابته على هذا السؤال ؟!. وسنضرب مثلين، الأول بمستشرق أستاذ والثاني بعربي أستاذ كذلك.

عندما يعرض المستشرق « دافيد دى سانتيلا » David de Santilla ( ١٨٤٥ – ١٨٤٥ ) ماذه القضية بحده يقول: ان «الإسلام هو دولة الله المباشرة، هو حكم الله الذي

يرعى شعبه بعينه ويكلؤه بحسن تدبيره. ان أساس الوحدة الاجتماعية، المسمى في المجتمعات الأحرى «بولس» Polis و «كفيتاس» Civitas (أي الحكومة)، يمثله (الله) عند الإسلام، فالله هو الاسم الذي يطلق على السلطة العاملة في حقل المصلحة العامة. وعلى هذا المنوال يكون بيت المال ، (هو: بيت مال الله)، والجند: (هم جند الله)، حتى الموظفون العموميون، (هم: عمال الله). إن الله، في الشرع الإسلامي يقوم مقام سلطة المدينة Civitas وهو المبدأ الروماني القديم. فالله وحده يقيم الأمراء، والله وحده يجردهم من الإمارة والسلطان (۱).

ومعنى هذا أن للإسلام ، كدين ، دولة ، وأن هذه الدولة دينية ، الهية ، وأن الأمراء فيها يتحدثون ويحكمون باسم الله ونيابة عنه ، فسلطانهم سلطانه ، وكلمتهم قانونه ، لأنه هو الذى يوليهم و يعزلهم ، وكذلك كل مؤسسات الدولة ، حربية كانت أم مالية ، أم ادارية .. هى اذن دولة دينية تجتمع فيها السلطتان : الدينية والزمنية في هؤلاء الأمراء المعينين من قبل الله سبحانه وتعالى .. ومن ثم فليس للبشر المسلمين ، رعايا هذه الدولة ، شأن يذكر أو رأى حاسم في الشئون الأساسية للحكم والحكومة ..

ولكن الأستاذ المستشرق يعود ليناقض نفسه ، وينقض رأيه ، فى ذات المرجع الذى كتب فيه ذلك التقييم لدولة الإسلام . فيقول : إن «خلفاء الرسول ما هم بوارثى رسالته الروحية .. لقد أبى أبو بكر قبول لقب «خليفة الله» ، واكتنى باسم «خليفة رسول الله» ، ثم درج لقب «أمير المؤمنين» زمن عمر بن الخطاب ، فحدد بوضوح صفة ممثل السلطة العليا الذى هو فى الحقيقة ليس عاهلا «ملكا» ، بل هو «أمير» نظرا إلى المدلول الأصلى للعبارة الرومانية «رئيس الأقران» Pimus inter Pores .. والحقيقة هى أن سلطة الخليفة \_كرئيس دينى \_ لايمكن أن الأقران » تعتبر سلطة حبرية أو بابوية مثلا ، فهو متجرد تماما من صفة الكهنوت ، لأن حكومة المسلمين ما كانت فى أى زمن أو ظرف حكومة دينية ، ولم يوجد فيها تعاقب رسولى ، والإمام فى سلطانه الدنيوى ليس سيدا (ربا) ... فالأمير هو «وكيل » جماعة المسلمين ، وأعماله تستمد قوتها وقانونيتها من المبدأ القائل : إن الأمير يجب أن يضع نصب عينه مصلحة المجموع . فلهذه الغاية وقانونيتها من المبدأ القائل : إن الأمير يجب أن يضع نصب عينه مصلحة المجموع . فلهذه الغاية «أمر الأمراء على الناس » . وكما يجب أن يقدم الوكيل حسابا صحيحا على ما أبجزه لوكله «أمر الأمراء على الناس » . وكما يجب أن يقدم الوكيل حسابا صحيحا على ما أبجزه لوكله «أمر الأمراء على الناس » . وكما يجب أن يقدم الوكيل حسابا صحيحا على ما أبجزه لوكله

<sup>(</sup>١) (القانون المجتمع ) ص ٤٠٩ و٤١٦ و٤٢٠.

## وسيده ، كذلك يتحتم على الخليفة أن يسترشد بالله . . » $^{(7)}$

وهكذا يقرر مدنية السلطة والدولة ، فالإمام ليس خليفة الله ، بل هو «أمير» ، أى رئيس للأقران والأنداد ، مساولهم في العلاقة بالله ، وهو وكيل عن الجاعة المسلمة ، وليس وكيلا عن الله في الحكم والسلطان ، ومن ثم فهو مسئول أمام الجاعة عن شئون الحكم أولا وقبل كل شسىء

ولو كان الأستاذ «سانتيلا » يقصد بعبارته الأولى تقييم الدولة الإسلامية على عهد الرسول المندى جمع السلطتين: الدينية ، لأنه الرسول المبلغ عن السماء للدين وأمور الغيب ، والمدنية لأنه مؤسس الدولة ورئيسها ، ويقصد بعبارته الثانية الدولة الإسلامية بعد الرسول ، وعندما أصبح الأمر أمر حكم مدنى لايتلق صاحبه شيئا عن السماء ، وعندما تقرر أن الاختصاص الديني للرسول لم ولن ينتقل إلى أى من البشر ، حاكاكان أو محكوما ... لوكان حديث الأستاذ «سانتيلا » عن عهدين من عهود الدولة الإسلامية لاستقام وسلم من التناقض ،.. وأيضا فلو كان حديثه الأول عن رأى الشيعة ، أصحاب النص والوصية ، في طبيعة سلطة الإمام ودولته وحديثه الثاني عن رأى القائلين بالاختيار والبيعة والعقد في طبيعة سلطة الأمير ودولته ، لماكان وحديثه الثاني عن رأى الواضح والجلي أن حديثه لم يكن عن عهدين ، ولا عن مذهبين ولذلك كان الحكم بتناقضه حكما لا ريب فيه .

أما المثل الآخر للتناقض في تقييم طبيعة السلطة في الدولة الإسلامية فنجده عند الأستاذ الدكتور محمد ضياء الدين الريس ، فهو يقول عن نظام الحكم في الإسلام في هذه الناحية قد الإسلام قيودا أو حواجز في وجه البحث والتفكير في هذا المجال .. إن الإسلام في هذه الناحية قد آثر الصمت .. لقد فوض الأمر للأمة في كل ما يتعلق بنظام الحكم ، أو تعيين خصائصه أو تحديد نواحيه الشكلية ، فالثابت تاريخيا مها تكن الدعاوى التي يدعيها أتباع هذا المذهب أو ذاك أنه ليس هناك شيء محدد حول هذه المسائل ، أو نقول : إن الإسلام لم يورث أتباعه قواعد محددة جاهزة تصبح بمثابة المعتقدات الجامدة التي لاتجوز معها المناقشة ولا تقبل التغيير .. لقد كانت هناك حكمة تشريعية كبيرة مقصودة من عدم تحديد هذا الأمر : وتلك هي عدم تقييد الجاعة بقوانين جامدة ، فقد تثبت الأيام أنها لا تتفق مع التطورات التي تحدث ، ولا تلائم الظروف والأحوال . فإن من الصفات الظاهرة التي حرص عليها المشرع أن تظل القوانين

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٢٤، ٤٢٥.

الإسلامية مرنة ، حتى تعطى مرونتها الفرصة للعقل وللتفكير ، وللجاعة أن تشكل نظمها وأوضاعها بحسب المصالح المتجددة .. » (٣) .

وبينها يجرد هذا النص نظام الحكم في الإسلام من أي طبيعة دينية موروثة ويقدر أن جميع الأمر في ذلك قد ترك للناس ، وللتطور ، وفوض المسلمون في بحثه وتقريره وتطويره تفويضا كاملا .. يعود الدكتور الريس فيتحدث عن أن الخلافة هي جزء من الإسلام ، بل هي الإسلام ذاته ، فيقول : « .. وأما الخلافة العادلة الشرعية فهي جزء لايتجزأ من الإسلام ، بل هي الإسلام ذاته ، في صورته العملية ، منفذاً ومؤثراً في حياة الجاعة » .. (٤)

وفى ذلك تناقض ظاهر مع العبارات السابقة ، سواء من حيث الألفاظ أو من حيث الروح والمضمون ..

ورغم ظهور هذا التناقض فى تقييم طبيعة السلطة ، كما رآها الإسلام ، وشيوعه لدى عدد غير قليل من الذين تناولوا هذا المبحث بالدرس والتقييم ، إلا أننا لا نجد فيه غرابة تعز على التفسير ، وذلك لعدة أسباب ، أهمها :

أولاً: أن نشأة نظرية «الحق الإلهى» في الحضارة المسيحية ، في العصور الوسطى ، قد المختلفت اختلافا أساسيا عن نشأة هذه النظرية في الحضارة الإسلامية ، بواسطة الشيعة الإمامية ، في النصف الثاني من القرن الأول الهجرى . فلقد كان الوضع في الحضارة المسيحية هكذا : ملوك وأباطرة يستبدون بالسلطة وشئون الحكم من دون الناس ، ولتبرير هذا الاستبداد قامت نظرية «الحق الإلهى» كي تضفي الطبيعة الدينية على سلطتهم الزمنية ، وتمزج السلطتين معا في تيجانهم وعروشهم . ولتنزع من أذهان الناس أي تفكير في حقهم في الرقابة والمحاسبة فضلا عن العزل لهؤلاء الحكام أو الثورة عليهم . لأنهم ليسوا نوابا عن الأمة ولا وكلاء عن العامة . وإنما هم يحكمون «بالحق الإلهى» ونيابة عن سلطة السماء ، فسلطانهم سلطانها وقانونهم كلمتها المقدسة . فالنظرية هنا قد نشأت لتبرر للسلطة ولتقنن للواقع ، ولتخدم المظالم التي سادت في تلك المجتمعات يومئذ .

أما ظروف نشأة هذه النظرية في الحضارة الإسلامية فلقد كانت مختلفة ، بل على النقيض ، إذ كان الوضع هكذا : الدولة الأموية ، ذات العصبية القبلية ، تستبد بالسلطة

<sup>(</sup>٣) (النظريات السياسية الإسلامية) ص ١٩ . ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. ص ١١٤.

والسلطان من دون الناس. وعلى يديها قد تحولت الخلافة الشوروية إلى ملك عضود ، وهي قد مارست وتمارس الاضطهاد والقهر ضد حركات المعارضة ، والشيعة من هذه الحركات على وجه الخصوص .. فأمام افتضاح السلوك غير الشرعى والظالم للخلفاء والولاة . وهو السلوك الذي فجر قضية : هل هم مؤمنون ؟ أم كفرة ؟ أم منافقون ؟ أم في منزلة وسط بين الكفر والإيمان ؟ أمام افلاس السلطة الحاكمة في ستر فظائعها بستار ديني . وفقدان الثقة فيها عندما تكون مقاييس الشرع هي التي تحكم عوامل الثقة ، ظهرت نظرية «الحق الإلهي» عند الشيعة كرفض لسلطة البشر الظالمة ، وتعلق بالمطلب الرامي والداعي إلى استبدال هذه السلطة البشرية الظالمه بسلطة السماء العادلة ! . .

فبينا كانت نظرية «الحق الإلهى» فى أوربا المسيحية: التبرير للسلطة الظالمة ، كانت عند الشيعة فى الحضارة الإسلامية ، التعبير عن الشوق إلى قلب السلطة الظالمة واستبدالها بسلطة العدل الإلهى .. كانت الرفض للظلم ، والحلم بسلطان ذلك الإمام الذى اختاره الله على عينه ، والذي وهبه العلم الواسع غير المحدود ، والذى هو \_ كالرسل والأنبياء \_ معصوم ، لا يخطئ ، ولا ينطق عن الهوى ، والذى سيملأ الأرض عدلا بعد أن ملئت جورا ..!

فرغم اتفاق الشيعة الإمامية ، فكريا ، مع كهنوت الكنيسة الكاثوليكية ، فى نظرية «الحق الإلهي». إلا أن المنطلق كان مختلفا ، بل ومتناقضا ، والغاية كانت عند كل منها على النقيض منها عند الأخرى ..

ثانياً: إن هذه الملابسات الثورية التي أحاطت بنشأة نظرية «الحق الإلهى» في الإسلام - إذا جاز التعبير - قد جعلت لها بريقا يخطف الأبصار، حتى أبصار بعض الذين وقفوا ضد الشيعة القائلين بها . فني الموقف من هذه النظرية في الحضارة الأوربية كانت المواقف محددة والفرقاء متايزون فكرياكل التمايز وأوضحه . الكنيسة الكاثوليكية مع «الحق الإلهى» للأباطرة والملوك ، وخصومها وخصوم الملوك ضد وحدة السلطتين : الدينية والزمنية ، ومع الفصل بينها . أما في الواقع الإسلامي . فإن العداء «للحق الإلهى» لم يكن دائمًا عداء للسلطة المستبدة باسم «الحق الإلهى» .. فالذين كانوا يعارضون بني أمية - كالمعتزلة والخوارج مثلا كانوا يعارضون الشيعة في نظرية « الحق الإلهى» ، فهم كانوا

يعارضون المعارضة كذلك؟ فهم معها ، وفي ذات الوقت ضدها .. يتفقون معها في أشباء ويختلفون معها أساسا في «الحق الإلهي » الذي سمته الوصية والنص ، ومن هنا اختلطت بعض الأفكار ، ودخلت أفكار شيعية عدة في مباحث الإمامة عند خصوم الشيعة .. ومن ثم لم تتايز المواقف ولم تتحدد على نحو ما كان الحال عليه في الفكر الأوربي بصدد هذا الموضوع ..

ويتضح ذلك إذا نحن ضربنا بعض الأمثلة :

فالشيعة ، تعبيرا عن نظرية «الحق الإلهي » تقول : إن الإمامة من أركان الدين ، وأنها تتفق مع النبوة في الطبيعة والمهام ، وأن الإمام قائم مقام النبي . فالنبي كان مبلغا ، والإمام هو الحافظ والحجة والمصدر الأول ، بل الوحيد للشرع والدين . . وأهل السنة ينكرون كل ذلك ، ومع هذا فلقد تسرب فكر الشيعة هذا إلى تعريف الإمامة عند أهل السنة .

فنهم من يقول: إن الإمامة «رياسة عامة فى أمور الدين والدنيا » فيسوى بينها وبين النبوة .. ومنهم من يقول: إنها «خلافة الرسول فى اقامة الدين وحفظ حوزة الملة » .. (٥) ويتوهم أنه يختلف مع التعريف الأول ، على حين أنه يستمر فى اعطاء الإمام اختصاصات النبى والرسول .

ومنهم من ينكر احتجاج الشيعة للنص بأن « الإمامة نيابة الله تعالى والرسول » فيسلم بأنها « نيابة الله ورسوله » ولكنها نصبا الإمام بواسطة الاختيار . « فالبيعة ليست مثبتة للإمامة بل هي علامة مظهرة لها ! » أما المثبت لها فصاحب الحق الذي يحكم الإمام نيابة عنه ، أي الله ورسوله . (٢)

ومنهم من ينكر قول الشيعة إن الإمامة من أركان الدين وأصوله ، ثم نراه يعدها في «أصول أركان الدين » التي يصل بها إلى خمسة عشر ركنا. (٧)

وحتى ابن خلدون الذى يعارض فكر الشيعة فى الإمامة ، وينتقد الكثير من مواقفها وتاريخها نرى فكر الشيعة يتسرب إلى تعريفه للإمامة فيقول إنها « نيابة عن صاحب الشرع فى

<sup>(</sup>٥) (شرح المواقف) للجرجاني . مجلد ٣ ص ٢٦١ ، ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق. المجلد ٣ ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٧) البغدادي (الفرق بين الفرق) ص ٣٠٩ ، ٣١٠.

حفظ الدين وسياسة الدنيا». (١٨)

إذن. فالتناقض فى تقييم طبيعة السلطة فى الإسلام ، ليس سمة من سمات الفكر الحديث وحده ، بل هو أمر قديم ، نشأ من اختلاط المواقف وتشابكها بين الشيعة وبين فرق المعارضة الأخرى ، التى شاركت الشيعة العداء لبنى أمية ، واختلفت معها فى نظرية « الحق الإلهى » ، ومن ملابسات تلك النشأة لهذه النظرية ، حيث لم تكن تبريرا للسلطة الحائرة بل رفضا لها وجهدا مبذولا فى سبيل الانقضاض عليها وازاحتها.

ثالثا: إن عددا من المفكرين الذين لم يقفوا ، ولم تقف فرقهم ، فى صفوف المعارضة ، كالمرجئة مثلا ، وهم الذين رفضوا فكر الشيعة ، ولم تختلط مواقعهم مع مواقع الشيعة ، قد تسربت بعض أفكار نظرية «الحق الإلهى» إلى مباحثهم فى الإمامة ، لأن الأمويين أنفسهم كانوا ينحون هذا المنحى فى التفكير، فهم كانوا يعارضون «الحق الإلهى» إذا كان للإمام الشيعى . ويؤيدونه إذا كان للخليفة الأموى . . بل إن جذور هذه النظرية فى الفكر الإسلامى قد نشأت نشأة أموية ، وقبل أن تتكون للشيعة فرقة وتتبلور لها نظرية فى هذا الموضوع .

فعثمان بن عفان هو الذي تحدث عن الحلافة باعتبارها « قميصا قمصه الله له » ورفض حق الأمة في طلب عزله وخلعه (٩) .. وهو الذي أثر عنه التلقب بلقب « خليفة الله » ، حتى ذكره في رثائه حسان بن ثابت .. (١٠) ثم سلك الأمويون ذلك السبيل ، فقال معاوية : «الأرض لله .. وأنا خليفة الله ، فما أخذت فلي ، وما تركته للناس فبالفضل مني ! (١١) كما يقول واليه على العراق زياد بن أبيه في خطبته « البتراء » « أيها الناس ، إنا قد أصبحنا لكم ساسة ، وعنكم ذادة ، نسوسكم بسلطان الله الذي أعطانا ، ونذود عنكم بفيء الله الذي خولنا .. » (١٢)

ويأتي العباسيون فيسلكون نفس الطريق، ويسمى المنصور نفسه «سلطان الله على

<sup>(</sup>٨) (القدمة) ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٩) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٣٣، ٣٧.

<sup>(</sup>۱۰) أرنولد (الحلافة) ص ۲۲.

<sup>(</sup>۱۱) (الفتنة الكبرى) جـ ۲ ص ۲۳۴ ، ۲۳۰ .

<sup>(</sup>۱۲) المرجع السابق. جـ ۲ ص ۲۱۵.

الأرض » (١٣) . فتتفق الشيعة العلوية ، مع معاوية الأموى ، مع المنصور العباسى على : «الحق الإلهى » ، ثم يتنازعون لمن هذا الحق : أهو لمن غلب ؟ كما صنع الأمويون والعباسيون ؟ أم هو لمن زعموا له النص من الله ورسوله ؟ كما تقول الشيعة ؟

ولذلك اختلطت بعض الآراء والمواقف الفكرية حول طبيعة السلطة وتسربت أفكار عن «الحق الإلهي » لمن وقفوا عمليا وأساسا ضد هذه النظرية عندما انحازوا إلى صف القول بالاختيار والبيعة والعقد كطريق لتنصيب الإمام .. ولقد ساعد على ذلك كله طبيعة العصر الذي نشأت فيه هذه الأفكار .. فلقد كان القول الفصل هو للسلطة الحاكمة التي أرادت أن تجد لها في الدين سندا يسند السلطة ويبرر مظالمها ويقدس أشخاصها ولم تكن جهاهير الناس في المركز الذي يتيح لها المعارضة المستمرة والقوية والمنظمة \_ فكريا وعمليا \_ لذلك الحبروت والسلطان .. فشاعت الأفكار التي تخدم أصحاب السلطة حتى عند الذين وقفوا منها موقف المعارضة والرفض والتنديد ..

رابعاً: إن من أسباب وجود التناقض في تقييم طبيعة السلطة في الإسلام، هو تناولها على ذات النمط الذي تناولها به الباحثون الذين بحثوا هذا الأمر في الحضارة المسيحية الأوربية . عندما وضعت المسألة هكذا : هل السلطتان ، الدينية والزمنية ، متحدتان أم منفصلتان ؟ وهل أنت مع فصل الدين عن الدولة ؟ أم مع دمجها ومزجها ؟؟..

وفى رأيى أن وضع القضية على هذا النحو هو وضع يجافى المنهج العلمى فى البحث والتفكير، فإذا كان الإسلام، كما أراه وكما رآه كل الذين قالوا باختيار الناس لإمامهم لايقر السلطة الدينية، ولا يجعل سلطة الحاكم ذات طبيعة دينية، فإنه كذلك لايرى «الفصل» بين الدين والدنيا، لأنه باعتراف الجميع فد تناول عددا من الأحكام وأشار إلى كثير من أمور الدنيا فاتخذ لنفسه فيها موقفا، وقرر للحياة الاجتاعية عددا من القواعد الكلية، ثم طلب من الناس أن يعيشوا ويتحركوا وأن يطوروا حياتهم ومجتمعاتهم فى اطار

<sup>(</sup>١٣) (الحلاقة ) لارتولد. ص ٢٧. (ولقد خطب المنصور الناس بمكة فقال: «أيها الناس ، إنما أنا سلطان الله في أرضه.. وحارسه على ماله.. فقد جعلني الله عليه قفلا ان شاء أن يفتحني فتحني لاعطائكم وقسم أرزافكم وإن شاء أن يقفلني عليها أقفلني ..!» انظر: (الإسلام وأصول الحكم) لعلى عبد الرازق. دراسة وتقديم محمد عاره. «هامش » ص ١١٥ طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م (والنص منقول عن «العقد الفريد» لابن عبد ربه جـ ٢ ص

هذه القواعد الكلية والوصايا الإلهية العامة ، التي هي أشبه ما تكون بالمثل العليا التي حددها الله للناس كي لايضلوا عنها ولايتنكبوا الطريق الموصل إلى تحقيقها أو الاقتراب منها على أقل تقدير.

ثم إن «الفصل» بين الدين والدولة ، هو في حد ذاته أمر غير متصور ولا قابل للتحقيق ، لأن الدين وضع إلحى يتحقق في فكر الإنسان وسلوكه ، مثله في ذلك مع فرق في التشبيه مثل معتقدات أخرى ، ومذاهب متعددة يذهب لها الإنسان : في الفن والأدب ، والسياسة ، وغيرها من الأبنية الفكرية التي يكون مجموعها معتقد الإنسان وفكره وبها يتحدد سلوكه وينطبع .. وكها تتعايش هذه الأنماط الفكرية والاعتقادية وتتجاور وتتاس في الإنسان الواحد ، وإن كانت متميزة كل منها عن الأخرى ، كذلك الحال في المجتمع والدولة ، إذ هما حصيلة وضع الأفراد ، ففي المجتمع والدولة تلتق وتتعايش وتهاس أنماط فكرية واعتقادية كثيرة : الدين ، والفلسفة ، والأدب ، والفن ، وما هو ديني الطابع وما هو دنيوى المنشأ والصبغة ، كل ذلك يلتقي ، ولكنه يتايز أيضا .. ومن هنا فإن الصياغة التي نفضل استخدامها ، والتي نراها للتعبير الأدق عن موقف الإسلام من هذه القضية ، هي أن نقول : إن الإسلام ينكر أن تكون طبيعة السلطة الحاكمة دينية ، أي ينكر « وحدة » السلطتين : الدينية والزمنية ، ولكنه لا «يفصل » بينها ، وإنما هو « يميز » بينها . فالتميز من الدين والدولة هو موقف الإسلام .

ونحن مع قول الإمام محمد عبده: «أصل من أصول الإسلام وما أجله من أصل قلب السلطة الدينية والاتيان عليها من أساسها. هدم الإسلام بناء تلك السلطة، ومحا أثرها حتى لم يبق لها عند الجمهور من أهله اسم ولا رسم ... إن الرسول كان مبلغا ومذكرا. لا مهيمنا ولا مسيطرا.. فالمسلمون يتناصحون ، ثم هم يقيمون أمة تدعو إلى الخير وهم المراقبون عليها ... وتلك الأمة ليس لها عليهم إلا الدعوة والتذكير والانذار .. فليس فى الإسلام ما يسمى عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من الوجوه ... إن الإسلام لم يجعل للخليفة ولا للقاضى ولا للمفتى ولا لشيخ الإسلام أدنى سلطة على العقائد وتقرير الأحكام ، وكل سلطة تناولها واحد من هؤلاء فهى سلطة مدنية » (١٤)

<sup>(</sup>١٤)(الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ٣ ص ٢٨٥ ــ ٢٨٩ . دراسة وتحقيق محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م .

ونحن أيضا مع القول « بالتمييز » بين السلطتين ، بمعنى الوقوف ضد استبعاد الدين ونفيه من نطاق العوامل المؤثرة فى المجتمع ، وفى نفس الوقت الوقوف ضد محاولة صبغ الحكم بالصبغة الدينية ، لأن ذلك الأمر غريب على الإسلام ، إذ كيف نقول : إن السلطة الإسلامية هى سلطة دينية ، على حين أن الإسلام ذاته \_ كما يقول الإمام محمد عبده \_ ينكر السلطة الدينية من أساسها ؟!.

هذا عن الموقف المتناقض من تقييم طبيعة السلطة، كما رآها الإسلام، وأسباب ذلك التناقض ، كما رأيناه .. أما عن منشأ ذلك الأمر فى الإسلام ، أى منشأ القول بالطبيعة الدينية للسلطة ، ومنشأ المعارضة لهذه النظرية ، فلقد سبقت اشارات إلى ذلك فى هذا البحث ، عندما ناقشنا جوهر الخلاف بين الذين قالوا بالوصية والنص وبين الذين قالوا بالاحتيار.

ذلك أن الشيعة هم الذين ابتدعوا فى الفكر الإسلامى نظرية «الحق الإلهى» .. فالإمام معين من الله ، لا مختار من الناس ، بل إنهم يدعون لعرقه وسلالته امتيازا ليس لأحد من الناس ، فينسبون إلى على بن أبى طالب قوله : «إننى وأهل بيتى كنا نورا يسعى بين يدى الله تعالى قبل أن يخلق الله آدم بأربعة عشر ألف سنة ، فلما خلق الله آدم وضع ذلك النور فى صلبه ، وأهبطه إلى الأرض ، ثم حمله فى السفينة فى صلب نوح ، ثم قذف به فى النار فى صلب ابراهيم ، ثم لم يزل الله ينقلنا فى الأصلاب الكريمة إلى الأرحام الطاهرة من الآباء والأمهات ، لم يلق منهم على سفاح قط ..» (١٥) .

ولما كان السفاح ، وغيره من الآثام والمثالب التي تلحق أصول الإمام ، هو أقل من الشرك بالله ، ذهب بعض الشيعة إلى ا يمان أبى طالب قبل موته ، حتى يدعموا فكرة امتياز على بأصوله وأصلابه ، كما امتاز با يمانه وسبقه وجهاده أيضا .

ثم يقولون \_ كما سبق وأشرنا \_ إن التعيين والنص كانا من الله ، على على ، لا من الرسول ، ويروون أن رجلا سأل أبا جعفر محمد بن على زين العابدين : «حدثنى عن ولاية على ، أمن الله ؟ أو من الرسول ؟؟ فغضب ، ثم قال : ويحك ! كان رسول الله أخوف لله من أن يقول ما لم يأمره به الله ، بل افترضه كما افترض الصلاة والزكاة والصوم

<sup>(</sup>۱۵) (الغدير) جـ ١ ص ١٦٤.

والحج.. فرض الله على العباد خمسا ، فأخذوا أربعا وتركوا واحدا . الصلاة .. ثم نزلت الزكاة .. ثم نزل الصوم .. ثم نزل الحج .. ثم نزلت الولاية ..» (١٦) .

ولما كانت الصلة التي ميزت عليا والحسن والحسين عن غيرهم من آل أبي طالب ، بل وعن غير الحسن والحسين من ولد على ، هي الارتباط بفاطمة بنت الرسول عليه الصلاة والسلام ، قالت الشيعة الإمامية إن الله هو الذي عين هذا الزواج ، زواج على من فاطمة وزعموا : «أنه لا خلاف بين أهل النقل : أن الله تعالى هو الذي اختار أمير المؤمنين لنكاح سيدة النساء ... وأن النبي قال : إني لم أزوج فاطمة ، حتى زوجها الله تعالى من سمائه .!» (١٩٩) .

ولقد سبقت اشارتنا إلى العلاقة بين نظرية «الحق الإلهى» التى أدخلها الشيعة فى الفكر الإسلامى وبين الميراث الاسرائيلى فى أصول الحكم، وهو الميراث الذى قام على الجمع. غالبا، بين سلطة الدين والوحى وسلطة السياسة والحكم فى شخص واحد، هو النبى، وفى كثير من آثار الشيعة اعتراف بهذه الصلات. فمثلا يروون أن سائلا سأل إمامهم أبا الحسن الرضا: «إذا مات الإمام، بم يعرف الذى بعده ؟ فقال: للإمام علامات منها: أن يكون أكبر ولد أبيه، ويكون فيه الفضل والوصية، ويقدم الركب فيقول: إلى من أوصى فلان ؟ فيقال: إلى فلان، والسلاح فينا بمنزلة التابوت فى بنى إسرائيل، تكون الإمامة مع السلاح حيثًا كان » (٢٠) وينسبون إلى أبى عبد الله جعفر الصادق قوله: «إن عندى لسيف السلاح حيثًا كان» (٢٠)

<sup>(</sup>۱۶) (الكافى) جـ ١ ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>١٧) المصدر السابق. جد ١ ص ٨.

<sup>(</sup>١٨) المصدر السابق. جد ١ ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>١٩) (تلخيص الشافي) جد ١ ق ٢ ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>۲۰) (الكافى) جـ ١ ص ٢٨٤.

رسول الله ورايته ودرعه ولامته ومغفرة (٢١) .. ومثل السلاح فينا كمثل التابوت فى بنى اسرائيل . كان بنو إسرائيل فى أى أهل بيت وجد التابوت على أبوابهم أوتوا النبوة، ومن صار إليه السلاح منا أوتى الإمامة » (٢٢) .

فالإمام ، معين من الله ، من عرق متميز عن أعراق الحلق جميعا ، وهذا هو العنصر الأول من عناصر نظرية «الحق الإلهي».

وقالوا: إن سلطان الإمام السياسي مترتب على سلطانه الديني ، إذ الأصل فيه أن يكون إماما حتى لو لم يتمكن من تولى السلطة الزمنية ، ومن ثم فإن امامته نابعة من كونه حافظا للشريعة والدين ، حجة لله على عباده ، فالأمة ليست الحجة ، والروايات المتواترة لاتضمن للشرع أن يكون بها حجة ، بل والقرآن ذاته ليس هو الحجة ، وإنما الحجة هو الإمام .. فهم يفسرون القول الذي نسبوه إلى على بن أبي طالب «اللهم إنك لاتخلى أرضك من حجة لك على خلقك » .. (٢٣) يفسرون الحجة بالإمام وحده ، فينسبون إلى جعفر الصادق قوله : « إن الحجة لاتقوم لله على خلقه إلا بامام حتى يعرف .. » (٢٤) وأنه لابد من إمام ، حتى « لو كان الناس رجلين لكان أحدهما الإمام .. وأن آخر من يموت الإمام ، لئلا يحتج أحد على الله عز وجل أنه تركه بغير حجة لله عليه .. » (٢٥)

وهم ، لذلك ، يرفضون أن تكون الأمة ، فى نقلها عن الرسول ـ الذى هو حجـة ـ حجة فى هذا النقل ، لأنهم يجوزون عليها جميعها الخطأ والزلل بل والكفر والردة ـ ما عدا الإمام ـ فضلا عن السهو والنسيان ، ويقولون : إن نقل الأمة لبيان الرسول «ليس بضرورى ، وأنه غير مأمون منهم العدول عنه » (٢٦) ، لأنه لا فرق عندهم بين الآحاد وبين مجموع الأمة وجاعتها .

بل ورفضوا أن يكون.القرآن هو الحجة ، وقالوا : لابد من قيم على القرآن ، وأن الإمام

<sup>(</sup>٢١) اللامة : ضرب من الدرع، والمغفر ــ بكسر الميم وسكون الغين وفتح الفاء ــ نسيج الدرع يلبس تحت القلسوة .

<sup>(</sup>۲۲) (الکافی) جـ ۱ ص ۲۳۳.

<sup>(</sup>٢٣) المصدر السابق. جد ١ ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢٤) المصدر السابق. جـ ١ ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٢٥) المصدر السابق, جم ١ ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٢٦) (تلخيص الشافي) جد ١ ق ١ ص ١٨٦.

على بن أبى طالب هو ذلك القيم ومن بعده الأوصياء والأئمة من بنيه . وينسبون إلى جعفر الصادق ذلك الحوار الذي دار بينه وبين الناس :

«قلت للناس: تعلمون أن رسول الله كان هو الحجة من الله على خلقه ؟

قالوا: بلي.

قلت : فحين مضي رسول الله من كان الحجة على خلقه ؟

فقالوا: القرآن.

فنظرت في القرآن فإذا هو يُخاصم به المرجى ، والقدرى ، والزنديق الذي لا يؤمن بسه حتى يغلب الرجال بخصومته ، فعرفت أن القرآن لا يكون حجة إلا بقيم ، فحا قال فيه من شيء كان حقا ... فأشهد أن عليا كان قيم القرآن ، وكانت طاعته مفترضة ، وكان الحجة على الناس بعد رسول الله ، وأن ماقال في القرآن فهو حق ..!» (٢٦) .

ولذلك كان الإمام عندهم هو مصدر الدين ، بل هو مصدره الوحيد ، فقالوا : « إننا نعتقد أن الأحكام الشرعية الالهية لاتستقى إلا من مائهم ــ ( أى الأئمة ) ــ ولا يصح أخذها إلا منهم ، ولا تفرغ ذمة المكلف بالرجوع إلى غيرهم ، ولا يطمئن بينه وبين الله إلى أنه قد أدى ما عليه من التكاليف المفروضة إلا من طريقهم .. » (٢٧) .

وهم فى قولهم: إن الإمام هو القيم على القرآن ، قد قدموا الإمام على القرآن ، وجعلوه هو الأساس ، فاعتبروا الإمام هو «القائم بالفعل » بينما القرآن هو «القائم بالقوة » وفى ذلك يقول الكرمانى «إن مثل الناطق فى كونه أصلا للدين كمثل المبدع الأول فى كونه أصلا للدين كمثل المبدع الأول فى كونه أصلا للموجودات. وعن الناطق ، الذى هو أصل عالم الدين من جهة التركيب ، وجد الإمام القائم بالفعل ، وهو الأساس . وعن الناطق أيضا وجد الإمام القائم بالقوة ، وهو الكتاب ..!» (٢٨) .

لقد أقاموا الإمام ، بالنسبة للقرآن وفروع النقل الأخرى وطرقه ، مقام العقل عند المعتزلة ، مع فارق : أن العقل هو عقل الأمة المتجلى في اجماعها ، بينما الإمام هو الفرد

<sup>(</sup>٢٦)م (الكافي) جـ ١ ص ١٦٨ ، ١٦٩ .

<sup>(</sup>۲۷) (عقائد الإمامية) ص ۷۰.

<sup>(</sup>٢٨) (راحة العقل) للكرماني. ص ٣٩.

الذي تؤخذ أقواله مأخذ القانون المقدس دون عرضها على أي معيار من المعايير.

فكون الإمام هو حجة الدين وحافظ الشرع ، هو العنصر الثاني من عناصر نظرية «الحق الإلهي».

ولذلك فإنهم \_ كما سبقت اشارتنا \_ قد قاسوا الإمامة على النبوة ، والإمام على النبى والمعتدلون منهم هم الذين سووا بين الطبيعتين والمهمتين، أما الغلاة فقد رفعوا قدر الإمامة والإمام على النبوة والنبى ، لاستمرار الأولى وعمومها ، وانقضاء الثانية وخصوصها ، فزعموا أن عليا قد قال : « لقد أقرت لى جميع الملائكة والروح والرسل بمثل ما أقروا به لمحمد ، ولقد حملت مثل حمولته ، وهى حمولة الرب ... » (٢٩) « يعنى كلفنى الله ربى مثل ما كلف محمدا من أعباء التبليغ والهداية .. التى وردت من الله ! .. » (٢٩) وينسبون رواية هذه الأقوال إلى جعفر الصادق .. كما ينسبون له قوله إن عليا قد « جرى له من الفضل ما جرى لرسول الله .. والمعيب عليه في شيء من أحكامه كالمعيب على الله ورسوله ، والراد عليه في صغيرة أو كبيرة على حد الشرك بالله .. فهو باب الله الذى لا يؤتى إلا منه ، وسبيله الذى من سلك بغيره هلك ، وبذلك جرت الأئمة واحدا بعد واحد ، جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بهم ، والحجة البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثرى .. ! » (٢١) .

وقالوا: «إن دفع الإمامة كفر، كما أن دفع النبوة كفر، لأن الجهل بهما على حد واحد .. لأن منطلق الإمامة هو منطلق النبوة ، والهدف الذي لأجله وجبت النبوة هو نفس الهدف الذي من أجله تجب الإمامة ، وكما أن النبوة لطف من الله كذلك الإمامة ، واللحظة الحاسمة التي انبثقت بها النبوة .. وهي يوم الدار .. (عندما جمع النبي عشيرته ودعاهم للإسلام) .. هي نفسها اللحظة التي انبثقت بها الإمامة .. واستمرت الدعوة ذات لسانين : النبوة والإمامة ، في خط واحد ، وامتازت الإمامة على النبوة : أنها استمرت بأداء الرسالة بعد انتهاء دور النبوة .. إن النبوة لطف خاص ، والإمامة لطف عام ..!» (٢٢) .

ولذلك قالوا بجواز ظهور المعجز على يد الإمام ، كما هو حال الأنبياء ، لأنه هو دليل

<sup>(</sup>۲۹) (الكافى) جـ ١ ص ١٩٦.

<sup>. (</sup>٣٠) المصدر السابق « هامش يفسر العبارة السابقة » نفس الصفحة .

<sup>(</sup>٣١) المصدر السابق. جم ١ ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٣٢) (تلخيص الشافى ) جـ ٤ ص ١٣١ ، ١٣٢ . وانظر كذلك (مجموع من كلام السيد المرتضى ) للوحة ٦٣ .

تعيينهم ، لا عقول البشر ، كما هو الحال مع الأنبياء سواء بسواء .. (٣٣) .

وهذا هو العنصر الثالث من عناصر نظرية «الحق الإلهي» عند الشيعة.

ثم رتبت الشيعة على ذلك السلطان الدينى: الذى اختار الله موضعه منذ ما قبل خلق آدم ، وجعله الوصى والمعين بالأمر الإلهى ، وزاد قدره وقدر منصبه وعلمه على قدر الأنبياء وعلمهم ، وجعله الحجة والحافظ للدين ، رتبت الشيعة على هذا السلطان الدينى المطلق سلطانا دنيويا مطلقا .. وهذا السلطان الدنيوى نجد له نموذجا فى سلطان أئمة الدولة الفاطمية المطلق ، بل وفى الفكر النظرى لدى الشيعة الإمامية التي لم يصل أئمتها إلى تولى السلطة الزمنية .. وفى فكرهم عن سلطان الإمام وحقه فى أموال الناس نموذج على ذلك ، فهم يعتبرونه المالك والمتصرف فى ثروة البشر ومال الأمة ، ويروون عن بعض رجالاتهم – أيام جعفر الصادق ــ قوله : «إن الدنيا كلها للإمام ، على جهة الملك ، وأنه أولى بها من الذين هي فى أيديهم » .

وينسبون إلى الرسول حديثا يروونه منسوبا إلى أبى جعفر محمد بن على زين العابدين يقول فيه الرسول: «خلق الله آدم وأقطعه الدنيا قطيعة ، فما كان لآدم فارسول الله ، وما كان لرسول الله فهو للائمة من آل محمد ..» .. ويروون عن جعفر الصادق قوله: «إن جبريل كرى (٥٠) خمسة أنهار: الفرات ، ودجلة ، ونيل مصر ، ومهران ، ونهر بلخ ، فما شقت أو ستى منها فللإمام . والبحر المطيف بالدنيا للإمام .. ! » (٢٦) .

كما ينسبون إليه رده على من قال: إن للأئمة خمس الأموال ، إذ قال: «أو مالنا من الأرض وما أخرج الله منها إلا الخمس ؟!.. إن الأرض كلها لنا ، فما أخرج الله منها من شيء فهو لنا ... وكل ما في أيدى شيعتنا من الأرض فهم فيه محللون حتى يقوم قائمنا فيجبيهم طسق (٢٧) ماكان في أيديم ، وأما ماكان في أيدى غيرهم فان كسبهم من الأرض

<sup>(</sup>٣٣) (تلخيص الشافي ) جـ ١ ق ١ ص ١٤١ ، ١٤٣ . و (مجموع من كلام السيد المرتضى ) اللوحة ٢٠ .

<sup>(</sup>٣٤) (الكافي) جـ ١ ص ٤٠٩ ، ٤١٠.

<sup>(</sup>۳۵) أي استحدث .

<sup>(</sup>٣٦) (الكافى) جـ ١ ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣٧) الطسق : الوظيفة من ألخراج .

حرام عليهم حتى يقوم قائمنا فيأخذ الأرض من أيديهم ويخرجهم صفرة ! » (٣٨) .

وليس للناس من النروة إلا بقدر ما أكلوا ، وهم ينسبون فى ذلك إلى الإمام على قولا يروونه عن أبى جعفر محمد بن على زين العابدين يقول فيه : «ان الأرض كلها لنا ، فمن أحيا أرضا من المسلمين فليعمرها ، وليؤد خراجها إلى الإمام من أهل بيتى ، وله ما أكل منها ... حتى يظهر القائم من أهل بيتى بالسيف ، فيحويها ويمنعها ، ويخرجهم منها ... إلا ما كان فى أيدى شيعتنا فانه يقاطعهم على ما فى أيديهم ويترك الأرض فى أيديهم ..!» (٢٩) .

فنحن أمام نظرية متكاملة فى «الحق الإلهى»: إمام اختاره الله ، وقوله حكم الله وقانونه ، وهو وحده المفسر للقرآن ، لأنه القيم عليه والمقدم عليه كذلك ، وسلطانه أدوم من سلطان النبوة وأعم من سلطان النبى ، هذا عن الدين ، أما عن الدنيا فإن له الأرض وما فيها وما عليها ، من ثروة وأنهار وبحار ..!

وهذه العقيدة رأتها الشيعة أصلا من أصول الدين « لا يتم الإيمان إلا بالاعتقاد بها » .. (٤٠٠) بل جعلوها أدخل في أصول الدين وأوكد في أركانه من معرفة الله ، وعدله ونبوة أنبيائه عندما جعلوا «قواعد الإيمان ــ بما فيه الإسلام ــ خمسة :

١ ــ المعرفة : بما فيها الصفات الثبوتية والسلبية .

٢ \_ التصديق : بالعدل والحكمة .

٣\_ التصديق: بنبوة محمد، وجميع ما جاء به.

٤ ـ التصديق: بامامة الأئمة الاثنى عشر، وما جاءوا به.

٥ \_ التصديق بالمعاد الحسماني ».

ثم جعلوا القواعد «الثلاثة الأولى خاصة بالاسلام، والأخيرين من امتياز الإيمان..» (١١).

<sup>(</sup>٣٨) (الكافى ) جـ ١ ص ٤٠٨ . (والصفرة ــ بفتح الصاد وسكون الفاء ــ من معانيها : المرة ، والجوعة . وخلو البطن . أي أخرجهم مرة واحدة أو جوعي !) .

<sup>(</sup>٣٩) المصدر السابق جه ١ ص ٤٠٧ ، ٤٠٨.

<sup>(</sup>٤٠) (عقائد الإمامية) ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤١) (تلخيص الشافي) جـ ١ ق ١ ص ٩١ «هامش» . وكذلك ص ٩٥ ، ٦٠ . انظر كذلك (دعائم الإسلام) جـ ١ص ٢ ، ١٣ .

تلك هي نظرية الشيعة في «الحق الإلهي». مثلت تيارا فكريا في الفكر الإسلامي وهي تلتق مع نظرية «الحق الإلهي» التي نشأت في أوربا المسيحية في العصور الوسطى . في الفكر والغاية ، وإن اختلفت معها في ملابسات الظهور وأسبابه ، كما سبق أن أشرنا .

华 华 华

لقد رفض المعتزلة نظرية الشيعة هذه ، ونقضوا أدلتهم وتتبعوا دعاواهم وشبهاتهم بالنقد والتعنيد . فهم ، بعد أن رفضوا النص وأثبتوا الاحتيار ، كما تقدم ، تتبعوا قول الشيعة عن أن الإمام هو الحجة ، والحافظ للشريعة والدين . وقدموا ضد هذه النظرية الأدلة والبراهين الكثيرة ، مثل :

1 ـ إن القول بأن الإمام هو الحجة يوقع القائل به فى تناقض يحيل اتساق موقفه الفكرى .. ذلك أن من يقول بإمام حجة واحد فى الزمان ـ وهو قول الشيعة ـ يعلم أن الاستدلال على هذا الحجة لا يُعدث إلا من جهة هذا الحجة بعينه .. لأن منه نعلم ما يبين به من غيره .. فنحن لا نعلم الأشياء من جهته إلا إذا علمناه حجة ، أى إلا وقد علمنا ما به يبين من غيره . فإذا كانت الحجة لاتكون إلا منه ، وكان العلم بالنص عليه حجة لاتعلم إلا من جهته فا لم نعلمه حجة أدى ذلك إلى ألا نعلمه أصلا .. ومن قال : إننا نعلمه حجة بالمشاهدة ، وجب ـ على قوله ـ أن يشاهده كل العقلاء فى وقت واحد ، أو أوقات متقاربة ، وذلك ما يكذبه الواقع ، بخاصة واقع اختفاء إمام الشيعة فى هذا الزمان .. (٢٠) .

٢ ـ رد المعتزلة على قول الشيعة بالحجة ، وأنها الإمام وحده ، بأن المتواترات تكفى في حفظ الشريعة ، فهي ، هدار العلم بها ، دون حاجة إلى ذلك الإمام الحجة . فحفظ الشريعة بالتواتر ممكن . وليس يصح ما قالته الشيعة ، قدحا في أهل التواتر ، من أن السهو جائز عليهم فيما ينقلونه ، لأن الذي ينقلونه علمهم به ضروري ، كما أن كمال العقل في الجمع العظيم يفارق كماله في الواحد والآحاد .. ولو جاز السهو على الجمع العظيم فيما العلم به ضروري لجاز في روايتهم عن المشاهدات ، فاستحالت معرفتنا بالتاريخ الخاص بالبلاد والملوك .. وذلك أمر ظاهر البطلان .. ثم إن أكثر أمور الشرع ومسائله قد صار النقل فيها والأدلة عليها أظهر من النص على الإمام . بل أظهر من جواز الإمامة من حيث المبدأ ، فكيف والأدلة عليها أظهر من النص على الإمام . بل أظهر من جواز الإمامة من حيث المبدأ ، فكيف

<sup>(</sup>٤٢) (المغني) جدها ص ٣٨٤.

يكون غير الظاهر الدلالة هو الحجة الوحيدة في ماهو ظاهر الدلالة ؟؟! .. (١٣٠ .

٣- ثم إن قول الشيعة في الحجة: أنه السبيل لتلافي النقص المركب في الناس والخطأ الذي عمهم، هو قول غير صحيح، فطالما أن الإمام لن يستطيع تغيير وجوه التمكين المركبة في الناس، من القدرة والآلة والعقل. الخر.. فهو لن يستطيع تلافي نقصهم وأخطائهم.. ثم .. إن الأدلة منصوبة لهم. من غير الحجة، فما الذي يمنع من أن يستدلوا بها، وأن تقوم هذه الأدلة المنصوبة بما توهم الشيعة أن الإمام الحجة سيقوم به ٢.. إن الاستفادة إنما تكون بالنظر في الأدلة المنصوبة. وذلك يجعل وجود الحجة كعدم وجوده.. أما إذا كان دور الحجة هو دور المنبه، لا المغير لوجوه التمكين، فانه لن يكون المنبه الوحيد، إذ باستطاعة العلماء أن يقوموا هم كذلك بدور التنبيه.. كما أن قول الشيعة هذا يجعل غيبة الإمام تساوى عدم وجوده، لأن الذي يغير ليس هو وجوده، بل ظهوره ومجيء العلم من قبله، وما لم يظهر ويأت العلم من قبله سقط التكليف، وكان المكلف معذورا، لعدم ازاحة العلة.. وكل ذلك باطل.. (١٤٠) ثم إن الزعم بأن الحجة هو الذي يزيل الشبهة عن المكلفين يرد عليه اعتراض: أن الشبهة قد تأتي في موضوع العلم بنفس الحجة، فيستلزم ذلك الحاجة إلى اعتراض: أن الشبهة قد تأتي في موضوع العلم بنفس الحجة، فيستلزم ذلك الحاجة إلى حجة أخرى، وهكذا دواليك.. (٥٠٠).

٤ ــ إن استدلال الشيعة على ضرورة الحجة باقتضاء التكليف وجودها كى تعدل بالناس عن السهو ، يلزم منه الزام الشيعة بأن تجويز السهو على الناس المكلفين إن كان يمنع من قيامهم بما كلفوه ، منع ذلك من قيامهم بما يلزم من الاستدلال على اثبات الحجة ، والنظر في كونه حجة ، كما أنه يمنع من التكليف في الوقت الذي لا يمكن فيه للمكلف أن يصل إلى الحجة ... ثم إن الحجة لن يستطيع ازالة السهو عن القلب بإيجاد العلم فيه ، إذ أن ذلك خارج عن مقدوره ، فلم يبق له إلا أن ينبه الساهي ، وهو في ذلك مثله مثل العلماء ، فلا امتياز له عليهم ــ وأيضا فإن السهو وإن جاز على الواحد والآحاد فهو غير جائز على الجميع في وقت واحد في الشيء الواحد ، فإذا جاز أن يسهو الواحد منا عن تاريخ اليوم ، فإن ذلك غير جائز على الجميع ، مع الحاجة إلى معرفته .. فلا ضرورة لوجود حجة من أجل ذلك غير جائز على الجميع ، مع الحاجة إلى معرفته .. فلا ضرورة لوجود حجة من أجل

<sup>(</sup>٤٣) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٦٩ ـ ٧٢.

<sup>(</sup>٤٤) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٥٦ ــ ٥٨.

<sup>(</sup>٤٥) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٦١.

ازالة أمر يصح زواله بغير الحجة (<sup>٤٦)</sup> .

مد ونقض المعتزلة قول الشيعة بضرورة الحجة كى يرتفع الاختلاف ويحل الاتفاق عله ، لأن الله إذا كان كلف الناس الاجماع على الصواب ، فلا يصح تكليفهم ذلك إلا إذا كان تحقيقه ممكنا، سواء وجد الحجة أم لم يوجد . ثم إن الاختلاف قد حدث فى نفس الحجة ، وأصبح هو الواقع النافى للاتفاق المزعوم . بل إن العصور التى كان فيها النبى والإمام على قد عرفت الاختلاف كذلك . فالاختلاف قائم مع وجود الإمام كما هو قائم مع عدم قيامه ، فما الفائدة من الحجة إذا كان الاتفاق هو علة وجوده ؟ (٧٤) .

ثم إن تكليف الناس فى الاجتهاد ليس هو الاتفاق ، فالاختلاف فى مسائل الاجتهاد حق ، ولا يصح أن يكون سبب وجود الحجة هو ازالة الحق . وأخيراً ، فلقد اختلف اللذين عرفوا الإمام فى المذاهب ، ولم يمنع الأئمة من الاختلاف فى ذلك ، والثابت عن على ابن أبى طالب أنه كان يجيز لمن يخالفه فى المذهب أن يحكم ويفتى، وكان يوليهم الأمور كها كان يرجع من اجتهاد إلى اجتهاد آخر ، فتختلف مذاهبه ، كها تختلف مذاهب المجتهدين .. (٨٠).

7 - ولقد رفض المعتزلة قول الشيعة : إن القرآن ليس هو الحبجة ، وأنه لابد من إمام قيم عليه . يكون هو الحبجة دونه ، وقالوا : إن القرآن هو الحبجة ، اذ به يعرف الناس المراد ، وإذا تعذر ذلك في بعضه أعان على معرفة المراد من ذلك البعض مقارنته بالسنة وغيرها ، فلم تبق حاجة إلى إمام يكون هو الحبجة .. وإذا كان الناس يختلفون في العقليات ثم يرجع المحق منهم إلى الأدلة القائمة ، فليس هناك ما يمنع من مثل ذلك في الشرعيات ... ثم إن وجود أمير المؤمنين على بن أبي طالب لم يمنع من وجود الاختلاف الشديد ، ولم يمنع حدوث هذا الاختلاف من ثبوت الدليل . وذلك يدل على أنه لا مانع من أن يدل القرآن والسنة على الحق ، مع تنكب البعض لطريق ذلك الحق .. (٤٩) .

وليس للشيعة أن يقولوا : إن تفسير القرآن وقف على الحجة ، لأن العلماء إذا امتلكوا

<sup>(</sup>٤٦) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٥٨ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٦٤ ، ٦٥.

<sup>(</sup>٤٨) لصدر السابق. ج. ٢٠ ق ١ ص ٦٧ ، ٦٨.

<sup>(</sup>٤٩) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٨٩.

أدوات التفسير الضرورية عرفوا من تفسيره ما يعرفه الرسول صلى الله عليه وسلم .. والتفسير لا يختص به جيل دون جيل ، وليس وقفا على السلف دون الحلف .. والأسام يعرف من ذلك ما بعرفه العلماء .. فالحجة قائمة بالقرآن وبالنقل عن الرسول عليه العالمة والسلام .. (٥٠٠ .

والأمر الذى يزيد موقف المعتزلة قوة ورسوخا ، ويدعم احتجاجها بأن القرآن هو الحجة . وليس الإمام ، أن كلام على بن أبي طالب ذاته ، الذى جمعه الشيعة أنفسهم في (نهج البلاغة) يشهد بأن القرآن هو الحجة . وأنه لايعتاج إلى حجة فيم عليه آبا تالت بذلك الشيعة .

فهو يرى أن حجج الله على عباده قد تجمعت بعد موت الرسول عليه التصلاة والسلام في حجة واحدة هي القرآن. وذلك عندما ينحدث عن مسألة «الحجة» تاريخياً، فيقول: « إن الله سبحانه لم خل خلفه من نبي مرسل ، أو كتاب منزل ، أو حجة لازمة ، أو عصجة قائمة ... إلى أن بعث الله محمدا لانجاز عدته وتمام نبوته .. ثم اختار سبحانه لمحمد لقاءه وخلف فيكم ماخلفت الأنبياء في أممها ـ إذ لم يتركوهم هملا بغير طريق واضح ، ولا علم قائم ـ كتاب ربكم : مبينا لكم حلاله وحرامه ، وفرائضه وفضائله ، وناسخه ومنسوخه ومنسوخه ورخصه وعزائمه ، وخاصه وعامه ، وعبره وأمثاله ، ومرسله ومحاموده ، ومحكمه ومتشابهه .. « (١٥٠) .

وفى موضع آخر يقول: « فكفى بالجنة ثوابا ونوالاً . وبالنار عقابا ووبالاً . وكفي بالله منتقها ونصيراً . وكفى بالله منتقها ونصيراً . وكفى بالكتاب حجيجا وخصيهاً . . » (٢٠٠٠ .

وهو بنفى ما قالت الشيعة من حاجة القرآن إلى قيم عندما يقول : « ... كتاب الله : تبصرون به . وننطقون به . وتسمعون به . وينطق بعضه ببعض ، ويشهد بعضه على بعض » .. (٥٣) وهذا هو ما ردت به المعتزلة على الشيعة في هذا الموضوع .

كما يزيد هذا الأمر حسماً عندما يقول: « ... إنه ليس على أحد بعد القرآن من

<sup>(</sup>٥٠) المصدر السابق. جر ٢٦ ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٥١) (نهج البلاغة) ص ٣٠. ٣١.

<sup>(</sup>٥٢) المصدر السابق. ص ٩٢.

<sup>(</sup>٥٣) المصدر السابق. ص ١٥٨.

فاقة (٤٠) ، ولا لأحد قبل القرآن من غنى .. إن الله لم يعظ أحدا بمثل هذا القرآن ، فإنه حبل الله المتين ، وسببه الأمين ، وفيه ربيع القلب ، وينابيع العلم . وما للقلب جلاء غيره .. وفقيه نبأ من قبلكم ، وخبر ما بعدكم ، وحكم ما بينكم .. فهو حجة الله على خلقه أنخذ عليهم ميثاقه ، وارتهن (٥٠) عليه أنفسهم ، أتم نوره ، وأكمل به دينه . وقد فرغ (٢٥) إلى الخلق من أحكام الهدى به .. (٥٠) .

وهناك ، فى ( نهج البلاغة ) ، نص وحيد يمكن ، إذا فهم على ظاهر لفظه ، أن يشتم ، منه حديث الإمام على عن أن هناك أئمة يقومون بما زعمت الشيعة فى هذا الموضوع . وهو النص الذى يقول : «لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة ، إما ظاهرا مشهورا ، وإما خائفا مغدورا . لئلا تبطل حجج الله وبيناته . وكم ذا ؟ وأين ؟ أولئك \_ والله \_ الأقلون عددا . الأعظمون عند الله قدرا ، يحفظ الله بهم حججه وبيناته حتى يودعوها نظراءهم ، ويزرعوها في قلوب أشباههم . . أولئك خلفاء الله فى أرضه ، والدعاة إلى دينه . آه آه شوقا إلى رؤيتهم ! « (م) .

ولسنا ندفع هذا النص بالقول بأنه منحول على الإمام على ، لمنافاته للنصوص الصريحة التي أوردنا عددا منها ، والتي تنفى أن تكون هناك حجة غير القرآن ، بعد وفاة الرسول ، ولو دفعه دافع بذلك القول لما كان دفعه هذا منكرا كل النكر ، إذ (نهج البلاغة) ثمرة جمع الشيعة وتحقيق أحد أئمتهم ، فهو إذا كان حجة دامغة عليهم فليس بالحجة الدامغة لخصومهم .

ولكننا لن ندفع هذا النص بذلك الدفع ، بل لن ندفعه أصلا ، وإنما نقول : إنه ليس فيه ما يشهد للشيعة على أن هناك اماما حجة ، إذ لم يقل الإمام على فى نصه هذا ما يدل على ذلك ، بل قال عن هؤلاء الدعاة الخلفاء لله فى أرضه ، إن الواحد منهم «قائم لله خججه»، فهو قائم بالحجة ، وليس هو الحجة . كما يقول فى هذا النص أيضا عن هؤلاء

<sup>(</sup>٥٤) أي فقر وحاجة إلى هاد سواه .

<sup>(</sup>۵۵) ارتهن : أى حبس.

<sup>(</sup>٥٦) فرغ : أى أتم .

<sup>(</sup>٥٧) (نهج البلاغة) ص ٢٠١ ، ٢٠١ ، ٢٠٥ ، ٢٠٦ ، ٢١٤ .

<sup>(</sup>٥٨) المصدر السابق. ص ٣٨٧.

الدعاة : « يحفظ الله بهم حججه وبيناته حتى يودعوها نظراءهم » ، فهم حفظة حجج الله وبيناته ، وليسوا هم الحجج والبينات ... وهكذا يسلم ( نهج اللبلاغة ) دليلا للمعتزلة ، ضد الشيعة ، على أن الحجة هو القرآن وليس الإمام .

非 非 计

كذلك رفض المعتزلة احتجاج الشيعة على «الحق الإلهى» بقياس الإمامة على النبوة والإمام على النبي ، فقالوا: إن علة الرسول غير قائمة في الإمام ، فلا يصح قياس الإمام على الرسول .. فطبيعة عمل الإمام هي طبيعة عمل الحاكم والأمير ، ولو جاز لنا قياس الإمام على الرسول جاز أن نقيس الأمير والحاكم على الرسول ، وذلك باطل ، ولم يقل به أحد من فرق الإسلام .. فالأمر الذي يفرق بين علة الرسول وبين علة الإمام نابع من اختلاف طبيعة عمل كل من الرسول والإمام .. فالرسول حجة ، لأنه حجة فيا يؤديه عن السماء ، أما الإمام فهو منفذ في الأحكام والأمور المعروفة ، فلذلك افترقت طبيعة مهمة كل منها .. (٩٥) لأن تجويز الخطأ على الرسول ينقض كونه حجة ، بينا تجويز الخطأ على الإمام لاينقض كونه منفذا ، كما هو الحال في الأمير والحاكم .. (٢٠) والرسول قد حمله الله الرسالة بعينه وذاته ، وهو يدعى الرسالة ، ويصدقه الله بالمعجز يظهره على يديه عند دعواه الرسالة ، وليس كذلك حال الإمام .. (٢٠)

وتبعا لذلك رفض المعتزلة دعوى الشيعة ظهور المعجز على أيدى الأثمة ، وقالوا : إن المعجز لا يظهر إلا على الأنبياء والرسل ، وأنه لو كان يظهر على الأثمة لكان ظهوره أدعى على يد الإمام على وولديه : الحسن والحسين . لشدة الحاجة إلى ذلك بسبب ما ظهر ضدهم من الخلاف واعترض طريقهم من الفتن والشقاق ، ولو ظهر عليهم شيء من ذلك لروى متواترا ولا حتجوا به فى مواطن الاحتجاج التى احتجوا فيها بالأمور الصغيرة دون أن يشيروا إلى ظهور المعجز عليهم ، وهو الأمر الكبير . كما أنه لو حدث لهم ذلك لصدقهم وأقر لهم المخالفون ، فها بالذا لم نسمع ذلك عن الخوارج أو أهل الشام ، بل لم يرو شيء عن مثل

<sup>(</sup>٥٩) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦٠) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٦١) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ١٠١.

ذلك في المناظرات التي دارت بين على وأنصاره وبين الخوارج وأهل الشام؟!.. (٦٢).

ولما أرادت الشيعة أن تقيس ظهور المعجز على الأعمة على ظهوره على غيرهم من الصالحين، وقالت إن ذلك الظهور على الصالحين قد روى بالتواتر. انكرت المعتزلة ذلك.. وقالوا: إن هذه الأخبار إما أن تكون مفيدة للعلم الضرورى، أو من الكثرة بحيث تبلغ حد التواتر الدال على صحة الخبر، أو أن تكون أخبار آحاد.. والثابت أنها لم تفد العلم الضرورى، والا لعلمناه نحن أيضا بالضرورة.. وهي كذلك لم تبلغ من الكثرة حد التواتر المفيد صدق الخبر، لأنها أخبار تروى على الحكاية لا على المشاهدة، كما تروى لتنسب ظهور المعجز على يد من ينكر ذلك عن نفسه من الصالحين، وفي الكثير من الأحيان تروى ناسبة المعجز للجهلة والمعتقدين للجبر والتشبيه.. فكيف يصح ادعاء التواتر في ذلك.. فلم يبق إلا أنها أخبار آحاد يحكيها المخالفون للمعتزلة في المذهب، ولذلك فهي لاتصح دليلا يطعن في مذهب المعتزلة، وإلا لبطل بمثل ذلك المذهب كله، بل ولبطل بمثل تلك المرويات كل مذهب يروى خصومه ضد نظرياته مثل تلك الأخبار. (٦٣).

وخلصت المعتزلة إلى أن الشيعة ، وقد وصفوا الأئمة بصفات الأنبياء . فإن الموقف هو أن يوجه اليهم هذا السؤال : هل يوجد امام بهذه الصفات ؟! . . انكم تتحدثون عن إمام له صفات النبي أو صفات الإله ، ومن ثم فإن وجود هذا الإمام هو أمر غير معقول ولا سبيل لإيجاده ومن ثم فإن الجدل معكم في ذلك لا يدخل في باب الإمامة . وإنما يدخل في باب الإمامة الجدل مع من يثبت الإمام على الصفات التي تجعل منه إماما ، لا نبيا أو إلها . أما أنتم أيها الشيعة ، فعليكم أن تثبتوا وجود إمام بهذه الصفات المثالية والخيالية ، أولا ، قبل أن يقع معكم الجدل حول ماتدعون له من صفات ومهام . (١٤) .

هكذا نقضت المعتزلة قول الشيعة : إن الإمام هو الحجة ، وإن الإمامة مقيسة على النبوة ، وإن على يدى الإمام يظهر المعجزكما هو الحال فى الأنبياء.

※ ※ ※

<sup>(</sup>٦٢) المصدر السابق. جـ ١٥ ص ٢٥٥، ٢٥٦.

<sup>(</sup>٦٣) المصدر السابق . جد ١٥ ص ٢٢٥ ، ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٦٤) المصدر السابق ، ج ٢٠ ق ١ ص ١٢ ، ١٣ .

وفى الحديث عن طبيعة السلطة لم تقف المعتزلة عند حدود رفض نظرية الشيعة فى «الحق الإلهى» و «الطابع الديني» لسلطة الإمام والدولة ، بل قدمت فى مقابل ذلك تصورا يبتعد بالدولة ومنصب الإمام عن «الطابع الديني» ويميز بين ما هو دين محض وما هو سياسة ودنيا فى هذا الموضوع.. وذلك عندما فرروا مجموعة من الحقائق فى عدد من النقاط:

1 \_ فالتمييز بين السلطتين: الدينية والسياسية، هو ممكن وجائز، من حيث المبدأ، ولقد جرت به سنة الله فى أقوام مضت ، عندما لم يكن العقل البشرى قد نضج نضوجه الحالى بل وفى مجتمعات كان الطابع الغالب عليها هو الكهنوت ، والسنة الدارجة فيها هى الجمع بين السلطتين وتوحيدهما فى شخص النبى .

قال المعتزلة ذلك عندما قرروا أنه « لا يمتنع فى التعبد أن يكون النبى منفردا بأداء الشرع وتعليمه وبيانه فقط ، والذى يقوم بالحدود والأحكام السياسية الراجعة إلى مصالح الدنيا غيره ، كما روى فى أخبار داود وطالوت ... وغير ممتنع عند شيوخنا أن يبعث تعلى نبيا ليؤدى الشرع ، ويقيم اماما لتنفيذ الأحكام . ولا يجوز له أن يقيم ذلك بنفسه ، فما الذى يمنع من جواز مثل ذلك فى الشرع ؟؟» (٢٥) .

فهم بذلك يقررون أن التمييز بين صاحب السلطة الدينية ، وهو النبي ، وصاحب السلطة الزمنية ، وهو الإمام ، ممكن ، وهو قد حدث في عصر ظهور الأنبياء وبعثتهم ، وذلك يعني أن الحديث عن جمع السلطتين بعد ختام النبوة ، هو خطأ لاشك فيه ، لأن صاحب السلطة الدينية أو أصحابها قد اختتم الله عصرهم ونظامهم ، فلم يبق إلا صاحب السلطة الزمنية ، وهو الإمام ، فتصور الربط والتوحيد بين السلطتين على أنه واجب وضرورى ، كا قالت الشيعة ، هو انكار للإمكانية والجواز في التمييز بيهها ، وهو ما وضعته سنة الله وقانونه في التطبيق منذ قرون .

٢ - وكما ميزت المعتزلة بين السلطتين ، الدينية والزمنية ، وأجازت انفراد كل منهما
 بمصدر بشرى يختص بها ، مصدر للتبليغ ، وآخر للتنفيذ ، أجازوا كذلك التمييز بين الدين
 وأموره والدنيا وشئونها في الفكر والتدبير والعمل الخاص بالإنسان الواحد . فأشاروا إلى

<sup>(</sup>٦٥) المصدر السَّابق. جـ ٢٠ ق ١ ص ١٦٦ . ٣٠٨.

وجود بمطين متايزين من أنماط الفكر والقول والتصرف والتدبير، أحدهما ديني والآخر سياسي ، وكل منهما له استقلاليته النابعة من طابعه الخاص .. وقالوا : إن شخص الرسول وهو واحد، يتعايش فيه هذان النمطان الفكريان . بدليل أننا نتلقى عنه أمور الدين على نحو مختلف عن تلقينا عنه أمور الدينا ، فهو لا يخطئ في أمور الدين ، لأنه حجة في التبليغ لها ، ولكنه معرض للخطأ في أمور الدنيا والسياسة الخاصة بها ، لأنه بشر يجتهد كها نجتهد ، ويصيب ويخطئ كها نصيب ونخطئ . ولنا أن نشاوره ونشير عليه ، ولنا كذلك أن ندع تنفيذ ما يأمر به إذا أدى اجتهادنا إلى ذلك ، وليس ذلك بضار شيئا في أمر من أمور الدين ، لأنهها عالمان متايزان ، وان تعايشا في ذات الرسول .

ذلك أن الرسول «إذا قصد إلى الأداء عن الله والإجبار عنه بما أمره بأدائه إلى خلقه وباخبارهم اياه ، فليس يجوز عليه المغلط والخطأ في ذلك ، لأن الله قد أوجب على الخلق طاعته فيما أمرهم به ، وتصديقه فيما أخبرهم به عن ربهم ، فلم يكن جل ثناؤه ليأمرهم بتصديق من يجوز عليه خطأ ، ولا بطاعة من لا يؤمن منه الغلط . وأما فيما سوى ذلك مما لم بتصديق من يجوز عليه خطأ ، ولا بطاعة من لا يؤمن الغلط . وأما فيما سوى ذلك مما لم يأته عن الله فيه أمر ولا بهي ، فقد عاتبه الله في سورة عبس ، وفي قصة الأسارى ببدر ... (١٦) فأمور اللدين يعلمها الرسول على سبيل اليقين ، أما أمور الدنيا فليس ذلك لازما فيها دائما إذ «قد صح أنه صلى الله عليه قد كان يظن الأمور المتعلقة بالدنيا ، لأنه لم يكن عالما بها أجمع ، على ما ثبت عنه صلى الله عليه ... (١٧٠ .. ولذلك فاننا نتبع أمره في كل الحالات إذا تعلق الأمر بشأن من شئون الدنيا ، وأنه «لو قال قائل : إن أمره ، صلى الله عليه وسلم ، إذا كان فيما يتصل بأمور الدنيا ، لا يمتنع أن يقع فيه الخطأ لم يمتنع ، لأنه إذا كان كذلك خرج من أن يكون دلالة » (١٨٠) وقالوا : إن الرسول أسوة في الدين ، وكذلك أوامره فيه ، وليست شئون يكون دلالة » (١٨٠) وقالوا : إن الرسول أسوة في الدين ، وكذلك أوامره فيه ، وليست شئون الدنيا كشئون الدين ، فها عالمان متايزان . «والتأسى بالرسول ليس بواجب إلا في الشرعيات المخصوصة التي قد أمنا منه وقوع الخطأ فيها . دون ما عداها .. (١٩٠) .

<sup>(</sup>٦٦) (الانتصار) للخياط ص ٩٤.

<sup>.(</sup>٦٧) (المغني) جـ ١٥ ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٦٨) المصدر السابق. جـ ١٥. ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٦٩) المصدر السابق. جـ ١٥. ص ٢٨٦.

وفى هذه القضية الهامة. قضية التمييز بين أقسام متعددة من السنة المروية عن الرسول صلى الله عليه وسلم ، وتبيان أى منها هو الدين والشرع والتبليغ عن صاحب الوحى ؟ وأى منها هو الرأى والاجتهاد المتعلق بالدنيا ، والذى لا يدخل فى باب الدين والشرع ؟.. فى هذه القضية كتب علماء الفقه والأصول ودارسو السنة. ففصلوا ما أجمله أئمة الاعتزال.

فالإمام ولى الله الدهلوي يقسم السنة النبوية إلى قسمين :

أولها : ما سبيله سبيل تبليغ الرسالة . وفيه قوله تعالى ( وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ) (٧٠) .

وثانيهها: ما ليس من باب تبليغ الرسالة. وفيه ورد قوله صلوات الله عليه: « إنما أنا بشر مثلكم ، فإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر » أو: « ماكان من أمر دينكم فالى . وما كان من أمر دنياكم فأنتم أعلم به » أو: « أنتم أعلم بشئون دنياكم » (٧١) .

ويأتى الإمام القرافى فيزيد هذا التقسيم تفصيلا وتحديدا وايضاحا ، عندما يجعل سنة الرسول عليه الصلاة والسلام وتصرفاته منقسمة إلى أربعة أقسام :

أولها: تصرفات بالرسالة.

وثانيها: تصرفات بالفتيا.

وثالثها: تصرفات بالحكم أى القضاء.

ورابعها : تصرفات بالإمامة ، أي السياسة .

ثم يحدد أن تصرفاته الأولى والثانية \_ (أى بالرسالة والفتيا) \_ هى تبليغ وشرع يدخل فى باب الدين .. أما تصرفاته الثالثة \_ (أى بالحكم والقضاء) \_ فليست كذلك ، إذ هى مغايرة لتصرفاته بالرسالة والفتيا ، ومن ثم يجب الوقوف بها عند محل ورودها ، لأنها مترتبة على ما ظهر للرسول من البينات التي حكم وقضى بناء عليها .

<sup>(</sup>۷۰) الحشر: ۷.

<sup>(</sup>٧١) الدهلوى (حجة الله البالغة ) تحقيق الشيخ السيد سابق . جـ ١ ص ٢٧١ وما بعدها . طبعة دار الكتب الحديثة . القاهرة . ( وجدير بالذكر أن هذا الحديث قد قاله الرسول عندما قدم المدينة فوجد أهلها يؤبرون ( يلقحون ) النخل ، فقال لهم : لعلكم لو لم تفعلوا كان خيرا فتركوا تلقيح النخل ، فلم يثمر ، فذكروا ذلك له . فقال الحديث . والحديث . بهذه الطرق المتعددة لفظا ، والمتفقة في المعنى ـ رواه الإمام أحمد في مسنده ، ورواه الإمام مسلم في ( باب وجوب امتثال ما قاله النبي شرعا دون ما ذكره من معايش على سبيل الرأى ) .

وكذلك حال تصرفاته بالإمامة . التي هي شئون السياسة العامة للدولة وفق المصلحة فيما هو مفوض إليه .. وفي هذا الباب تأتى الآثار والسنن التي تتحدث عن : قسمة الغنائسم وتجييش الجيوش وتجهيزها . والتصرفات المالية المتعلقة بالأرض والتجارة والحسرف والاقطاعات وكذلك عقد المعاهدات ، والأمور الادارية المتعلقة بتعيين الأمراء والولاة والعال .. الخ . . الخ . . الخ . . الخ . .

فنى هذين القسمين من أقسام السنة النبوية ـ القضاء والسياسة ـ لسنا ملزمين بالاتباع والتطبيق والتأسى ، وإنما نحن مطالبون فقط باتباع المبدأ الذى اتبعه الرسول عليه الصلاة والسلام فى قضائه وسياسته : فالقاضى مطالب بأن يقضى بناء على البينات والأسسباب ورجل السياسة مطالب بأن يسوس الأمة وفق ما يحقق مصالحها ومنافعها فذلك هو المحقق لمغنى قوله سبحانه وتعالى : (فاتبعوه لعلكم تهتدون) (٧٢).

فليس الحكم والقضاء ، وليست الإمامة والسياسة دينا وشرعا وبلاغا يجب فيها التأسى والاحتذاء بما في السنة من وقائع وتطبيقات ، وذلك على عكس ما هو دين من هذه السنة . مثل ما جاء منها متعلقا بالرسالة والفتيا (٧٣) .

فنى الذات الواحدة ، ذات الرسول يتميز عالم الدين عن عالم الدنيا ، ولكل منهماً خصائصه وأحكامه ، كما أن الأوامر الخاصة بكل منهما يختلف حكم الامتثال لها والتأسى بها نبعا لطبيعة الحقل الصادرة فيه .

٣- ولقد رتبت المعتزلة على ذلك أن على المسلمين أن ينظروا فيما روى عن الرسول من آثار تتعلق بأمور الدنيا. فإن لهم الحق. بل عليهم الواجب. في إعمال العقل فيها والاجتهاد كي يقرروا مدى صلاحها لهم ولحالهم وللعصر الذي يعيشون فيه .. وهم ناقشوا تلك القضية في ردهم على الشيعة الذين أنكروا على صحابة رسول الله تأخير انفاذ جيش أسامة بن يزيد ، وزعموا أنهم قد خالفوا بذلك أمر الرسول الذي كان يلح في انفاذ هذا الجيش إلى الشام ، وفي الرد على ذلك قالت المعتزلة : إن هذا الأمر هو شأن من شئون الدنيا ، وأمر من أمور الحرب ، فلا دخل للدين أو الوحى فيه . وهو ليس من الشرع ، رغم أن فيه أمرا

<sup>(</sup>٧٢) الانعام: ١٥٣.

<sup>(</sup>۱۷) القرافي (الاحكام في تمييز الفتاوى عن الاحكام وتصرفات القاضى والإمام) تحقيق : الشيخ عبد الفتاح أبو غدة . ص ٨٦\_ ١٠٩ . طبعة حلب سنة ١٩٦٧م .

من أوامر الرسول. فاذا جاز أن يراجع الناس الرسول فى مثل هذه الأمور، وهو حى. فأن يحتهدوا لأنفسهم، فيما أصدر فيه الأوامر بعد وفاته هو أوجب وآكد فى الوجوب، ذلك أن أمر «هذا الجيش إذا وقع من الرسول فعلى طريق الاجتهاد. لأنه ليس بواجب فيما يتصل بالحروب ومصالحها أن يكون عن وحى، وإنما يجب ذلك فى الأحكام الشرعية.. فإذا ثبت ذلك لم يجب بعد موته عليه السلام أن يكون ذلك لازما، بل هو موقوف على اجتهاد الإمام والمسلمين، فلا يعد تأخيره عن النفوذ خلافا على رسول الله».

وحتى الأوامر التى أصدرها الرسول، فى حياته، بعد اجتهاد، يجوز للمسلمين أن يغيروها بعد وفاته، ويجتهدوا لأنفسهم على النحو الموافق لظروفهم، فليس يجوز مثلا فى حياة الرسول «أن يعزل أحد ممن ولاه عليه السلام، ويجوز ذلك بعد وفاته.. «(١٤) ، لأننا بصدد سلطتين متميزتين فى الشريعة الواحدة عند الرسول الواحد.

\$ \_ وإذا كانت قد تمت للرسول ، كنبى وحاكم ، عملية الجمع بين السلطتين . الدينية والزمنية ، فى ذاته الشريفة ، فإن كونه خاتم الأنبياء ، واجماع المعتزلة وكل الذين قالوا بالاختيار على أن سلطانه الدينى لم يورث ، وهو غير قابل لأن يورث ، ووجود الدلائل الكثيرة على أن السلطة الزمنية للخلفاء لم تكن هى بالضرورة سلطة الرسول الزمنية ، من حيث الطبيعة ، لما مازج هذه السلطة الزمنية عند الرسول من سلطة دينية لم يدعها لنفسه أحد من الحلفاء . كل ذلك يؤكد انتهاء السلطة الدينية وانقضاء عصرها بموت الرسول وأن سلطة الدولة الإسلامية ذات طبيعة مدنية لاشائبة فى مدنيتها .

ونحن إذا نظرنا ، حتى فى حياة الرسول ، إلى امرائه الذين كان يوليهم على جيوشه نجده يحرص على التمييز بين سلطةهم كأمراء وبين سلطة الله الإلهية . وسلطة رسوله ذات الطابعين الديني والمدنى معا. فهو يقول لمن يتوجه للقتال: «إذا حاصرت أهل حصن فارادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه فلا تجعل لهم ذمة الله ولا ذمة نبيه . ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك ، فإنكم إن تخفروا ذممكم وذمم أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة رسوله . وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزل على حكم الله فلا تنزلمم

<sup>(</sup>٧٤) (المغني). جـ ٢٠ ق ١ ص ٣٤٦.

على حكم الله . ولكن انزلهم على حكمك ، فأنت لاتدرى أتصيب حكم الله فيهم أم  $V^{(vo)}$  .

فنحن هنا أمام نص نبوى هام يميز فيه بين ذمة الله وذمة رسوله ، وبين ذمة الأمير وأهم من ذلك أمام تمييز بين حكم الله وحكم البشر ، ودعوة للبشر أن يحكموا بحكمهم كبشر ، لأنهم إن زعموا أن حكمهم هذا هو حكم الله لم يأمنوا أن يخطئ حكمهم هذا الموطن الحق والصواب لحكم الله سبحانه وتعالى .. ولو كان الرسول ، ذو السلطة الدينية هو الذى يقود الفتح والغزو ، وطلب منه أصحاب ذلك الحصن أن ينزلهم على ذمة الله ورسوله ، فلربما فعل . أو أن يحكم فيهم بحكم الله فلربما فعل .. ذلك خاص به ، ومن سلطانه ومهامه . أما غيره من البشر فلا ، وهم إن فعلوا ذلك كانوا متعدين لحدود الله وحدودهم أيضا .

ولعل ذلك هو السبب فى ذلك الحرص ، الذى نلحظه ، من الصحابة على تأكيد أن سلطان الرسول الدينى لم ينتقل إلى أحد ، وانه غير قابل للميراث والانتقال .. فهم قد حرصوا \_ كما أشار عمر \_ على ألا يتولى أحد من بنى هاشم أمر المسلمين بعد الرسول مباشرة ، حتى لاتجتمع النبوة والخلافة فى بيت واحد ، مما يوهم أن سبب ذلك هو الأخذ بنظام التوارث ، ولو حدث ذلك لكان للقائلين بانتقال سلطان الرسول الدينى إلى الإمام شبهات وشبهات يستدلون بها على مايقولون .

بل لقد حرص المسلمون على الغاء النظام الذى كان يقسم على أساسه « خمس الغنيمة » على عهد الرسول عليه الصلاة والسلام .. فهذا الخمس الذى كان حق الدولة والمصالح العامة فى أموال الغنائم كان يقسم على خمسة أسهم : لله والرسول سهم ، ولقرابة الرسول سهم ، ولليتامى سهم ، وللمساكين سهم ، ولابناء السبيل السهم الخامس .

فلما توفى الرسول اختلف الصحابة فى سهمه. وسهم ذوى قرباه ، فقال قوم : يتحول سهم الرسول إلى الخليفة ، وسهم ذوى القربى يظل فيهم ، وقال آخرون : يتحول سهم الرسول للخليفة ، وسهم ذوى القربى لقرابة الخليفة ، ولكن هذه الاجتهادات قد رفضت وأجمع الصحابة على الغاء السهمين ، وتقسيم الخمس هكذا : سهم لليتامى ، والثانى

<sup>(</sup>٧٥) (نظرية الإمامة عند الشيعة الأثنى عشرية) ص ١٢٨.

للمساكين ، والثالث لابناء السبيل ، أما سهم الرسول وسهم ذوى قرباه فتقرر اضافتها للمسالح الدولة ، إذ «أجمعوا على أن جعلوا هذين السهمين فى الكراع والسلاح »  $^{(V1)}$  أى لشئون الحرب والدفاع ، واستمر الأمر على ذلك زمن أبى بكر وعمر وعثان ، ولما جاء على ابن أبى طالب أقر ذلك و لم يغير منه شيئا  $^{(VV)}$ .

فهذا التعديل في القسمة إنما تناول أمرا دنيويا ، ولكنه كان على نحو من الارتباط بأمور الدين ، لأن السهم كان «لله والرسول» ( فأن لله خمسه وللرسول ) ، كما أن القرابة كانت قرابة الرسول ، فسلك الصحابة سبيل من يحرص على نني انتقال سلطان محمد الديني إلى أي أحد من بعده ، حتى لو كان هذا السلطان حقوقا مالية لبعض دوى قرباه . وهم قد فعلوا مثل ذلك مع فاطمة في دعواها الحق في « فدك » ، وما أظنهم صنعوا ذلك إلا لهذه الحكمة ، فما كان الأمر عداء لها أو بحلا عليها أو إنكارا لجلال مكانها من الرسول عليه الصلاة والسلام . فالنبي لايورث في أي جانب من جوانبه ، للطبيعة الخاصة بسلطانه . والتي تميزه عن سلطان البشر غير الأنبياء .

وأبو بكر الصديق لايستنكف من أن يعلن الفرق الجوهرى بين سلطته وسلطة الرسول فيقول للناس: «أما والله ما أنا بخيركم ، ولقد كنت لمقامى هذا كارها ، ولوددت أن فيكم من يكفيني . أفتظنون أنى أعمل فيكم بسنة رسول الله ؟ إذن لا أقوم بها ، إن رسول الله كان يعصم بالوحى ، وكان معه ملك ، وإن لى شيطانا يعتريني ، فإذا غضبت فاجتنبونى أن لا أؤثر فى اشعاركم وابشاركم ، ألا فراعونى ، فإن استقمت فاعينونى ، وإن زغت فقومونى « (٧٨) .

والشيعة ، تبعا لنظريتها في عصمة الإمام ، تتخذ من ذلك النص دليلا ضد إمامة أبي بكر ، ومادرت أن قوله هذا هو الدليل على اختلاف طبيعة السلطة في دولة النبوة عنها في دولة الخلافة ، وأن ذلك ينقض نظرية العصمة والسلطة الدينية ، فهذا الدليل ضدها وليس لها .

<sup>(</sup>٧٦) أبو يوسف (الحراج) ص ٢١. طبعة المطبعة السلفية . للقاهرة سنة ١٣٥٢هـ . ( والكراع ــ بضم الكاف ــ دواب الحرب من الحيل والبغال والحمير) .

<sup>(</sup>۷۷) المصدر السابق. ص ۱۹.

<sup>(</sup>۷۸) (تلخیص الشافی) جر ۱ ق ۲ ص ۹ «هامش».

ثم هل هناك كلمة أكثر دقة في التعبير عن هذا المعنى من كلمة على بـن أبي طالب عندما عيره بعض اليهود ، أثناء الخلاف على السلطة بعد الرسول ، فقالوا له : « مادفنتم نبيكم حتى اختلفتم فيه »! فقال لهم على تلك الكلمة الجامعة: «إنما اختلفنا عنه. لا فيه » ! فالاختلاف لم يكن في الدين ، ولا في النبوة ، ولا في أمر من أمور الإسلام ، وإنما الاختلاف\_ لا الخلاف\_ كان في طبيعة السلطة لاختلاف من يتولاها اليوم عمن كان يتولاها بالأمس، فلم يكن الخلاف بالأمس وارداً، لأن الحاكم كان هو النبي، والدين كان ممازجا للسياسة ، أما اليوم فالحاكم مدنى والحكم مدنى ، ومن ثم فإن الخلاف والاختلاف واردان وغير معيبين. ولذلك مضى الإمام على يبين لليهود الفرق بين اختلاف المسلمين في السياسة ، وبين اختلاف اليهود . على نبيهم موسى ، فى الدين ، فأكمل رده وقال : « . . . ولكنكم ماجفت أرجلكم من البحر حتى قلتم لنبيكم: (اجعل لنا الها كما لهم آلهة. قال: إنكم قوم تجهلون ) (٧٩) ». فحق مايقوله ابن أبي الحديد في شرح هذه العبارة من أن اختلاف المسلمين « لم يكن في التوحيد والنبوة . بل في فروع خارجة عن ذلك ، نحو الإمامة ، والميراث والخلاف في الزكاة هل هي واجبة أم لا .. واليهود لم يختلفوا كذلك . بل في التوحيد ، الذي هو الأصل ..» (^^) .. ذلك حق .. ولكننا نبصر في عبارة الإمام على ماهو أعمق من هذا . إذ يشير إلى اختلاف طبيعة الحاكم ، فصاحب السلطة السياسية مختلف عمن يضم إليها السلطة الدينية ، ولذلك كانت العبارة : « اختلفنا عنه . لا فيه » !

٥ - ثم إن هناك قسمات «للدين » تميزه عن «السياسة» ، لأن الدين هو وضع إلهى يتصل اساسا بالغيب وخبره ، والموقف منه هو التصديق ، تعبدا ، واسلام الوجه لصاحب سبحانه وتعالى ، أما السياسة فتدخل فيها ارادة البشر واجتهادهم كمشرعين ، ومصالحهم المتغيرة والمتطورة . وعوامل البيئة المؤثرة ، والعرف والعادات والتقاليد . كما تدخل فيها عوامل السياسة وظروف المال والاقتصاد . . الخ . .

وإذا لم يكن باستطاعة أحد أن يزعم أن الإيمان بالله ــ وهو أساس الدين ــ أمر خاضع للتطور قابل للتغيير ، فإن أحدا لن يستطيع الزعم بأن السياسة يمكن أن تثبت عندما قرره نبى لعصره ، أو حاكم لمجتمعه ، أو جماعة مجتهدة للعصر الذي عاشت فيه . . وكما يقول

<sup>(</sup>٧٩) الاعراف : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٨٠) (شرح نهج البلاغة ) جـ ١٩ ص ٢٢٥ .

الغزالى . فإن الشرعيات أمور وضعية اصطلاحية ، تختلف بأوضاع الأنبياء والأعصار والأمم ، كما نرى الشرائع مختلفة (٨١) .

وحتى الشيعة نراهم يسلمون أحيانا ، عندما يكون الاعتدال هو مزاج التفكير ، بأن الصحابة . بعد الرسول ، قد ميزوا بين ماهو دين وماهو سياسة ، وأنهم اعتقدوا أن الإمامة من شئون السياسة ، فلم يروا أن تنفيذ النص والوصية فيها ملزم الزاما دينيا ، بل جعلوا للرأى والاجتهاد فيها مكانا ، كما هو الشأن فى الأمور السياسية . يقول عبد الحسين شرف الدين الموسوى : لقد «أفادتنا سيرة كثير من الصحابة أنهم إنما كانوا يتعبدون بالنصوص إذا كانت متمحضة للدين . مختصة بالشئون الأخروية . كالنص على صوم رمضان .. واستقبال القبلة .. الخ .. أما ماكان متعلقا منها بالسياسة كالولايات والامارات . وتدبير قواعد الدولة . وتقرير شئون المملكة ، وتسريب الجيش . فإنهم لم يكونوا يرون التعبد به والالتزام في جميع الأحوال بالعمل على مقتضاه ، بل جعلوا لافكارهم مسرحا للبحث ، ومجالا للنظر والاجتهاد . ولعلهم لم يعتبروها ــ (السياسة ) ــ كأمور دينية (٨٢) .

ومن بين الأمور السياسية التشريعية . غير الدينية ، التي اختلف فيها المسلمون . حتى على عهد الرسول ، وحتى مع الرسول عليه الصلاة والسلام أمور مثل : صلح الحديبية ، وقسمة الغنائم يوم حنين . وأخذ الفداء من أسرى بدر (۸۲) ، والخروج من المدينة للقاء العدو بأحد ، والمصالحة للأحزاب على جزء من تمر المدينة وثمرها يوم الأحزاب ، واتخاذ المواقع فى ساحات معارك بعض الغزوات . . الخ . . فهى سياسة لا دين ، ومن ثم كانت فيها الشورى ، وكان الرأى والاختلاف .

والماوردى يتحدث عن شروط «الوزارة» فيذكر أن منها شروطا دينية محضة ، وأخرى سياسية ممازجة لشروط الدين .. وهي قد صارت سياسية ، لا دينية محضة ، « لما يتعلق بها من مصالح الأمة واستقامة الملة » (۱۸) .

وهذا التمييز نجده عند الخوارج كذلك ، لأنهم يميزون بين الكتاب ، والسنة ، والـرأى

<sup>(</sup>٨١) (فضائح الباطنية) ص ٩٦ . (ومراده بالشرعيات : متغيرات الشريعة ، أى السياسة الشرعية ) .

<sup>(</sup>۸۲) (المراجعات) ص ۲۹۷، ۲۲۸، ۲۷۰، ۲۷۱.

<sup>(</sup>۸۳) المرجع السابق. ص ۲۹۷.

<sup>(</sup>٨٤) (الاحكام السلطانية) ص ٣٣.

ويرون مثلا أن أموراً كالصلاة ، والزكاة ، والحج ، والصوم ، مستخرجة من الكتاب .. وأمورا كالاستنجاء ، والاختتان ، والوتر ، والرجم ، مستخرجه من السنة ، أما الإمامة والحد في الخمر ، وميراث الأجداد والجدات السدس ، فهي أمور مستخرجه من السرأى وليست من الكتاب أو السنة في شيء (٨٥٠) .

فهذا التمييز يجعل أشياء كثيرة ، فى السياسة والقانون ، مصدرها الرأى ، واطارها السياسة لا الدين .

بل إننا لو نظرنا إلى بناء جهاز الدولة الإسلامية ، الذى اكتمل أساسه على عهد عمر ابن الخطاب ، ورأينا كيف وضع نموذج النظم المالية والضرائبية والادارية في تراث الفرس وبيزنطة . ثم اختار مايلائم روح القواعد الإسلامية الكلية في العدل والانصاف . لرأينا «سياسة» تستقر في الدولة الإسلامية . يقررها الرأى والاجتهاد ، ولها تميز عن الدين ، واختلاف عن تراث العرب في الحكم والسلطان .

فهو قد أخذ تدوين الديوان ، وتجنيد جيش نظامي معترف لصناعة الحرب ، عن دولة الفرس والروم . وكان عثان بن عفان وعلى بن أبي طالب يعارضان هذا التطور الذي لاسند له في الدين أو في دولتي الرسول وأبي بكر . ولكن الوليد بن هشام بن المغيرة قال لعمر : «يا أمير المؤمنين ، لقد جئت الشام ، فرأيت ملوكها قد دونوا ديوانا ، وجندوا جنودا فدون ديوانا وجند جنودا ، فأخذ بقوله »! وأيضا بقول أبي هريرة ، عندما قدم من «البحرين » ، فقال لعمر : «إني رأيت هؤلاء الأعاجم يدونون ديوانا ، ويعطون الناس عليه . فدون (عمر) الديوان » (١٨) .

وهو قد نظم أمر أرض السواد بالعراق ، وكذلك أرض مصر والشام ذلك التنظيم المشهور ، عندما أقر فيها أهلها « ينتفعون » بها مقابل الخراج ، على أن تكون « ملكية الرقبة » فيها لبيت مال المسلمين باجتهاد منه ، وفى وجه معارضة الذين رأوا فى ذلك خروجا على سنة الرسول فى قسم الغنائم على الفاتحين، وكانت الاعتبارات المالية والاقتصادية هى التى تحدد موقفه عندما قال : «إذا قسمت هذه الأرض ، فما الذى تسد به الثغور؟ ومايكون للذرية

<sup>(</sup>٨٥) (عقيدة التوحيد) ص ٥٠٦.

<sup>(</sup>٨٦) (طبقات ابن سعد) جـ ٣ ق ١ ص ٢١٢، ٢١٦.

والأرامل بهذا البلد وبغيره ؟.. إنها لو قسمت لم يبق لمن بعدكم شيء .. فكيف أقسمه لكم وأدع من يأتى بغير قسم ؟ (٧٨) .

بل إن لعمر ماهو أكثر من ذلك في التمييز مابين السياسة والدين . ووضع الاعتبارات السياسية في المكان الأول عندما تتعلق بها المصلحة . حتى ولو خالف ذلك أمرا مستقرا من أمور التشريع الديني . فالإسلام يبيح الزواج من الكتابية ، ولكن عمر يطلب من واليه على «المدائن » حديفة أن يطلق زوجته الكتابية ، لأن السياسة تقتضي ذلك . . فيذكر الطبري عن سعيد بن جبير قوله : «بعث عمر بن الخطاب إلى حديفة بعد أن ولاه المدائن . وكثرت المسلمات ، أنه بلغني أنك تزوجت امرأة من أهل «المدائن » ، من أهل الكتاب ، فطلقها . فكتب إليه (حديفة) : لا أفعل حتى تخبرني : أحلال ؟ أم حرام ؟ وما أردت بذلك ؟! فكتب إليه (عمر) : لا ، بل حلال ، ولكن في نساء الأعاجم خلابة ، فان أقبلتم عليهن غلبنكم على نسائكم ! . فقال (حديفة) ، الآن . فطلقها (٩٩) . فالاعتبارات «السياسية ـ الاجتاعية » تتقدم هنا على ما استقر عليه أمر الدين وذكر في القرآن الكريم .

ولذلك ميز المعتزلة بين علم السياسة وعلم الفقه ، ورأوا أن العالم بالسياسة مقدم فى الإمامة على العالم بالفقه « فاذا تساوى اثنان فى خصال الإمامة ، إلا أنه كان أحدهما أعلم والآخر أسوس ، فإن الأسوس أولى بالإمامة ، لأن حاجة الإمامة إلى السياسة وحسن التدبير آكد من حاجتها إلى العلم والفقه .. » (٩٠٠ .. وهذا يؤكد التمايز بين السياسة والدين .

وإذا كانت الإمامة من السياسة ، بل هي أساس السياسة ، فإن ابن القيم يميز بين السياسة وبين الوحي والسنة وما نطق به الشرع ، أي يميز بين السياسة والدين .. فيقول :

<sup>(</sup>٨٧) (الخراج) لأبي يوسف. ص ٢٣ ـ ٢٧، ٣٥. و (الأموال) لأبي عبيد القاسم بن سلام. ص ٥٥، ٥٥. طبعة القاهرة سنة ١٣٥٣هـ.

<sup>(</sup>٨٨) د . محمد ضياء الدين الريس (الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية) ص ٧٥ ، ١١٠ .

<sup>(</sup>٨٩) (تاريخ الطبرى) جـ ٣ ص ٥٧٨ (حوادث سنة ١٤هـ) طبعة المعارف.

<sup>(</sup>٩٠) (شرح نهج البلاغة) جـ ١٧ ص ١٧٣ ، ١٧٤ .

(0.1) السياسة : ما كان الناس فيه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد ، وان لم يضعه الرسول ولا نزل به وحى ومن قال : لا سياسة إلا بما نطق به الشرع فقد غلط وغلط الصحابة ! (0.1) .

7 ـ كذلك رفض المعتزلة قول الشيعة: إن الإمامة من أصول الدين وأركانه، وانها أعظم هذه الأركان، كما قالوا ـ ومعهم أهل السنة ـ إن مكان مبحثها هو الفقه، فن الفروع، لا الكلام، فن الأصول، ولكن العادة جرت على بحثها في علم الكلام تبعا للسنة التي سنها الشيعة فعلبت على الذين بحثوا في هذا الموضوع..

قالت المعتزلة: إن الزعم بأن الإمامة من أعظم أركان الدين ، هو زعم لا يصح ، لأن ادعاء ذلك من جهة العقل لايستقيم، إذ كان من الجائز ألا يتعبدنا الله بالإمامة أصلا أو يتعبدنا بها على وجه خاص فادعاء ذلك فيها ، من جهة العقل ، كما تقول الشيعة ممتنع .. (٩٢)

ولقد اتفق أهل السنة مع المعتزلة فى ذلك ، فالشهرستانى يقول : «إن الإمامة ليست من أصول الاعتقاد ، بحيث يفضى النظر فيها إلى قطع ويقين بالتعيين ..» (٩٣) والايجى والجرجانى يقولان : «إنها ليست من أصول الديانات والعقائد .. بل هى من الفروع المتعلقة بأفعال المكلفين .. وإنما ذكرناها فى علم الكلام تأسيا بمن قبلنا ، إذ قد جرت العادة من المتكلمين بذكرها فى أواخر كتبهم (٩٤) .. والجوينى يقول : إن الكلام فيها «ليس من المتكلمين بذكرها فى أواخر كتبهم أنه .. والجوينى يقول : إن الكلام فيها «ليس من أصول الاعتقاد ..» (٩٥) .. والغزالى يقرر أن «النظر فى الإمامة ليس من المهات ، وليس أيضاً من فن المعقولات فيها ، بل من الفقهيات .. ولكن إذ جرى الرسم باختتام المعتقدات به اردنا أن نسلك المنهج المعتاد ، فإن القلوب عن المنهج المخالف للمألوف شديدة النفار ..» (٩٥) .. ويذهب ابن خلدون نفس المذهب فيقول : « وشبهة الإمامية فى ذلك ـ

<sup>(</sup>٩١) (نظرية الإمامة عند الشيعة الأثنى عشرية) ص ٥٥. (والمرجع ينقل عن «الطرق الحكمية فى السياسة الشرعية » لابن القمر. ص ١٤).

<sup>(</sup>۹۲) (المغنی) جـ ۲۰ ق ۱ ص ۱۱۱.

<sup>(</sup>٩٣) (نهاية الاقدام ص ٤٧٨.

<sup>(92) (</sup>شرح المواقف) المجلد ٣ ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٩٥) (الأرشاد) ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٩٦) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٤.

(أى فى الوصية والنص) \_ إنما هي كون الإمامة من أركان الدين ... وليس كذلك ، وإنما هي من المصالح العامة المفوضة إلى نظر الخلق ، ولو كانت من أركان الدين لكان شأنها شأن الصلاة ، ولكان يستخلف فيها كما استخلف أبو بكر فى الصلاة ، ولكان يشتهر كما اشتهر أمر الصلاة . ولكان يشتهر كما اشتهر أمر الصلاة . (٩٧)

وفى (منهاج السنة) يرد ابن تيمية على دعوى الشيعة أن الإمامة من أركان الدين. فيورد الحديث الذي يقول: إن « الإسلام » أن تشهد أن لا إله إلا الله. وأن محمالا رسول الله. وتقيم الصلاة ، وتؤتى الزكاة ، وتصوم رمضان ، وتحج البيت . و « الإيمان » أن تؤمن بالله . وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وتؤمن بالقدر خيره وشره و « الاحسان » : أن تعبد الله كأنك تراه . فإن لم تكن تراه فإنه يراك » .

يورد ابن تيمية ذلك الحديث ، وينبه إلى أن «الإمامة » لم تذكر فى أركان «الإيمان» ولا «الإسلام» ولا «الاحسان». وهذا الحديث \_ كما يقول \_ : « متفق على صحته متلقى بالقبول ، أجمع أهل العلم بالنقل على صحته ».

ثم يمضى فى الاحتجاج على أن الإمامة ليست من أركان الدين ، بأننا حتى لو لم نحتج بالحديث ، وأسقطناه من عداد أدلتنا ، فإن القرآن يشهد لنا ، لأنه يتحدث عن المؤمنين فيقول : (إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ، وإذا تليت عليهم آياته زادتهم ايمانا وعلى ربهم يتوكلون . الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون . أولئك هم المؤمنون حقا ، لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق كريم) (٩٨) .

فلم يذكر القرآن «الإمامة» في تعداده لصفات المؤمنين.. ثم التزم ذلك الموقف في تعداد صفات المؤمنين وأركان الإيمان دائما وأبدا.. (٩٩)

٧ ـ أما الحجة الأخيرة والأساسية لأصحاب النص على أن الإمام يحكم «بالحق الإلهى»، وأن سلطته دينية، فتنبع من ادعاء أن الإمام إنما ينصب لمصالح الدين، وأن نفى العصمة عنه، وترك أمر اختياره للناس، يؤدى إلى أن يكون الإمام عمن يجوز عليه

<sup>(</sup>۹۷) (المقدمة) ص ۱۶۸.

<sup>(</sup> ٩٨) الأنفال: ٢ - ٤.

<sup>(</sup>٩٩) (منهاج السنة) جد ١ ص ٧٠ ـ ٧٢.

الحطأ ، وذلك يؤدي إلى فساد في الدين ، لأن الدين هو ميدان سلطته وسلطانه ..

والمعتزلة يرفضون تلك الحجة عندما ينكرون أن يكون اختيار الإمام هو لمصالح الديس. وعندما يقررون أن تنصيبه إنما هو لمصالح الدنيا ، لأنه منفذ للأحكام ومقيم للحدود وناظر فى مصالح الأمة الدنيوية ، وليس مصدرا للدين ، بلاغا أو حفظا ، كما أنه ليس الحيجة التى نصبها الله كى تزيح العلل عن المكلفين فى التكليف ..

والشيعة لم ينكروا أن فى وجود الرؤساء مصالح دنيوية .. ولكنهم قالوا إن وجوب الرئاسة ليس لهذه المصالح الدنيوية ، بل للمصالح الدينية التى هى الأساس والأهم فى نصب الإمام « فالرئاسة واجبة من هذا الوجه ، لا من الوجه الأول » (١٠٠٠) .

أما المعتزلة فإنهم يقررون بجلاء مدنية السلطة ، لمدنية المهام التى فوضت الأمة القيام بها للإمام . فهو منفذ للأحكام . وقائم بأمر الحدود « واقامة الحدود صلاح فى الدنيا ، لا فى الدين . إن ايقاع الحد بالمحدود هو من مصالحه فى الدنيا ، لأنه يردعه عن الاقدام على فعل أمثاله ، فتزول عنه ، بهذا ، الحدود الكثيرة المعجلة . لأن المحدود إذا ترك الزنا فى المستقبل ، خيفة من مثل هذا الحد الذى أقيم عليه ، لا يستحق الثواب على ذلك ، وإنما يتحرز من المضار العاجلة . ولا يجب على الله تعالى أن يفعل الأصلح فى أمور الدنيا ، وإنما يحب ذلك عليه فيا يتصل بالتكليف . فاذا كان كذلك لم يمتنع أن يقع فيه الخطأ من يجب ذلك عليه فيا يتصل بالتكليف . فاذا كان كذلك لم يمتنع أن يقع فيه الخطأ من الإمام ، وإن لم يجب أن يفعل ما يقوم مقامه ، ويسد مسده ، ويكون ذلك الخطأ من الإمام بمنزلة أن يخطئ على الغير ، فما يتصل بمضار الدنيا فى ماله ، وكسبه ، ومعيشته ، فى أن ذلك لا يوجب فسادا فى الدين ... (١٠١)

فتنفيذ الأحكام واقامة الحدود ، هما من أمور الدنيا وصلاحها ـ وإن كان للإمام ثواب ديني إذا أخلص في عمله فيها ـ ومن ثم فان طبيعة هذا العمل الدنيوية تحدد طبيعة السلطة القائمة به ، وهي الإمامة ، فتجعلها دنيوية كذلك .

وحتى من قال من المعتزلة إن إقامة الحدود من صلاح الدين ، يثاب عليها المرء الذي وقع عليه الحد ـ مثل أبي على الحبائى ـ لم يعتبر خطأ الإمام في التنفيذ مؤديا إلى فساد في

<sup>. (</sup>۱۰۰) (تلخيص الشافي ) جد ١ ق ١ ص ٧٠.

<sup>(</sup>۱۰۱) (المغني) جـ ١٥ ص ٢٥٣.

الدين ، لأن الله يقيم مقامه من المصلحة ما يعوضه .. (١٠٢) .

ونحن نرى أن الرأى الأكثر اتساقا مع فلسفة المعتزلة فى الحكم هو الذى قال به أبو هاشم الحبائى ، والذى يقرر أن الإمام ينصب لمصالح الدنيا ، لا لمصالح الدين « فها يأتيه الإمام ويقوم به (كما هى عبارة أبى هاشم) من مصالح الدنيا ، لأنه ليس فيها إلا اجتلاب نفع عاجل أو دفع ضرر عاجل ، دون الثواب والعقاب .. فخطؤه لا يؤدى إلى فساد فى الدين كما لا يؤدى الخطأ فى سائر ما يتعلق بالمأكل والمشرب » (١٠٣) إلى فساد فى الدين .

فمثل الإمامة مثل كل أمور الدنيا ، غايتها جلب النفع الدنيوى ، ودفع المضرة الدنيويـة ولا علاقة لها بأمر الآخرة ، ولذلك كانت منصبا دنيويا لأن مهامها دنيوية كذلك.

ومن أدلة المعتزلة على ذلك أن بعض الأزمنة تخلو من الإمام. وتتخلف فى مجتمعاتها اقامة الحدود من قبل الإمام، ومع ذلك لايؤدى هذا الغياب وذلك التخلف إلى فساد فى الدين .. (١٠٤)

ولقد عزز المعتزلة رأيهم في مدنية منصب الإمامة لمدنية مهامها ، بمقارنتهم لها بالرسالة التي هي دينية ، لأن مهامها دينية كذلك .. فطبيعة المنصب مرتبطة ، بل نابعة ، من طبيعة مهمته .. فقرروا أن الرسالة هي في الأساس لمصالح الدين ، وأن ما فيها من مصالح الدنيا إنما هو بالتبع والعرض ، فيزوا بين الطبيعتين والمنصبين ، فعندهم أن الله سبحانه إنما بعث محمدا صلى الله عليه وسلم «للدين ، لا لمصالح الدنيا ، وإنما بين من مصالح الدنيا ماله تعلق بالدين (١٠٥) فيهام الدنيا الكثيرة والمتعددة ، لم تكن لازمة لصاحب الرسالة ، من مثل رعاية أمور الناس الدنيوية ، وتربية صغارهم ، واجتلاب منافعهم ودفع مضارهم الدنيوية .. الخ .. وإنما كانت بعثته ، وبعثة كل الأنبياء «للدعاء إلى معرفة الله ومعرفة توحيده وعدله أولاً ، ثم بينوا الشرائع بحسب المصالح » .. (٢٠) .

ونحن نستطيع أن نستشهد لرأى المعتزلة هذا بالكثير من الوقائع التي تؤكده وتعززه من

<sup>(</sup>١٠٢) المصدر السابق. جـ ١٥ ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>١٠٣) المصدر السابق. جر ٢٠ ق ١ ص ٧٧.

<sup>(</sup>١٠٤) المصدر السابق. جـ ١٥ ص ٢٥١. وانظر كذلك جـ ٢٠ ق ١ ص ٥١ ، ٥٢ ، ٣٢٠ جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>١٠٥) المصدر السابق. ج. ٢٠ ق ١ ص ٣١٨.

<sup>(</sup>١٠٦) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١٨٠ .

عصر الرسالة وصدر الإسلام، ولقد مرت من هذا القبيل وقائع ونصوص. وهنا نشير إلى ثلاثة أحداث لها دلالة خاصة في هذا المقام:

" حدث الأول عندما اشتد المرض برسول الله صلى إلله عليه وسلم ، اذ يروى الرواة ـ سنة وشيعة ـ أن الرسول طلب أن يكتب للمسلمين كتابا . وقال : « هلم اكتب لكم كتابا لاتضلوا بعده » فقال عمر ، معترضا على اجابة مطلب الرسول : « إن النبي قد غلب عليه الوجع ، وعندكم القرآن ، حسبنا كتاب الله » فاختلف أهل البيت واختصموا منهم من يقول : قربوا ، يكتب لكم النبي كتابا لا تضلوا بعده ، ومنهم من يقول ما قال عمر ، فلم أكثروا اللغو والاختلاف عند النبي ، قال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقوموا » (١٠٧)

والشيعة تقول: إن الرسول كان سيملى كتاب الوصية لعلى بالإمامة ، فاذا وافقناهم على ذلك ، كانت هذه الوصية ، ومعها أمر الإمامة كله ، قد جاءت بعد تمام القرآن الذي ختم بآية (اليوم أكملت لكم دينكم) ، ويكون موقف عمر عندما قال: «عندكم القرآن مسبناكتاب الله » ، لايمثل جرما في حق الرسول ، كما يحاول الشيعة تصويره .. فهو لا يعدو أن يكون موقفا يرى صاحبه: أن الدين قد تم ، ومن ثم فإن مهمة الرسالة قد اكتملت ، وأن الرسول إذا كان يريد أن يوصي بشيء في أمر الإمامة أو غيرها ، فذلك شأن من شئون الدنيا ، لا الدين ، وللناس أن تطيع وتمتثل كما أن لها أن تشاور وترد في مثل هذه الشئون ..

فها تستشهد به الشيعة من هذه الواقعة لايشهد لها ، لأنه يشهد لمدنية منصب الإمامة الذي أراد الرسول - كما يقولون - أن يكتب فيه كتابا بعد أن تم أمر الدين واكتمل نزول القرآن الذي لم يفرط في شيء من شئون الدين .

والثانى حدث فى السقيفة ، عندما عرض أبو بكر على الأنصار أن يبايعوا لعمر أو لأبى عبيدة بن الجراح ، فقال عمر للأنصار ، مزكيا البيعة لأبى بكر : «أيكم يطيب نفسا أن يتقدم قدمين قدمها رسول الله صلى الله عليه للصلاة ؟ » ثم التفت إلى أبى بكر وقال له : « لقد رضيك رسول الله صلى الله عليه لديننا ، أفلا نرضاك لدنيانا ؟ ثم مد يده إلى أبى بكر فبايعه » .. (١٠٨٠) .

<sup>(</sup>١٠٧) (طبقات ابن سعد) جـ ٢ ق ٢ ص ٣٦ ـ ٣٨. و(المراجعات) ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>١٠٨) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ٢٥.

فعمر ، هنا ، يميز بين الدين والدنيا ، فالصلاة دين ، والرسول قدم لها أبا بكر والإمامة دنيا ، يطلب عمر بيعة أبى بكركى يهض بمهامها .. وذلك يشهد للطبيعة المدنية لمنصب الإمامة ، على نحو ماتقول المعتزلة به .

وإنه لما يلفت النظر أن عديدا من علماء الاستشراق الذين نظروا فى طبيعة منصب الخلافة ومهامه ، وقارنوه بطبيعة السلطة التي حكمت فى أوربا باسم «الحق الإلهى» فى العصور الوسطى ، أو قبلها ، قد أدركوا «أن الخليفة موظف سياسى . وأن ثمة تميزا بين الشريعة ، والدولة فى العالم الإسلامى » وأنه حتى المهام الدينية التى يقوم بها الخليفة ، مثل إمامة الصلاة وغيرها «لاتضمن له أى قوى روحية تميزه عن باقى المؤمنين . وأنه ليس الخليفة «بابا» بقدر ماهو حاكم زمنى ، وهو مثل كل مسلم آخر مضطر أن يخضع للقانون ..» (١٠٩)

ولا عجب في ذلك ، فالإسلام يتميز بجوهر يحدد الطابع المدنى للسلطة في مجتمع المؤمنين به .. فهو دين لا تقاس عليه شئون الدنيا ، بل هو الذي يقاس على شئونها فصلاحه تابع لصلاحها ، وليس العكس .. وفي ذلك يقول الجاحظ : « وإنما وضعت الآداب على أصول الطبائع » .. ويكمل ابن عباس عناصر القضية فيقول : « ومن كان ليس له من العقل ما يعرف به كيف دبرت أمور الدنيا ، فكذلك هو إذا انتقل إلى الدين » ، (۱۱۰) ويتوجها الغزالي بقوله : « إن نظام الدين لا يحصل إلا بنظام الدنيا .. فنظام الدين ، بالمعرفة والعبادة ، لا يتوصل إليها إلا بصحة البدن ، وبقاء الحياة وسلامة قدر الحاجات ، من الكسوة والمسكن والأقوات والأمن .. فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهات الضرورية . وإلا فن كان جميع أوقاته مستغرقا مجراسة نفسه من سيوف الظلمة وطلب قوته من وجوه الغلبة ، متى يتفرغ للعلم والعمل ؟ وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة ؟ فاذن : إن نظام الدنيا ، أعنى مقادير الحاجة شرط لنظام الدين (۱۱۱)

فتقرير الطبيعة المدنية ، لا الدينية ، للامامة ومهامها ، لاينقص من قدرها ، لأن

<sup>(</sup>۱۰۹) أرنولد (الحلافة) ص ٥، ٦، ٢٧، ٢٨، ١١٩.

<sup>(</sup>۱۱۰) (رسائل الجاحظ) جـ ١ ص ٩٩.

<sup>(</sup>١١١) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٥.

هذه الدنيا ومهامها هي الأساس في صلاح الدين وانتظام أموره ، فهي المقدمة في الأولوية والترتيب.

ه والحرب التي دارت في صدر الإسلام كانت طبيعتها السياسية دليلا على الطابع السياسي لمنصب الإمامة ومهامها ، لأن هذه الحرب قد قامت على الإمامة أساساً ، فلو كانت الإمامة وظيفة دينية لكانت هذه الحرب دينية ، ولما اتفق الجميع على أنها قد قامت بين فرقاء جمعتهم قبلة واحدة ، فسموهم «أهل القبلة» و «أهل الصلاة»..

وليس هذا التقييم خاصا بحرب على مع أهل الجمل ، أو مع أهل الشام ، أو مع الحوارج ، بل هو صادق كذلك على تلك الحرب التي أطلق عليها المؤرخون ـ لسبب لا نعلمه ـ «حروب الردة » .

فكل كتب التاريخ ومصادره قد ذكرت اعتراض عمر على أبى بكر عندما أراد محاربة مانعى الزكاة عن دولة الحلافة ، وقال له : كيف تحاربهم وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : من قال : لا إله إلا الله فقد عصم منى ماله ودمه ؟ ، كما ذكرت تأول أبى بكر بأنهم قد منعوا الزكاة ، وهى الحق المترتب على التصديق بالتوحيد والنبوة .

ثم إن وقائع هذه الحرب تدعونا إلى التمييز بين حرب مسيلمة وبنى حنيفة ، وهى التى كانت حرب ردة ، بالمعنى الدينى ، ونشوبها قد سبق وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام وبين حرب القبائل التى ظلت على اسلامها ، توحد الله ، وتصدق برسوله ، بل ولقد جمعت الزكاة وميزتها من أموالها ، ولكنها أحجمت عن تسليمها لدولة الحلافة بالمدينة لأنها لم ترض بالحاكم الذى نصبته العاصمة خليفة على المسلمين ، أو لعلها كانت تريد أن تعود إلى الوضع القبلى القديم قبل الوحدة التى بناها الرسول للعرب فى اطار الدولة الجديد . فجوهر الخلاف كان سياسيا ، ولم يكن فى الأمر ردة دينية عن عقيدة الدين الجديد ..

وللمعتزلة تقييم لهذه الحرب ، من حيث طبيعتها ، يجعلها ذات طبيعة سياسية ، لا دينية ، مما يجعلها مثلاً نسوقه على الطبيعة المدنية للسلطة السياسية التي مثلها أبو بكر الصديق في ذلك التاريخ . . فهم ينكرون قول من يسميها «حروب الردة» ويسمى أهلها « بالمرتدين » ، فيقولون « لم قلت : إن الذين قاتلهم أبو بكر وأصحابه كانوا مرتدين ؟ فإن

المرتد من ينكر دين الإسلام بعد أن كان قد تدين به ، والذين منعوا الزكاة لم ينكروا أصل دين الإسلام ، وإنما تأولوا فأخطئوا ، لأنهم تأولوا قول الله تعالى : (خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ، وصل عليهم إن صلاتك سكن لهم ) (١١٢) ، فقالوا : إنما ندفع زكاة أموالنا إلى من صلاته سكن لنا ، ولم يبق بعد وفاة النبي من هو بهذه الصفة ، فسقط عنا وجوب الزكاة . وليس هذا من الردة في شيء ، وإنما سماهم الصحابة أهل الردة على سبيل الحاز ، اعظاما لما قالوه وتأولوه ..» (١١٣)

ويؤيد ذلك ما يروى التاريخ من أن هذه القبائل التي حاربها أبو بكر كانوا « من أهل الصلاة » .. فعندما حاور على ابن أبي طالب القوم الذين توقفوا عن القتال معه ضد خصومه ، سألهم : « هل تخرجون من بيعتي ؟ قالوا : لا والله ، ولكنا نكره معك قتال أهل الصلاة . فقال لهم : إن أبا بكر قد استحل قتال أهل الصلاة ، وقد رأى عمر مثل ما رأى أبو بكر .. » (١١٤)

كما يصور الخطيل بن أوس ــ أخو الحطيئة ــ معنى منع هذه القبائل للزكاة عن حكومة أبي بكر ، فيقول :

أطعنا رسول الله إذ كان بيننا في العباد الله ما لأبي بكر أيورثها بكرا إذا مات بعده ؟ وتلك لعمر الله قاصمة الظهر فهلا رددتم وفدنا بإجابة ؟ وهلا حسبتم منه راغبة البكر؟ فإن الذي سألوكم فمنعتم لكالتمرأوأحلى لحلف بني فهر(١١٥)

فهو خلاف حول الصدقات ، وبالتحديد حول الجهة التي تسلم لها هذه الصدقات وليس ردة عن الإيمان بالدين . .

<sup>(</sup>١١٢) التوبة : ١٠٣ .

<sup>(</sup>۱۱۳) (شرح نهج البلاغة) جـ ۱۳ ص ۱۸۷ .

<sup>(</sup>۱۱٤) (المغني) جـ ۲۰ ق ۲ ص ۹۷.

<sup>(</sup>١١٥) (شرح نهج البلاغة) جـ ١٧ ص ٢١٠ .

ويزكى ذلك شعر مالك بن نويرة ، عندما رد عليهم صدقاتهم التي كانت قد جمعت منهم لما مات الرسول عليه الصلاة والسلام ، يقول :

وقال رجال: سدد اليوم مالك وقال رجال: مالك لم يسدد فقلت: دعونى لا أبا لأبيكم فقلت: دغوا أموالكم غير خائف وقلت: خذوا أموالكم غير خائف فدونكموها، إنما هي مالكم مصورة أخلاقها لم تجدد مأجعل نفسي دون ما تحذرونه وأرهنكم يوما بما قلته يدى فإن قام بالأمر المجدد قائم أطعنا، وقلنا: الدين دين محمد (١١١)

ولما دفع مالك حياته ثمنا لهذا الموقف ، على يد خالد بن الوليد ، كان لعمر بن الخطاب رأى إذ طالب بالقصاص من خالد ، لأنه قتل رجلا من أهل الصلاة (١١٧) .

فهى حرب سياسية وقومية ، وإذا كان فيها من معنى «للردة » . فهو الردة عن وحدة الدولة ، لا عن دين الإسلام . .

وكذلك كانت حرب على وخصومه ، سياسة ، لا علاقة تربطها بالدين وهو الذى يحيب أبا سلامة الدالاتى عندما يسأله عن أمر أهل الشام : « يا أمير المؤمنين ، أترى لهؤلاء القوم حجة فيما طلبوا به من هذا الدم ـ دم عثمان ـ إن كانوا أرادوا الله بذلك ؟ قال على : نعم ... قال أبو سلامة : وترى لك حجة بتأخيرك ذلك؟ قال : نعم! إن الشيء إذا كان لايدرك ، فالحكم فيه أحوط وأعود نفعا . فقال أبو سلامة : فما حالنا وحالهم إن ابتلينا

<sup>(</sup>١١٦) المصدر السابق. جد ١٧ ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>۱۱۷) (تاریخ الطبری) جـ ۳ ص ۲۸۰ .

بقتال غدا؟ فقال على : إنى أرجو ألا يقتل أحد نتى قلبه منا ومنهم ، إلا أدخله الله الحنة ! » (١١٨)

فهو قتال بين أهل الجنة! وعلى يصف عقيدة الفرقاء المتقاتلين في صفين فيقول: «لقد التقينا وربنا واحد، ونبينا واحد، ودعوتنا في الإسلام واحدة، ولا نستزيدهم في الإيمان بالله والتصديق برسوله ولا يستزيدوننا. والأمر واحد إلا ما اختلفنا فيه من دم عثان. ونحن منه براء ...» (۱۱۹) « إننا والله ما قاتلنا أهل الشام على ماتوهم هؤلاء - (الخوارج) - من التكفير والفراق في الدين، وما قاتلناهم إلا لنردهم إلى الجاعة .. وإنهم لاخواننا في الدين، قبلتنا واحدة، ورأينا: أننا على الحق دونهم ..» (۱۲۰) « .. لقد أصبحنا نقاتل الحواننا في الإيسلام على مادخل فيه من الزيغ والاعوجاج، والشبهة والتأويل ..» (۱۲۱)

فلا الحرب التي سميت « بحرب الردة » كانت دينية ، ولا حروب على مع خصومه كانت دينية ، لأنها إنما كانت حربا في سبيل « الأمر » . أى الحلافة والرئاسة والإمامة ، وهذه . سلطة ذات طبيعة سياسية ومدنية . ومن ثم كانت الحرب التي نشبت لأجلها سياسية ومدنية هي الأحرى ، استعرت بين فرقاء هم أهل صلاة واحدة ، وقبلة واحدة ، ودين واحد . يؤمنون بالله ورسوله ، ووحيه وكتابه ، ويقيمون شعائر دينه . ثم يختلفون بعد ذلك في السياسة والحكم وأمور الدنيا ، وليس بضائر ايمانهم ولا اسلامهم شيئا أن يكون الحلاف في هذه الأمور .

هكذا يقول أهل الاختيار ، وبخاصة المعتزلة : إن الإمامة منصب سياسي ، يختار الناس له من ينفذ الأحكام ويقيم الحدود وينهض بمافيه مصالح الدنيا .. وفرق بين هذا الاتجاه وبين الذين قالوا : إنها دين ، وأنها والنبوة سواء بسواء .

ومن عجب أن يكون الشيعة هم الذين طبعوا مناصب الدنيا بطابع الدين ، وأن يكون ألد خصومهم \_ الخوارج \_ هم الذين جعلوا من « الحرب السياسية » « حربا دينية » .. فكما

<sup>(</sup>١١٨) (التمهيد) للباقلاني. ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>١١٩) (شرح نهج البلاغة) جـ ١٧ ص ١٤١.

<sup>(</sup>۱۲۰) (التمهيد) ص ۲۳۸.

<sup>(</sup>١٢١) (نهج البلاغة) ص ١٤٧.

يقول الجاحظ : إن الخوارج هم الذين جعلوا من القتال دينا (۱۲۲) !.. فاستوى فى الخطأ طرفا النقيض .

وأخيراً ... فمن الذى يستطيع أن يزعم أن صراع أنصار ابن الزبير مع انصار ابن الحنفية كان دينيا ، وهم قد اتخذوا صفوف قتالهم فى المسجد الحرام ، يقاتلون ، حتى إذا حانت ساعة الصلاة انصرفوا لها ، ثم عادوا للقتال ؟.. (١٢٢) إنه صراع سياسى على أمر سياسى لا علاقة لطبيعته بطبيعة الدين .

<sup>(</sup>۱۲۲) (رسائل الجاحظ) جـ ۱ ص ٥١. وانظر فى تقييم القاضى عبد الجبار لحروب بنى أمية وابن الزبير وبنى العباس والخوارج تقييما سياسيا كتاب (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٥٨١، ٥٨٢، ٥٩٢ ـ ٥٩٤. (١٢٣) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٧٥.

# القسم الثالث المحتزلة والثوع

#### كلمة

في هذا القسم - الثالث ، والأخير - من دراستنا عن [ فلسفة الحكم في الإسلام ] يأتي حديثنا عن الجانب التطبيق للفكر النظرى الذي عرضنا له بالدراسة في القسم الأول والقسم الثاني . .

فنى القسم الأول رأينا تجربة العرب المسلمين فى تكوين «الدولة والسلطة» ، وعرضنا لدلالة هذه التجربة التى تجسدت فى [ دولة الخلفاء الراشدين ] وما صاحب قيامها من فكر نظرى فى حقل السياسة وفلسفتها . الشهدته من صراع على السلطة ، والدلالة والأسباب التى ارتبطت بذلك الصراع ..

كما عرضنا للدلالة السياسية لنشأة كل التيارات الرئيسية في حياة المسلمين السياسية والفكرية ..

وفى القسم الثانى من هذه الدراسة عرضنا لصلب القضية .. قضية فلسفة الحكم فى الإسلام .. وآراء الفرقاء المختلفين حول طبيعة السلطة العليا فى المجتمع ، وشروطها وصفاتها والطريق لقيامها ، والمؤسسات السياسية والدستورية اللازمة لاكتمال بنائها ..

وفى هذا القسم ـ الثالث والأخير ـ نعرض بالدرس لقضية هامة تؤكد لنا دراستها أن [المعتزلة] ـ وهم أخطر تيارات الإسلام الفكرية ـ لم يكونوا مجرد مفكرين نظريين ، وإنما كانت لهم جهود سياسية تطبيقية عملاقة ، حاولوا من خلالها وبواسطتها وضع فكرهم السياسي النظرى فى التطبيق ، وتجسيد فلسفتهم السياسية فى المجتمع الذى عاشوا فيه ..

فبعد أن حددوا طبيعة السلطة ، ميزوا بين ماهو اختصاص للسلطة العليا وما هو حقوق

للأمة .. ثم مارسوا الدعوة لسيادة هذه الحقوق والحصول عليها فى المجتمع العربى الإسلامى ، منذ تبلور تيارهم الفكرى وحتى المحنة الكبرى التى اصابتهم بها قوى المحافظة والتخلف والحمود فى العصر العباسى ..

وسيرى الباحث والقارئ من خلال صفحات هذا القسم مكان قضية «الثورة» في فكرنا السياسي الإسلامي ، وموقف التيارات الفكرية الإسلامية المختلفة من هذه القضية «القديمة ـ الجديدة» . . كما سيلمس عظم العطاء الذي تقدمه دراسة هذه الصفحات من تراثنا حتى للعصر والمجتمع الذي نعيش نحن فيه !

القاهرة ـ أكتوبر سنة ١٩٧٥م

د. محمد عمارة

•

## النوحة. والنشاطالسي

### الفصيل الأول مَاذا للإمَام؟..ومَاذا للأمّة؟

إن عملية اختيار الإمام، وترشيحه وتمييزه من بين من يتفقون معه في التحلي بصفات الإمامة وشروطها، ومبايعته بالإمامة، تمثل تعاقدا دستوريا حقيقيا بكل مقاييس هذا التعبير، فهناك أهل الاختيار، بواسطة ممثليهم المعبرين عن ارادتهم والحائزين لثقتهم، طرف أول، وهناك الإمام الذي بايعه وعقد له هؤلاء الممثلون، طرف ثان، ولكل من الطرفين شروطه المحددة، وصفاته المنصوص عليها، وكما لاتصح البيعة تحت ظروف من الاكراه والقسر للطرف الأول، وإلا خرج الأمر من الإمامة إلى سلطة التغلب، فكذلك لابد من قبول الطرف الثاني للمنصب الذي اختاروه له، وذلك تفاديا من تولى من لديه صفات مستترة تقدح في اهليته للمنصب، قد لايعلمها الناس ولا أهل الاختيار، «فلابد من قبول الإمامة لي المتقدي لأنه اعرف بنفسه وبباطنه منهم، فربما علم بما يقتضي تحريم دخوله في الإمامة في فلابد من اعتبار الرضا والقبول فيه »(۱) .. وحتى إذا لم يكن به ما يمنع من توليه المنصب، واراد الاعتذار عن عدم القبول، كانت له حرية الاعتذار، مع تبيان سبب اعتذاره، ولا ترقى البيعة إلى مستوى التكليف والالزام إلا إذا كانت صفات الإمامة غير مجتمعة في احد سواه، عند ذلك يغلب الالزام والتكليف جانب حريته واختياره، وتعلو ارادة الأمة على رغبته في الاعتذار عن عدم القبول . (۱)

وهكذا تكتمل لهذه المهمة السياسية والدستورية مقومات «التعاقد الدستورى» بين الأمة وحاكمها ، وكما يقول الماوردى ، فإن الإمامة يعهد بها إلى «أكثرهم فضلا

<sup>(</sup>١) (المغني) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق١ ص ٢٥١.

وأكملهم شروطا ، ومن يسرع الناس إلى طاعته ، ولا يتوقفون عن بيعته .. فإن اجاب إليها بايعوه عليها ... وإن امتنع لم يجبر عليها ، لأنها عقد مراضاة واختيار لا يدخله اكراه ولا إجبلر (٦) ...» .. و « لأن الولايات اجمع لابد فيها من الاختيار ...» (٤) ، كما يقول قاضى القضاة .. والأمر الذي يؤكد المضمون الاجتاعي لهذا العقد هو لزوم طاعة الرعية للإمام فيا هو من طاعات الله ، لأنه لا يستطيع أن ينجز المهام التي فوضت إليه انجازها إلا بطاعتها له في تنفيذها ، واعانتها له على هذا التنفيذ .. فهي إذ تطيعه ، في غير المعاصى ، تنزل عن قدر من حريتها الخاصة ، وتقيد اطلاق هذه الحرية في مقابل نهوضه بتنفيذ ما فوضت إليه تنفيذه من المهام ، وهذه القاعدة الحوهرية في « العقد الاجتاعي » ، يعبر عنها القاضى عبد الجبار عندما يقول : « .. ومن جملة ما يدخل في الإمامة : أنه يلزم سائر الناس طاعته فما ليس فيه معصية ولا إقدام على محظور ومحرم ... فيجب أن يطاع في ذلك الباب ، وهذا مما يخطئ ، وإن كان مشاقا له فهو فاسق .. لأنه – (أي الإمام) – قد لزمته للأمة أمور لا يمكنه القيام بها إلا بغيره ، فلو لم نقل : إن طاعة غيره له لازمة لم يتمكن مما ذكرناه » من يمكنه القيام بها إلا بغيره ، فلو لم نقل : إن طاعة غيره له لازمة لم يتمكن مما ذكرناه » من المهام المفوض إليه انجازها .. (٥) ...

فهو «عقد اجتماعي » ، قائم على المراضاة والاختيار ..

فاذا تم عقد المراضاة هذا ، تم التكليف وقام الالتزام بالنسبة للإمام ، ولذلك منع عليه أن يستقيل من منصبه ويتخلى عن مهامه طالما لم يوجد ما يمنع من نهوضه بتنفيذ ما فوضت إليه الأمة ، ويستدلون على ذلك بما روى من «أن أبا بكر لما فرغ من قتال أهل «الردة» قام في الناس خطيبا ثلاثة أيام ، يقول : أقيلوني .. » فرفض المسلمون استقالته ، فاستمر في النهوض بمهام الحلافة (١) . وإن كان البعض يجيز استقالته استنادا لتلك الواقعة ، إذ لو لم يعلم أبو بكر جوازها لما عرضها .. واستنادا إلى خلع الحسن بن على نفسه ، ولأنه وكيل للمسلمين ، وللوكيل عزل نفسه .. (٧) .

<sup>(</sup>٣) (الأحكام السلطانية) ص٧.

<sup>(</sup>٤) (المغنى) جـ ٢٠ ق ١ ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٧) (كتاب الإمامة) لابي يعلى. ص ٢١٣ ، ٢١٤.

أما طبيعة الأمور التي تفوضها الأمة إلى الإمام ، وتبايعه كي يختص بنظرها والقيام عليها وتنفيذها ، والتي هي مجموع سلطاته ، وفيها نطاق اختصاصه ، فإنها تجعل دولة الإمامة دولة اقرب إلى ما نسميه في عصرنا «بالدولة الشمولية» ، أى التي لايقف سلطانها عند حد الحكم بين الناس فيما يترافعون به إليها من المنازعات ، وحفظ الأمن الداخلي ، والدفاع عن البيضة والحوزة والاستقلال ، فقط ، ثم ترك ما عدا ذلك لمبادرات الناس الذاتية وحريته الخاصة ، وإنما هي دولة تمتد بنشاطها ونفوذها وسلطانها إلى كل مجالات الحياة ذات الطابع العام المتصل بمجموع الناس وجهاعتهم ، فكرية كانت تلك المجالات أو اقتصادية أو اجتماعية ، ولا تدع للفرد أن يحتكر لذاته وحريته الخاصة من المجالات إلا ما يختص بذات دون تأثير على المجموع ، حال كونه قادرا على النهوض بما تختص به هذه الذات الفردية فإذا عجزت عن الوفاء بحق علمها الخاص امتدت يد الدولة لتدبر لها شئونها الذاتية الخاصة وعدت عندئذ من المجالات العامة التي تشملها سلطة الدولة والإمام ..

والحسن البصرى يقول إن الإسلام قد اعطى من شئونه ومجالاته إلى السلطان أربعة مجالات ، هي : «الحكم ، والفيء ، والجمعة ، والجهاد » فهذه «اربعة من الإسلام إلى السلطان » (^) .. وفي الحكم ، كما هو ظاهر ، وكما حدث في التجربة ، يدخل التنفيذ بأجهزته ، والقضاء بأجهزته ، وفي الفيء يكون دور الدولة في المال والاقتصاد ، وفي الجهاد يكون دورها العسكرى ، وفي الجمعة يأتي دور الإمام في القيادة الدينية والروحية ، كقدوة حسنة ترعى شعائر الإسلام وتنتصر لأخلاقيات الدين الحنيف ..

وهذه المهام الأربعة نجدها مفصلة بعض التفصيل عند الماوردى ، حين يقول : « . . والذى يلزم سلطان الأمة من أمورها سبعة اشياء :

إحدها: حفظ الدين من تبديل فيه ، والحث على العمل به ، من غير إهمال له . والثانى : حراسة البيضة ، والذَّبّ عن الأمة من عدو الدين أو باغى نفس أو مال . والثالث : عارة البلدان باعتاد مصالحها ، وتهذب سبلها ومسالكها .

والرابع: تقدير ما يتولاه من الأموال بسنن الدين ، من غير تحريف في اخذها واعطائها.

<sup>(</sup>٨) (عيون الأخبار) لابن قتيبة . مجلد ١ ص ٢ . طبعة دار الكتب . القاهرة .

والخامس : معاناة المظالم والأحكام ، بالتسوية بين اهلها ، واعتماد النصفة في فصلها . والسادس : اقامة الحدود على مستحقها ، من غير تجاوز فيها ولا تقصير عنها .

والسابع: اختيار خلفائه في الأمور ان يكونوا من أهل الكفاية فيها، والامانة عليها..»(١)

ثم يرتفع هذا العدد إلى عشرة ، عند الماوردى أيضا ، وعند أبى يعلى ، ولكن دون الخروج عن هذه الأصول لهذه المهام التي هي حدود تفويض الأمة فيما فوضت للإمام .. (١٠) .

ونحن نلاحظ أن المهمة السابعة التي «تلزم» السلطان من أمور الأمة ، هي اختيار الخلفاء والأعوان ، من الامراء والحكام والقضاة ، وباقى اجهزة الحكم والتنفيذ ، والقضاء ، والأمن .. النخ .. النخ .. على أن يكونوا من أهل الكفاية والأمانة .. أى ان تصور الفكر السياسي هنا خاص بالحديث عن «دولة» و «جهاز دولة» ، وليس عن «إمام فرد» وكني .. فبيحث الإمام والإمامة هو عنوان لمبيحث الدولة وسلطة الحكم في البلاد .. وكل ذلك مندرج ومعنى عند بحث ما يتعلق بالإمامة والإمام .. وسنرى أن لبعض هذه الأجهزة نوعا من الاستقلال ، يجعلها احيانا خارج سلطة الإمام ، على نحو ما ، رغم أنه هو الذي يوليها ويقيمها كي تباشر مالها من مهام ..

كما نلاحظ ايضا أن المهام المالية والاقتصادية للدولة قد مثلت أمرين من الأمور السبعة ــ الثالث والرابع ــ حيث تقرر أن للدولة سلطانا في عارة البلدان ، أي دورا في الاقتصاد حفظا ، وتجديدا ، وانشاء . كما أن عليها أن تقدر الحدود بين ما تتصرف فيه من الأموال وما تدع التصرف فيه للفرد وفق حريته الخاصة . . وهو ما سنتناوله بعد قليل . .

وما دامت الإمامة عقد مراضاة واختيار ، عهدت الأمة بموجبه إلى الإمام أن يتصرف في هذه الأمور السبعة من أمورها ، بحيث يعلو فيها سلطانه على سلطان الفرد والأفراد الذين تتكون منهم هذه الأمة ، فإن بحث العلاقة بين الإنسان الفرد وبين الدولة ، هو أمر هام

<sup>(</sup>٩) (أدب الدنيا والدين) ص ١٣٩.

<sup>(</sup>١٠) (الأحكام السلطانية) للماوردي. ص ١٥، ١٦. و(الأحكام السلطانية) لأبي يعلى. ص ١١، ١٢.

وتحديد الحدود التي لكل منهما هو المدخل لبحث سلطات الإمام.. وماذا له ؟ وماذا للأمة ؟؟..

ولقد حدد المعتزلة الفواصل بين اختصاص الفرد واختصاص الدولة تحديدا دقيقًا وابرزوا وجهة نظرهم في هذا الموضوع على نحو يستحق الاعجاب .. فعندهم :

أولا: أن دوافع الإمام وغاياته ، سواء فى أمور الدين أو الدنيا ، يجب أن تحكم بمبدأ أساسى وعام وهو: تحقيق ما يعود بالنفع ، وما يندفع به الضرر.. أى جلب المصالح ودرء المفاسد .. هذا هو المبدأ الاساسى والغاية العامة التى تستهدفها الدولة والإمام ..

ثانيا: أن سائر مجالات النفع العام ، وميادين النشاط التي يتحقق عنها عائد على الجماعة هي من اختصاصات الدولة والإمام . على سبيل الوجوب ، لا الجواز . . . فالدولة مكلفة بالنهوض بمهام تلك المجالات .

ثالثا: إن جلب المنافع ودفع المضار فى الأمور التى تخص الفرد، للفرد أن يسعى فيها وفى تحصيلها ، دون الدولة ، على أن يكون اختصاصه بها مشروطا بأن يكون ذلك السعى «بالوجوه المعقولة» . . وهذا الاختصاص هو على سبيل الجواز لا الوجوب . .

رابعا : إن على الدولة أن تتدخل ، بدلا من الفرد ، للنهوض بالأمور التي هي من اختصاصه كفرد ، إذا عجز عن القيام بها ، أو قام بها على نحو غير كامل . .

خامسا : إن للدولة والإمام ، فوق كل ذلك ، حق التدخل والتداخل في « مواضيع مخصوصة » وأوقات مخصوصة في اللفرد خصوص السعى فيه ..

وهذا التحديد لعلاقة الفرد بالدولة ، ودور كل منها ، وهو التحديد الذي يميل ، كا قلنا ، إلى طابع «الدولة الشمولية» ، يقدم له القاضى عبد الجبار صياغة دقيقة التعبير عندما يقول : «إن الإمام مدفوع ، فيا يتصل بأمر السياسة ، إلى امرين : أحدهما : أمر الدين والآخو : أمر الدنيا . وفي كل واحد منها يلزمه النظر من وجهين : أحدهما : ما يعود بالنفع ، والآخر ، ما يندفع به الضرر . وإنما نصب لهذه الأمور التي ذكرناها ، إذا كانت عائدة على الناس ، لأن ما يخص كل واحد ، من اجتلاب المنفعة ودفع المضرة ، بالوجوه المعقولة ، قد يجوز له السعى فيه ، إلا في مواضع مخصوصة . وانما يراد الإمام لما لم يجز للإنسان السعى فيه ، ولن لا يكمل التصرف في منافعه ومضاره ، ولما يعود النفع والضرر فيه

#### على الكافة دون الأعيان المخصوصة ..» (١١) .

تلك هي الحدود العامة بين ما للفرد ، خاصا به ، وبين ما للدولة والإمام . .

أما المهام التي فوضت الأمة أمر انجازها للإمام ومن يوليه ، أى للدولة وجهازها ، فإنها كثيرة ، تتناسب في الكثرة والاتساع مع «الطابع الشمولى» الذي مال إليه هذا الفكر السياسي .. ومن هذه المهام ما تختص الدولة بتدبيره وانجازه وحدها .. ومنها ما تقوم فيه بدور المدبر مع الاستعانة بالأمة ، لما لهذه المهام من طابع عام لا تستطيع الدولة بجهازها القيام بها وحدها من دون الجمهور ..

#### فهن النوع الأول مهام مثل:

1- القيام على الأحكام اللازمة فى المنازعات والاختلافات بين الرعية. إذ الفصل فى هذه القضايا، والقطع فيها هما من اختصاص الإمام والدولة، لأن فى هذه الأحكام جبرا للبعض على رد حقوق للبعض الآخر، وتنظيا للاشهاد، وتعديلا للشهود، وغير ذلك من الأمور التي لايحق لغير الإمام ودولته التصدى لها.. (١٢).

٢- إقامة الحدود وتنفيذ العقوبات. ولقد منع المعتزلة ان يتولى ذلك أحد غير الإمام وجهاز دولته ، لأن العقوبة إذا كانت حقا لله فالإمام أو من ينيبه هو المتولى لانزالها وإن كانت حقا لفرد أو جماعة من الأمة فانزالها حق الإمام الذى فوضوا إليه هذه المهام .. حتى لقد فرقوا وميزوا بين النهى عن المنكر والمنع منه ، الذى هو واجب عامة المسلمين ، وبين اقامة الحد على مرتكب المنكر ، فأوجبوا الأول على الكل وخصوا الإمام واعوانه بالثانى ، لأن «النهى عن المنكر : هو ما يجرى مجرى المنع منه ، فأما إقامة الحد فجار مجرى الجزاء على المنكر ، وأحد الأمرين يخالف الآخر » وضربوا لذلك مثلا بأن على الإنسان أن يمتنع عن المنكر بأمور أكثر واشد من تلك التي يمنع بها غيره من المنكر ، ومع ذلك فلا يجوز للمرء أن يقيم الحد على نفسه ! ..

واختلفوا مع الذين جعلوا لمالك الرقيق اقامة الحد عليه ، وتأولوا الحديث النبوى الذى جاء فيه أن للرجل إذا زنت أمَّتُه أن يجلدها . . وقالوا : يجب أن يحمل على معنى : «أنه يتوصل إلى

<sup>(</sup>۱۱) (المغني) جـ ۲۰ ق.۱ ص.۹۷ .

<sup>(</sup>١٢) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢ ص ١٦١.

جلدها بأن يحملها إلى الإمام ، كما يقال في الإمام : إنه يجلد ، على سبيل ذلك » .

واستأنسوا لموقفهم هذا بالاجماع على أن شهود اثبات الزنا ، مثلا ، لا يحل لهم أن يقيموا الحد ، مع أنهم هم شرط اقامة هذا الحد . .

كما جعلوا للإمام وحده قتل المرتد .. وقالوا : ان اهدار دم المرتد ، وسقوط القود عمن يقتله ، إذا قتله ، لاينفي ان حق قتله خاص بالإمام ..

ولم يجعلوا لمولى الدم تنفيذ القصاص ، وإنما له المطالبة به ، كما له العفو عنه ، أما استيفاء القود فحق الإمام ، لا يجوز لغيره أن يفعله . .

وميزوا بين ذلك وبين أن يقتل الإنسان من أراد نفسه أو ماله ، لأنه عندئذ يكون دافعا للضرر عن نفسه وماله ، وحتى فى مثل تلك الحالات فإنه لايحل له قتل المعتدى إذا استطاع منعه بما هو دون القتل .

ورأى المعتزلة أن اختصاص الإمام واعوانه باقامة الحدود وتنفيذ العقوبات هو الذى يجعل الإمام حاكما لا مجرد حكم بين الناس ، والقول بغير ذلك يفتح الباب للفوضى عندما تتحول هذه المهام من اختصاص الإمام إلى أمور عامة يمارسها الناس كما يمارسون حقوقهم المشتركة .. (١٣) .

٣- تكوين جهاز الدولة .. فذلك الأمر خاص بالإمام ، وأى وال أو أمير أو حاكم لايكتسب «الشرعية» في ولايته ، فيحق له التصرف، إلا إذا كانت اقامته من قبل الإمام .. ولذلك فإن الولاة والأمراء الذين يوليهم السلطان المتغلب المغتصب للسلطة لا شرعية لولاياتهم ولا لتصرفاتهم وأحكامهم ، حتى لو توفرت فيهم شروط الولاة وجرت تصرفاتهم على مقتضى السنة والقانون .. « لأن ذلك ليس إلا للإمام ، وما يفعله غيره لا يؤثر » ، وإذا مضت في الناس تصرفات ولاة السلطان المتغلب كانت هذه التصرفات مثل مشورة الحكم يتوقف امضاؤها وتنفيذها على رضى طرفي النزاع ، ومن هنا فارقت حكم الحاكم الشرعي المتولى من قبل الإمام ..

وهؤلاء الولاة والحكام الذين يوليهم الإمام ، لهم نفس شرعيته وسلطاته ، فمن كان منهم صاحب ولاية مطلقة كانت له سلطة الإمام المطلقة في ولايته ، ومن كان صاحب ولاية

<sup>(</sup>١٣) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢ ص ١٥٢\_١٥٧.

خاصة فله فيها سلطات الإمام كذلك ، ولهم على الرعية الطاعة في الأحكام .. (١٤) .

أما هذه الولايات التي يختص بها الإمام فهي أربعة أقسام:

القسم الأول : أولئك الولاة الذين تكون ولاياتهم عامة فى الأعمال العامة ، كالوزراء . . والقسم الثانى : الولاة الذين تكون ولاياتهم عامة فى أعمال خاصة ، كحكام الأقاليم . .

والقسم الثالث: الولاة الذين تكون ولاياتهم خاصة في الأعمال العامة ، كقاضي القضاة ، والقائد العام للجيش ..

والقسم الرابع: الولاة الذين تكون ولاياتهم خاصة في الأعمال الخاصة ، وهم الذين يتولون الموظائف المحلية ، كقاضي الإقليم ، وجامع الضرائب فيه (١٥) .

٤ ـ توليه القضاة ، ورعاية أعمالهم .. فليس لغير الإمام ، أو من ينيبه ، تولية القضاة ومثلهم مثل الولاة والحكام لا تحصل الشرعية لولايتهم وتصرفاتهم إلا باستنادها إلى الاختيار الحر من الإمام .. وتقليد القضاء فى الدولة واجب وفرض متعين على الإمام ، لأنه لايصح إلا من قبله ، ولأنه داخل فى عموم ولايته وسلطاته .. (١٦) .

ومع أن القضاة يتولون مناصبهم من قبل الإمام، وتتوقف شرعية احكامهم وقوتها على هذه التولية منه، فإن لهم من الاستقلال والسلطان ما يضمن لمنصبهم واحكامهم اداء مانيط بهم من مهام العدل بين الناس. فالقاضى بعد توليه القضاء، يصبح نائبا عن الأمة مستنابا فى حقوقها، لا نائبا ووكيلا عن الإمام، ومن ثم فإنه لاينعزل بعزل الإمام ولا بموته، بل إن لجهاز القضاء ثباتا مستمدا من استمرار الأمة وسلطتها. « فالخليفة يستنيب القضاة فى حقوق المسلمين، فلم ينعزلوا بموته وتغير حاله ... ولذلك لا يجوز للخليفة أن يعزل القاضى بغير موجب » .. كما يقول الماوردى .. وليس له عزله إلا بموجب يقتضى يغزل القاضى بغير موجب، .. كما يقول الماوردى .. وليس له عزله إلا بموجب يقتضى الاحكام، ولا يكون عزله إلا باجتهاد .. فاذا خالف الإمام ذلك، وعزل القاضى بلا الجهاد وبلا موجب، كان مخالفا للأولى، وهذا العزل يمضى لأنه حكم من أحكام الجهاد وبلا موجب، كان مخالفا للأولى، وهذا العزل يمضى لأنه حكم من أحكام

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢ ص ١٦١، ١٦٢، ١٦٤ و(أدب القاضي) جـ ١ ص: ١٣٩..

<sup>(</sup>١٥) (الأحكام السلطانية) للماوردى . ص ٢١ . و(الأحكام السلطانية) لابي يعلى . ص ١٢ .

<sup>(</sup>١٦) (أدب القاضي) جـ ١ ص ١٣٧.

الإمام\_ إذا لم يخالف نصا أو إجماعا ، وإلا رد العزل واوقف تنفيذه ، رغم أنه حكم السلطة العليا في البلاد (١٧) !.

ويؤكد استقلالية القضاء أنه \_ رغم تولى رجاله أمرهم من قبل الإمام \_ هو جهة الفصل في القضايا التي يكون الإمام طرفا فيها ، لأنه جهاز له من الاستقلال ما يجعله مستنابا في حقوق المسلمين لا في حقوق الإمام .. « فإذا أراد الإمام محاكمة خصم جاز أن يحاكمه إلى قضاته ، لأنهم ولاة في حقوق المسلمين ، وإن صدرت عنه ولاياتهم .. » .. أما إذا أراد أن يجعل النظر في هذه الخصومة إلى من يتولاه من خارج الجهاز القضائي \_ كا يشهد عصرنا في المحاكم الاستثنائية والعسكرية أحياناً فإذا صدر أمر الإمام بتقليد القضاء لذلك المتولى قبل رفع هذا النزاع الذي هو طرف فيه ، مضت جهة التقاضي هذه في نظر القضية والفصل فيها دون أن يكون لخصم الإمام حق الاعتراض عليها ، أما إذا حدث الترافع في النزاع ، ثم انشأ الإمام جهة التقاضي هذه بعد ذلك ، فلا يحق لها الفصل في الخصومة إلى واحد من رعيته جاز ، ثم نظر : فإن قلده خصوص هذا النظر صار قاضيا خاصا قبل الترافع إليه ، فلم يعتبر فيه رضا الخصم ، وان لم يقلده النظر قبل النزافع اعتبر فيه رضا الخصم ، وان لم يقلده النظر قبل الترافع اعتبر فيه رضا الخصم ، وان لم يقلده النظر قبل الترافع اعتبر فيه رضا الخصم .. » (١٨) ، فالمحاكم الخاصة التي يشهدها عصرنا ، والتي تتألف المتزات تصدر بعد وقوع الحدث موضع التجريم ، لخصوم الدولة والإمام \_ حسب رأى المتزاق حدها والاعتراض عليها !؟..

٥ ـ مدخل الإمام فى الشئون المالية والحياة الاقتصادية .. ويمثل هذا الجانب من جوانب سلطات الإمام ومهامه إحدى القضايا التى تدل على نظرة المعتزلة التى اختارت «الطابع الشمولى» للدولة ، كما يقدم نموذجا للتوازن الذى حاولوا اقامته بين حقوق الفرد وحرياته وحقوق المجتمع وحرية الدولة والإمام .. فهو مبحث هام فى موضوعنا هذا من زاوية فلسفته الاجتماعية ودلالاتها ، ومن زاوية تحديد طابع الدولة التى نحا نحوها فكر المعتزلة ..

لقد قرر المعتزلة حق الإمام في التدخل في الأموال الخاصة بالافراد ، سواء بالاضافة لهم

<sup>(</sup>١٧) المصدر السابق. جـ ٢ ص ١٤٢، ٣٩٩.

<sup>(</sup>١٨) المصدر السابق. جـ٢ ص ٤١٦، ٤١٧.

والتمليك اياهم ، أو بالأخذ منهم والازالة عنهم .. وقالوا : « إن للإمام مدخلا في مال أهل التمييز والعقل .. لأنه قد نصب لتدبير خاص وعام في النفوس والأموال ومايتبعها ...» (١٩) . هذا من حيث المبدأ العام والقاعدة الكلية .

وهم يميزون بين نوعين من الأموال:

١ ــ الأموال الظاهرة ، ٢ ــ والأموال الباطنة .. وبين نوعين من التصرف : (١) التدبير.
 (٢) والملكية ..

فالأموال الظاهرة: هي التي تأتى إلى بيت المال وخزانة الدولة ، ثم تحرج منها إلى مصارفها المحددة.. وفي هذه الأموال للإمام مدخل ، فله أن يملك أصحاب الحقوق في هذه الأموال حقوقهم فيها ، بأن يصرف لهم انصبتهم وسهامهم .. كما ان له أن يأخذ من هذه الحقوق والسهام ما للغير فالأرض العشرية أو الحراجية ، مثلا ، هي نموذج لهذه الأموال الظاهرة ، والإمام يأخذ منها العشور أو الحراج ، وهذا هو الأخذ والازالة .. كما أنه يضيف إلى القائمين عليها ويدع لهم ما سوى الحقوق المقررة فيها ، وهذا هو التمليك والاضافة ..

وليس هناك خلاف على أن للإمام هذه الحقوق في هذه الأموال الظاهرة ..

أما الأموال الباطنة: فهى القائمة فى حوزة الأفراد.. وفيا يتعلق بتدبير هذه الأموال والتصرف فيها و « تشغيلها » فيا نسميه « بالدورة الاقتصادية » والتكسب بها فى أنواع المكاسب المختلفة ، لا خلاف على أن ذلك كله حق مصون لاصحابها وحائزيها إذا كانوا: عاقلين ، مميزين ، قادرين على إدارة التصرف الرشيد فى هذه الأموال .. إذ « العاقل المميز هو املك بتدبير نفسه وماله ، فى اجتلاب المنافع إليها ودفع المضار عنها ، فلا مدخل للإمام فى هذا الباب » .

أما إذا فقد الحائز للمال هذه الصفات «كالصبى ، والمجنون ، ومن لاتمييز له اصلا » أو امتنع عليه القيام بهذا النشاط الاقتصادى لمانع يمنعه من ذلك ويحول بينه وبينه ... فإن للإمام مدخلا في حفظ ذلك المال وتشغيله ..

<sup>(</sup>۱۹) (المغنی) جـ ۲۰ ق۲ ص ۱۵۷، ۱۵۸.

هذا عن « تدبير» الأموال الباطنة .. وهو أمر متفق عليه ، ولا خلاف فيه ..

بقيت قضية «الملكية» في هذه الأموال الباطنة، لمن هي؟ الإمام والدولة؟ أم للافراد الحائزين ؟؟.. إذ اختلفوا في هذا الموضوع.. فهنهم من اجراها مجرى الأموال الظاهرة فجعل حق الملكية فيها للإمام والدولة، ومنهم من جعل ملكيتها للحائزين لها.. وبعبارة القاضي عبد الجبار فإنهم «اختلفوا في الأموال الباطنة، فهنهم من يقول: تجرى مجرى الأموال الظاهرة - (فتكون ملكيتها للإمام) - وفيهم من يقول: قد جعل الملك مرتهنا به »، أي بمدبرها وحائزها..

والذين قالوا إنها ملك للحائزين لها اختلفوا فى أصل ملكيتهم لها ومستند هذه الملكية وفى نوعها ، ومداها كذلك .. فقال فريق منهم قولا يجعل من هذه الملكية ملكية «منفعة » لا ملكية «رقبة » ، لأنهم جعلوا الحق فى هذه الأموال للإمام ، وجعلوا الحائز وكيلا فى هذه الأموال عن الإمام .

وبعض من هذا الفريق قال إن مستند هذه الوكالة عن الإمام هو عقد امام سابق، هو عثمان بن عفان الذي اقطع الصوافي والأموال العامة واباح للعرب تملك الأرض المفتوحة بعد أن منع ذلك عمر بن الخطاب .. فتصرف عثمان هو العقد الذي يمثل مستند هذه الوكالة في الأموال الباطنة .. ومنع هذا البعض فسخ هذا العقد ، أي منع تغيير الوكيل ونزع صفة الحيازة عنه وحرمانه من التصرف الحر في حيازته .. لأنه « صار وكيل الإمام بعقد إمام متقدم لانجوز فسخه » .

والبعض الآخر ، من هذا الفريق ، وافق على : أن الحق فى هذه الأموال هو للإمسام وعلى أن للحائز صفة الوكيل عن الإمام فيها .. ولكنه خالف فى تأبيد هذه الوكالة ، وقال : إن « للإمام أن يعزل رب المال ، ويصير عند ذلك هو أحق ، لأن عثان هو الذى جوز ذلك فى ارباب الأموال ، فليس فعله بقضية واجبة على كل الحكام ! .. »

هذا عن الفريق الذي جعل ملكية «الرقبة» في هذه الأموال للإمام.. أما الفريق الثانى فهو الذي قال بأن حيازة هذه الأموال الباطنة إنما هو على سبيل أن ملكية رقبتها للحائزين لا للإمام، فهم يقومون فيها «لا على طريق الوكالة، لأنهم أولى بذلك» من الإمام..

هذا هو رأى المعتزلة في مدخل الإمام والدولة وتدخلها في الأموال: فني الأموال

الظاهرة: الملكية والتصرف للإمام.. وفى الأموال الباطنة: له مزية ومدخل ، يتراوحان بين الملكية ، عند البعض ، وبين الرعاية لضان «التشغيل » بواسطة اصحابها إذا استطاعوا والا فبواسطة الدولة ، عند البعض الآخر.. (٢٠).

فاذا اضفنا إلى ذلك ما قاله المعتزلة عن تفويض الأمة لامامها ، بموجب عقد الإمامة النهوض بعارة البلدان ، صيانة وتجديدا وانشاء ، وذلك باعتاد مصالحها ، وتهذيب سبلها ومسالكها .. (٢١) ، علمنا مقدار ما للإمام من حقوق فى الأموال والاقتصاد ..

تلك تماذج من المهام التي يختص الإمام بمباشرتها ، بنفسه وبجهاز دولته . .

وهناك مهام يختص الإمام بتدبيرها ، لكن ليس وحده ، ولا بجهاز الدولة فقط ، وإنما بواسطة الأمة ككل ، وهي تلك التي يكون تدبير الإمام فيها داخلا في نطاق المسائل التي تعم الأمة ، فلا يتيسر انجازها بجهاز الدولة وحده ، وذلك مثل : الجهاد ضد اعداء الدين المعاندين له ، والغزاة الطامعين في نفس الوطن أو ماله ، وحفظ البلاد « والمحاماة عليها والدفع عنها وعن أهلها .. (٢٢) » .. ففي هذه المهام يجتمع تدبير الإمام والدولة إلى الجهد العام للأمة لتحقيق الغايات المرجوة في تلك الميادين ..

\* \* \*

وقضية أخرى عرض لها المعتزلة فى مبحثهم الحاص بمهام الإمام وسلطاته واختصاصاته وهى التى نسميها فى فكرنا الدستورى المعاصر بقضية «الفصل بين سلطات الدولة الثلاث »: التشريعية ، والتنفيذية ، والقضائية ..

. ولقد أشرنا من قبل إلى ذلك الحق فى الاستقلال الذى تقرر للقضاء ، ونشير هنا إلى أنهم قد قرروا لسلطة التشريع أيضا استقلالا يميزها عن سلطة الإمام ، التى هى فى الاساس سلطة تنفيذ .. ولقد مرت بنا نصوص كثيرة تحدث فيها المعتزلة عن ان الإمام تنصبه الأمة لتنفيذ الأحكام واقامة الحدود .. وليست مهمة التشريع من بين المهام التى تفوضها له الأمة

<sup>(</sup>٢٠) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢. ص ١٥٧\_١٥٩.

<sup>(</sup>٢١) (أدب الدنيا والدين) ص ١٣٩.

<sup>(</sup>۲۲) (المغنی) جـ ۲۰ ق۲ ص ۱۹۳.

بموجب عقد الإمامة ، ولم يذكرها المعتزلة فى الأمور السبعة التى اعطت الأمة إمامها الحق فى تدبيرها ..

صحيح أن شرط الإمام أن يكون مجتهدا ، ولكنه واحد من المجتهدين ، وليس الوحيد في الاجتهاد ، « والتشريع يصدر عن الكتاب والسنة ، أو اجماع الأمة ، أو الاجتهاد ، وهو بهذا مستقل عن الإمام ، بل هو فوقه ، والإمام ملزم ومقيد به . وما الإمامة في الحقيقة الارئاسة السلطة التنفيذية . » (٢٣) . وكما يقول المستشرق جيوم: فإن الإمام «لايملك أية مقدرة على تحوير القانون ، بل هو مضطر إلى تطبيقه بجذافيره . . » (٢٤) .

والقاضى عبد الجبار يحدد الطبيعة التنفيذية لمنصب الإمام فيقول: «إعلم أن الإمام إنما يمتاج إليه لتنفيذ هذه الأحكام الشرعية ، نحو اقامة الحد ، وحفظ البلد ، وسد الثغور وتجييش الحيوش ، والغزو ، وتعديل الشهود ، وما يجرى هذا المجرى .. » (٢٥) ، وهو فكر كان موضع التطبيق في الفترات العادلة من تاريخ الحكم في الدولة العربية الإسلامية عندما التزم بعض الخلفاء حدود المهام المفوضة اليهم ، على نحو ما فعل ، مثلا ، عمر بن عبد العزيز ، الذي يقول فيما يرويه عنه أنس بن مالك : «لست بقاض ، ولكني منفذ ولست بخير من أحد ، ولكني أنقلكم حملا ! . . » (٢٦) .

تلك هي اختصاصات الإمام ، كما رآها المعتزلة ، وهذه هي حدود التفويض الممنوح له من الأمة بموجب «العقد الاجتاعي» ، عقد الإمامة .. فللفرد نطاق وحرية وتدبير ، وهناك محاولة لايجاد توازن بين الطرفين .. ولكن كفة الميزان في هذه المحاولة ، ومن خلال فلسفة المعتزلة في الحكم ، تميل لصالح الإمام والمجتمع و «الدولة الشمولية» ، كما اتضح من النماذج التي اشرنا إليها ، وبخاصة نموذج الأموال والاقتصاد .

als als als

<sup>(</sup>٢٣) (النظريات السياسية الإسلامية) ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢٤) (القانون والمجتمع) ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٢٥) (شرح الأصول الخمسة) ص٧٥٠.

<sup>(</sup>۲۲) (طبقات ابن سعد) جـ٥ ص ۲۷۱.

وبديهى أن سلطات الإمام هذه مرهون ممارسته لها بانتفاء عجزه عن هذه الممارسة ولذلك فليس فى فكر المعتزلة أو غيرهم تحديد لمدة معينة تنتهى بانتهائها ولاية الإمام، فعقد التراضى غير مشروط بمدة زمنية، وانما هو مشروط، ضمنا، بصلاح الإمام وقدرته على المجاز ما هو مفوض إليه من أعال. ولذلك فإن المرض، مثلا، يقدح فى امامته إذا اثر فى الصفات التي يجب توافرها فيه. أما إذا لم يؤثر فى تمكنه من مهامه وقدرته عليها فلا يحول بينه وبين الاستمرار فى الإمامة. فلا نجرج الإمام الصالح القادر عن منصبه إلا الموت أو الأمر الذى يحل محل الموت بالنسبة له كامام، لا كفرد يحيا الحياة بمعناها اللغوى .. ومثل الموت فى ذلك ما يعرض له من : «الجنون، وبطلان الاعضاء والحواس، والخرف والكبر.. إلى غير ذلك ، لأنه فى مثل هذه الأحوال يتعذر عليه القيام بما يختص الإمام، فتصير حياته كموته فى وجوب الاستبدال به، وذلك واجب من جهة العقل ، لا يحتاج فيه فتصير حياته كموته فى وجوب الاستبدال به، وذلك واجب من جهة العقل ، لا يحتاج فيه إلى سمع ، لأن المقصد باقامته إذا كان مما يبطل ويزول بهذه الأمور، فلابد من أن يخرج من

أما إذا عجز الإمام عن النهوض بمهام الإمامة لأسباب خارجة عن ذاته ، مثل أن يغلب عليه البغاة والخوارج أو يقهره الاعداء ، فإن صفة الإمامة وحقوق الإمام لا تزول عنه بذلك القهر ، ولا يصح أن يتخذ الناس لهم إماما جديدا .. « لأن ذلك يجرى مجرى العارض المانع من التصرف » .. ، لأنهم لو اقاموا اماما جديدا مع بقاء القهر والتغلب كان حاله حال الإمام المغلوب ، وإن أقاموه بعد زوال القهر والتغلب كان الأول هو الإمام لبقائه على صفاته وحقوقه في الإمامة ، إذ لا يصح تنصيب إمامين في وقت واحد .. أما تصريف الأمور وتسيير مصالح الناس وأحكامهم في فترة القهر والتغلب ، حال كون الإمام مقهورا ، أو يحبوسا ، أو أسيراً ، مثلا ، فإنها يتمان عن طريق تعيين من ينوب عنه في القيام بذلك ، كنائب عن الإمام وشخصه ، أما إذا كانا عامين للأمة فإن تعيين من ينوب عنه في تسيير أمور الإمامة لن يكون بجديا ، إذ لن يسمح به المتغلبون والأعداء .. والجهة التي تقوم بتعيين النائب هو الإمام المقهور ، إذا استطاع ، فإن عجز ، سواء بالقول أو الكتابة ، كان لأهل الاختيار ان يختاروا من بيهم من ينوب عن الإمام في تسيير أمور الحكم حتى يزول

<sup>(</sup>۲۷) (المغني) جـ ۲۰ ق.۲ ص ۱٦٩.

العارض الذي يمنع من تصرف الإمام..

وعلى حالة القهر هذه قاس بعض المعتزلة وضع البلاد إذا أتى عليها حين من الدهر تعذر فيه فيه نصب الإمام ، لاستمرار الفتن والخروج وتمكن الخارجين ، أو للافتقار إلى من تتوفر فيه صفات الإمامة ، فقالوا : إن «للمسلمين أن يقيموا ، والحال هذه ، حاكها أو أميرا ممن يصلح لذلك ، لأن هذا الحال حال عذر وضرورة ... » (٢٨) .. هذا عن حال الإمام وتصرفه عند حدوث القهر له والتغلب عليه ..

أما حكم المتغلب وتصرفه، فإن المعتزلة ترفضها وترفض اعطاءه اية شرعية مها تكن الطروف فليس هناك مجال لتجويز تصرفاته ، بل الواجب هو منعه من بغيه وتسلطه وابطال ماهو عليه ، وبطلان تصرفاته نابع من استناده فيها إلى أمر باطل وهو البغى والقهر والاستيلاء ..

لكن القضية التى فصل فيها المعتزلة ، بل واختلف البعض منهم مع جمهورهم فيها هى الكلام فى حكم التصرفات التى قام بها المتغلب ، والتى انجزها بالفعل ، رغم عدم جواز ذلك له ومنه ، هل تجزى هذه التصرفات وتبرئ ذمة الناس إذا كانت زكاة جمعها منهم مثلا ، أو قودا وقصاصا انزله بمستحقه ، أو احكاما فصل فيها ؟ وهل يجوز للناس الذين وقعوا تحت تغلبه أن يستعينوا به فى الترافع عنده والاحتكام إليه ؟.. أى أن القضية هى : ماحكم التصرفات الواقعية والفعلية التى تنجزها سلطة المستبد ودولته ؟ وما موقف الناس من جهاز دولة الاستبداد والتغلب ؟

إن بعض متأخرى المعتزلة الذين عاشوا فى زمن أصبح التغلب فيه هو الطابع الغالب على المجتمعات الإسلامية \_ مثل الماوردى (٣٦٤ \_ ٤٥٠ هـ ٩٧٤ \_ ١٠٥٨م) \_ قد مالوا إلى القول بامضاء تصرفات المتغلب ، إذا جرت وفق أحكام الدين ومقتضى العدل ، حتى لاتتوقف مصالح الناس وتفسد حياتهم ، فأدخلوا حالة الضرورة القائمة ، وشبه العامة ، فى الاعتبار ، ولكنهم ظلوا على التزامهم بأن هذه السلطة ليست هى الإمامة وأن صاحبها «متغلب » وليس بامام .. وفى ذلك يقول الماوردى : إنه ينظر فى افعال المستبد المتغلب الذى «يستبد بتنفيذ الأمور» ، من غير تظاهر بمعصية ولا مجاهرة بمشاقة .. فإن كانت

<sup>(</sup>٢٨) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٦٥ ـ ١٦٧. و(الأحكام السلطانية) للماوردي. ص ١٩. ٢٠٠.

جارية على أحكام الدين ومقتضى العدل جاز اقراره عليها ، تنفيذا لها واقرارا لأحكامها لئلا يقف من الأمور الدينية ما يعود بفساد على الأمة . وإن كانت افعاله خارجة عن حكم الدين ومقتضى العدل لم يجز إقراره عليها » .

أى ان الماوردي يجيز امضاء أحكام المستبد المتغلب وتصرفاته بشرطين :

1 \_ أن يكون تغلبه واستبداده بحيث لايلغى كلية سلطة الإمام ومنصب الإمامة ، بل يترك الإمامة والإمام \_ ولو من الناحية الشكلية \_ كهاكان الحال على عهده مع خلافة بغداد بالنسبة للدول التي تغلبت على النواحي \_ وبخاصة البويهيين \_ فلا يجاهر الإمام بالمشاقة والمعاندة ..

٢ ـ أن تجرى الأحكام والتصرفات على قاعدة الدين ومقتضى العدل والانصاف.

أما إذا تخلف هذان الشرطان ، أو احدهما ، فلا شرعية لأحكامه وتصرفاته ، وعلى الإمام أن يسعى لازالة سلطة المتغلب ، « وأن يستنصر من يقبض يده ويزيل تغلبه .. » (٢٩) .

ورأى الماوردى هذا ليس برأى جمهور المعتزلة ، لأنه قد عاش فى عصر غلبت عليه سلطة المستبدين ، حتى لقد عجز هو عن أن يعلن مذهبه فى الاعتزال .. أما جمهور المعتزلة فإنهم يختلفون مع هذا الرأى ، فهم يمنعون إجازة أحكام المتغلب وتصرفاته فى كل مالا يجوز التصرف فيه إلا للإمام .. فليس له ، ولا لمن يستنيهم ، أن يحاكم الناس ويقضى بينهم وليس له أن يحبس الناس حبس عقوبة ، ولا أن يقيم الحدود ، ولا أن يتدخل فى الأموال تدخل الإمام .. فاذا حدث وقام بشىء من ذلك فإن كان مما يمكن تداركه واعادة انجازه كان ما قام به فيه باطلا غير مجزئ ، أما إذا لم يمكن تداركه فإنه يمضى ويكون مجزئا .. فإذا أخذ من أموال الناس بعضها وصرفها فى المصارف التى حددها ، كان ذلك بمثابة الاغتصاب ، وإذا أخذ منهم زكاة أموالهم لم تجز هذه الزكاة إلا إذا ضمن دافعها ، بالتتبع والمراقبة ، وصولها إلى مستحقيها ، وامضاؤها والحكم باجزائها فى تلك الحال نابعان من كون حالها كحال ما إذا كان صاحبها هو الذى أخرجها وصرفها فى مصرفها ، دون المستبد المتغل ..

<sup>(</sup>٢٩) (الأحكام السلطانية) ص ١٩. ٢٠.

أما إذا أقام حدا لا يمكن تداركه ، كأن قطع عضوا مثلا ، أو اعدم للقصاص ، فإن الحد والقصاص يسقطان باقامة المستبد له .. أما إذا كان الحد مما يمكن تداركه واستئنافه كالجلد مثلا ، فإنهم اختلفوا فيه ، فمنهم من يقول : سقط الحد ، لأن الاستيفاء من الظهر قد حصل ، ومن حق الحدود أن تدرأ بالشبهات ، ومنهم من جعل ذلك بمنزلة الضرب الذي يصيب عامة الناس من سلطة الاستبداد ، فوجوده .. في مقام الحد والقصاص ..

وفى الأحكام والترافع والمقاضاة ، منع جمهور المعتزلة من ان يستعين الناس بالبغاة ولم يجيزوا امضاء الأحكام والترافع إليهم إلا إذا كانت الحالات لاتحتاج إلى الاجتهاد ، كأن يكون الحق معلوما ، ولا شبهة فى عدالة البينة ، أو كان هناك اقرار بموضوع النزاع .. فالاستعانة بهم جائز فى الحالات التى يستطيع فيها الإنسان أن يتناول حقه بنفسه ، لانتفاء الحاجة إلى الاجتهاد ، وفى الحالات التى هى موضع اتفاق .. وذلك على شرط ألا يكون فى هذه الحالات ما يجرى محرى الحدود والعقوبة ، لأن ما كان كذلك فغير جائز الاستعانة فيه بالمتغلب بأى حال من الأحوال (٣٠) .. بل لقد منع أكثر المعتزلة من الصلاة خلف العرام الجائر ، جمعة كانت الصلاة أو غير جمعة ، واوجبوا على من صلى خلفه اعادة الصلاة (٢٠) ! المقلود عليه ..

ولقد قالت الزيدية والخوارج بقول المعتزلة هذا، فدعوا إلى الخروج على المتغلبين وازالة سلطتهم ..

أما أهل السنة ، سواء أكانوا من أصحاب الحديث ، أو الأشعرية ، أو الماتريدية – ومعهم فى هذا الموقف الشيعة الإمامية – فإنهم وإن استنكروا الاستبداد والتغلب من حيث المبدأ ، إلا أنهم رجحوا كفة الاعتبارات العملية الداعية إلى امضاء الاحكام واقامة الحدود ، وتصريف الشئون حتى تستمر حياة الناس وتستقيم على نحو ما من الاستقامة رجحوا كفة هذه الاعتبارات العملية ، وطوعهم الواقع الذى سادت فيه ظاهرة التغلب فأقروا المستبدين على السلطة ، وقالوا بشرعية تصرفاتهم ، واستنكروا الخروج عليهم بالثورة والسيف والقتال . قالوا بذلك ، وإن تفاوت مواقف فرقهم وأعلامهم بين التشدد

<sup>(</sup>۳۰) (المغني) جـ ۲۰ ق۲ صـ ۱٦١ ، ١٦١ .

والاعتدال والاستسلام لسلطان المستبدين ..

فأبو يعلى ، من أصحاب الحديث ، يقف نفس موقف الماوردى ، فيجيز اقرار المستبد وامضاء أحكامه ، واعطاءها الشرعية بشروط سبعة :

أحدها: أن يحفظ منصب الإمامة ، فلا يغيرها ولايلغيها.

والثاني : أن يظهر الطاعة للإمام ، دون العناد والمباينة .

والثالث: أن يؤدي موقفه إلى جمع كلمة المسلمين ، لا تفرق كلمتهم.

والرابع : أن تظل عقود الولايات التي عقدها الإمام جائزة ، واحكام قضاته نافذة في هذه الولايات .

والخامس : أن يبرأ المستبد من اغتصاب المال ، أو أخذه بغير حقه . .

والسادس : أن يتم في بلاده استيفاء الحدود بحق ..

والسابع : ان يكون المستبد حافظا للدين ، يأمر بحقوق الله ، ويدعو إلى طاعته من عصى !!

فإذا اكتملت للمستبد هذه الشروط أوجب أبو يعلى على الإمام أن يقلده الولاية ، فإن لم تكتمل الشروط جاز للإمام اظهار تقليده الولاية ، مداراة له واستدعاء لطاعته ، وحسما لمخالفته ومعاندته .. واجتهد الإمام في أن يستنيب من ينهض بالأحكام والحدود (٣٢)

ونفس موقف الماوردى يقفه ابن خلدون كذلك ، بل يستخدم معظم ألفاظه ونفس صياغته .. (٣٤٠ ، مما يزكي القول القائل باستاذية الماوردي لابن خلدون .. (٣٤٠ .

أما ابن حنبل فإنه يدعو المسلمين إلى مبايعة المستبد المتغلب بامرة المؤمنين ، براكان أو فاجرا ، فالعدالة ليست شرطا فى الإمامة عنده ، والخروج على أئمة الجور منكر والايحل – (عنده) – لأحد يؤمن بالله أن يبيت ولا يرى من غلبهم بالسيف إماما ، عادلاكان أو

<sup>(</sup>٣١) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣٢) (الأحكام السلطانية) لابي يعلى. ص ٢١، ٢٢.

<sup>(</sup>٣٣) (المقدمة) ص١٥٣.

<sup>(</sup>٣٤) انظر مقدمة محقق كتاب (أدب الدنيا والدين).

فاجرا ، فهو أمير المؤمنين!».. (٥٠٠). وإذا قام أكثر من مستبد ، وتنازعوا ، وانقسم الناس ، فابن حنبل يدعو أن تكون صلاة الجمعة ــ ومن ثم التأييد ـ «مع من غلب » (٣٦).

والغزالى ، من الأشعرية ، يرى خلع المستبد الذى لم يستكمل شروط الإمامة إذا أمكن عام ذلك دون قتال \_ ولست أدرى كيف يتصور امكان ذلك ، مع استبداده بالقوة والسيف ؟! وإلا فالرأى عنده هو : وجوب طاعته ، والحكم بامامته .. فيقول : « والذى نراه ونقطع : أنه يجب خلعه إن قدر على أن يستبدل عنه من هو موصوف بجميع الشروط من غير اثارة فتنة وتهييج قتال . وإن لم يكن ذلك إلا بتحريك قتل وجبت طاعته وحكم بامامته » ثم يجادل الذين يقولون بعدم شرعية نظام المستبد وبطلان تصرفاته فيقول : أى القولين أحسن ، قول من يقول : إن «القضاة معزولون ، والولايات باطلة ، والانكحة غير منعقدة ، وجميع تصرفات الولاة في اقطار العالم غير نافذة ، وإنما الخلق كلهم مقدمون على الحرام ؟؟ أو أن يقول : الإمامة منعقدة ، والتصرفات والولايات نافذة بحكم الحال والاضطرار ؟؟ .. » وهو يقف مع وجوب طاعته والحكم بامامته ، وكما يقول : « فإن السلطان الظالم الجاهل متى ساعدته الشوكة ، وعسر خلعه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة السلطان الظالم الجاهل متى ساعدته الشوكة ، وعسر خلعه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة السلطان الظالم الجاهل متى ساعدته الشوكة ، وعسر خلعه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة السلطان الظالم الجاهل متى ساعدته الشوكة ، وعسر خلعه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة بطاعة الأمراء ، إذ ورد في الأمر بطاعة الأمراء ، إذ ورد في الأمر بطاعة الأمراء ، إذ ورد في الأمر بطاعة الأمراء ، والمنع من سل اليد عن مساعدتهم ، أوامر وزواجر ! » .

وهو يكتنى من المستبد باقليم من الأقاليم بأن يخطب للخليفة على المنبر ويضع اسمه على السكة ، ويفضل طاعته عن الثورة عليه إذ «كيف نفوت رأس المال في طلب الربح!» (٣٨) ، كما يقول.

ونفس الموقف يقفه ابن جماعة ( ٦٣٩ ـ ٧٧٣هـ ـ ١٢٤١ ـ ١٣٣٣م) عندما يصور الأمركما لوكان غابة تجب الطاعة فيها للأقوى من المستبدين حتى لوكان جاهلا فاسقا فإذا اطاح به جاهل فاسق آخركان هو الامام المطاع .. يقول : إنه «ان خلا الوقت عن

<sup>(</sup>٣٥) (كتاب الإمامة) لابي يعلى. ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣٦) (الأحكام السلطانية) لابي يعلى. ص٦.

<sup>(</sup>٣٧) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٧ ، ١٣٨ .

<sup>(</sup>٣٨) (أحياء علوم الدين) ص ٨٩٣ . ٨٩٤ .

امام، فتصدى لها من هو ليس من أهلها، وقهر الناس بشوكته وجنوده بغير بيعة أو استخلاف، انعقدت بيعته ولزمت طاعته، لينتظم شمل المسلمين وتجتمع كلمتهم، ولا يقدح في ذلك كونه جاهلا أو فاسقا، في الأصح. وإذا انعقدت الإمامة بالشوكة والغلبة لواحد، ثم قام آخر فقهر الأول بشوكته وجنوده انعزل الأول وصار الثاني إماما !.. " (٢٩٠) .. وهو بذلك يطوع الفكر للأوضاع التي سادت في عصر الماليك الذي عاش فيه.. وهذا الفكر هو الذي جعل بعض الفقهاء يقولون: « من يُحكم يطع ! » .. (١٠٠) ..

والتفتازانى يرى أن التغلب والاستبداد الذى ساد فى عصر الأتراك، وإن أخل بأمر الدين، ومنع قيام الإمامة الكاملة، إلا أنه قد حقق بعض النظام فى أمور الدنيا .. (٢١)، كما مر بنا رأى الأشعرى الذى طالب باقرار المستبدين على سلطانهم، وإن كان قد طلب تسميتهم بالملوك بدلا من الخلفاء!.

ولقد اتفقت الشيعة الإمامية مع أهل السنة في موقفهم هذا ، فقالوا : «إن تصرف الغاصب لأمر الأمة إذا كان عن قهر وغلبة ، وسوغت الحال للأمة الامساك عن النكير خوفا وتقية ، يجرى في الشرع مجرى تصرف المحق في باب جواز أخذ الأموال التي بقيت على يده ، ونكاح السبي ، وما شاكل ذلك ، وإن كان هو بذلك الفعل موزورا ومعاقبا .. » (٢٢) .. فهم يبررون للخضوع بالتقية ، ويمنعون الثورة والخروج إلا خلف الإمام الغائب المنتظر عندما يظهر ، وذلك ما جعلهم يتفقون مع أهل السنة ، رغم الاختلافات القائمة بين الفريقين ..

ولقد تكون لهذه المبررات العملية التي ساقها أهل السنة حظوظ من الوجاهة في بعض المواقف والملابسات. ولكن الأمر السلبي الذي أدى إليه هذا الموقف هو أنه: أعطى الشرعية لنظام الاستبداد بالسلطة ولحكم المستبدين ، حتى صار هو القاعدة ، وصار الحضوع له والطاعة لأهله هما الشريعة والقانون ، وأصبح الحديث عن الإمامة بشروطها وصفات القائم بها لا يتجاوز نطاق المباحث الكلامية والفقهية إلى أرض الواقع والتطبيسق

<sup>(</sup>٣٩) (دراسات في حضارة الإسلام) ص ١٨٨ (والنص منقول عن «تحرير الأحكام»، بلا تصرف).

<sup>(</sup>٤٠) (القانون والمجتمع) ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٤١) (شرح العقائد النسفية ) ص ٤٨٤ ، ٤٨٤ .

<sup>(</sup>٤٢) (تلخيص الشافي) جـ1 ق.٢ ص١٥٨.

كما أصبحت الثورة والخروج على ائمة الجور والاستبداد منكرا يوصف اصحابه بالخروج والمروق .. أى أن هذا الفكر المبرر لسلطة الاستبداد واستبداد المتسلطين قد جعل حكم الطغاة هو القاعدة ، ونظام الخلافة الإسلامية الشوروية هو الشذوذ والاستثناء !..

\* \* \*

عندما اشتدت حملة الثائرين على عثان بن عفان ، واتهموه بالضعف الذي بلغ حد ترك خاتمه لكاتبه مروان بن الحكم . كى يكتب إلى عامل مصر أن يقتل القوم الذين ثاروا ، بينا عثان قد وعدهم خيرا ، وحملهم وعودا برفع المظالم التى منها يشكون ، ثم يختم مروان الكتاب بحاتم عثان ، ويرسله على راحلته ومع غلامه .. عند ذلك طلب الثائرون من عثان اعتزال الحلافة ، لأنه ان كان قد علم بنبأ الكتاب فقد فسق ، وان لم يكن يعلم فقد ضعف عن تولى ما فوض له المسلمون من المهام .. فرفض عثان ، وقال قولته الشهيرة : إنى ضعف عن تولى ما فوض له المسلمون من المهام .. فرفض عثان ، وقال قولته الشهيرة : إنى انزع لهم رداء الله الذي كساني ! (٤٠٠) » ، وعند ذلك تسوروا عليه داره وقتلوه ..

منذ ذلك التاريخ ، وتلك الواقعة . نستطيع القول بأنه قد ظهرت في دولة الخلافة ، وفي الفكر الإسلامي نظريتان :

الأولى: ترى أن الإمام، حتى بعد بيعته والعقد له، لا يزال خاضعا لرقابة الأمة وحسابها، ومن ثم فان حقها في عزله والثورة عليه قائم لا تبديل فيه ولا تغيير ولقد كانت هذه هي نظرية الذين طالبوا باعتزال عثان لأمر المؤمنين..

والثانية : ترى أن الخلافة قيص سربل الله به الإمام ، وان الرعية التي اختارت لم يعد من حقها أن تعزل ، وهذه النظرية التي هي اقرب إلى القول « بالحق الإلهي » منها إلى القول « بالحق الطبيعي » هي التي قال بها عثان بن عفان . .

ولذلك فاننا نستطيع القول إن المعتزلة ، وكل الذين دافعوا عن حق الأمة الدائم فى الرقابة على الإمام ، وفى خلعه إذا أحدث أو حدث له ما يوجب الخلع ، كانوا الامتداد الفكرى والعملى لتلك النظرية والموقف اللذين نشآ على عهد عثمان، كما كان خصوم هذا الحق من حقوق الأمة الامتداد لفكر عثمان وموقفه من هذا الموضوع ..

<sup>(</sup>٤٣) (الإمامة والسياسة) جـ ١ ص ٣٧، ٣٣.

ولقد قال المعتزلة بأن خلع الإمام حق من حقوق الأمة ، لأن فلسفة الاختيار الذي يتم من الأمة تقتضى أنه : كما أن لها أن تولى فإن لها أن تعزل وتغير . . فبينما قالت الشيعة : إنه يولًى \_ ( بفتح اللام المشددة ) \_ من قبل الله ، ومن ثم فلا ينعزل . . قالت المعتزلة : « إنه يولًى \_ ( بفتح اللام مشددة ) \_ وينصب كالأمير ، وأن أهل الصلاح والعلم ينصبونه إماما (٢٤) . . وأنه يستند إلى جماعة المسلمين الذين لهم اقامته (٥٠) » . . فيصدر سلطته ، إذاً ، هي الأمة . .

كما اقروا حق الأمة فى الرقابة عليه ، بل وتأديبه والأخذ على يديه ، وذلك ردا على الشيعة الذين أنكروا حق الأمة فى ذلك ، ورداً كذلك على من قال ، من اصحاب الحديث ، قولا يجعل الحضوع المطلق والاستسلام الدائم للإمام هما الموقف الأسلم والسليم.. قال المعتزلة : إن «الإمام يأخذ على يده العلماء والصالحون ، ينهونه على غلطه ، ويردونه عن باطله ، ويذكرونه بما زل عنه ، وإن زاغ عن طريق الحق استبدلوا به ... أما قول من قال : إنه يأخذ على يد غيره ، ولا يؤخذ على يده ، ولايعزل ، فغير مسلم .. » (٢٦) .

ولما منعت الشيعة أن تكون سلطة الأمة أعلى من سلطة الإمام ، في التأديب والعرل وقالوا: إنه هو الذي يحاكم الناس ، فلا يصح اخضاعه لسلطة تحاكمه ، وإلا كان محتاجا لإمام آخر يحاكمه ، وهكذا يحتاج الآخر إلى ثالث . إلخ .. الخ .. قالت المعتزلة : إن حق الأمة في عزل الإمام يجب ألا ينازع ، أما محاكمته فيجب أن يعهد بها إلى الإمام الحديد ، لأن ذنب الإمام إذا بلغ حد الفسق أو استوجب اقامة الحد عليه وجب عزله وكانت محاكمته إلى الإمام الجديد .. (٧٤) ، لأنه «إذا كانت الأمة تقيمه إماماً ليقيم الحدود ، فما الذي يمنع إذا وقع منه ما يوجب الحد أن تقيم إماما سواه ، فيقيم عليه الحد؟ ثم كذلك ابدا يفعل في الأوقات إذا عرض عليه هذا الفعل ، فلا يؤدى ذلك إلى أئمة لا نهاية لهم » (٨٤) ، كما زعمت الشيعة ..

<sup>(</sup>٤٤) (المغني) جـ ٢٠ ق.١ ص٩٣ ، ٩٣ .

<sup>(20)</sup> المصدر السابق جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٤٦) المصدر السابق جـ ٢٠ ق١ ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق. ج ٢٠ ق ١ ص ٥٣.

<sup>(</sup>٤٨) المصدر السابق جر ٢٠ ق ١ ص ٣١٠.

بل لقد مثل المعتزلة حال الإمام إذا وقع منه ما ينافى منصبه ومهامه وشروطه بحال الإمام إذا مات ، فكما أن الموت يجعل منصب الإمام شاغرا ، فكذلك الحدث المخل بمنصب الإمامة يجعل هذا المنصب شاغرا ، مما يستوجب اقامة إمام جديد بعد عزل الإمام السابق .. وذلك عندهم أمر مجمع عليه « لأنه لا خلاف أنه متى ظهر من الإمام ما يوجب خلعه ، أن الواجب على المسلمين اقامة إمام سواه ، وإن ذلك بمنزلة موته ! » (١٤٩) .

هذا عن حق الأمة فى عزل الإمام ، من حيث المبدأ .. أما عن الأسباب التى تجعل هذا الحق للأمة ، أو ، بمعنى أدق ، التى تخرج هذا الحق من دائرة «القوة » إلى دائرة «الفعل » فهى وقوع حدث يستوجب الخلع ، إذ لا عزل إلا بحدث ، ولا يمكن ان يكون العزل متروكا للاهواء ، ولا للافراد ، وإنما هو حق لأهل الاختيار ، ينهض به ممثلوهم ، على نحو ما يحدث فى الاختيار والترشيخ والبيعة والعقد .. هذا ما اتفق عليه كل الذين اعترفوا للأمة بهذا الحق .. فالباقلانى ، من الأشعرية ، يسأل :

« هل تملك الأمة فسخ العقد على الإمام من غير حدث يوجب خلعه ، كما أنها تملك العقد له » ؟

- ويجيب: «لا..» <sup>(١٥)</sup>.

وأبو يعلى ، من أصحاب الحديث ، يقول : « والإمامة إذا انعقدت لم يكن لأحد فسخها من غير أن يكون هناك حادث يوجب الفسخ ..» (٥١) ، كما يقول القاضي عبد الجبار : إن الشرع قد أوجب في الإمام « أنه لا يخلع إلا عن فسق » وهو في ذلك يفارق منصب الإمارة والأمير وغيره من المناصب ، التي يجوز فيها العزل دون فيسق أو حدث فلقد «ثبت بالشرع ، في الإمامة ، أن الخلع والازالة لاتجوزان من غير حدث. وأن خلعه لا يجوز مع السلامة ، لاجماعهم على ذلك » .. أما الدليل الشرعي الذي يقدمه القاضي عبد الجبار ، فهو ما حدث على عهد عثمان ، لأنهم قد انقسموا يومئذ إلى فريقين اثنين : الذين رأوا أنه قد احدث احداثا تستوجب الخلع طالبوا بخلعه ، والذين انكروا احداثه لاحداث تستوجب الخلع الكروا طلب خلعه ، ولم يكن هناك فريق ثالث .. يقول القاضي : «..

<sup>(</sup>٤٩) المصدر السابق جـ ٢٠ ق٢ ص ٤١.

<sup>(</sup>٥٠) (التمهيد) ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٥١) (كتاب الإمامة) لابي يعلى. ص ٢١٣.

لأنهم اختلفوا فى أيام عثمان على قولين ، لا ثالث لها : إما من يقول : إنه احدث ما يوجب خلعه . وإما من يقول : لم يحدث حدثا ، فلا يجوز خلعه . فما خرج من هذين القولين فهو باطل بالاتفاق .. » (٥٢) .

ولقد قلنا: إن خلع الإمام يجب أن يتم بطريق منظم ، كما يتم اختياره وترشيحه والعقد له بطريق منظم ، ورغم ندرة الحديث عن الهيئات والتنظيات الدستورية في الفكر الإسلامي ، واختفائها من الواقع العملي للحياة السياسية التي غلب عليها الاستبداد بالسلطة ، إلا أن المعتزلة يشيرون إلى ضرورة ذلك التنظيم واختصاصه بخلع الإمام ، فيقولون ردا على الشيعة الذين ينكرون مبدأ وقوع الخطأ من الإمام ، ومن ثم ينكرون عزله : « . . . فيجوز في الإمام ان يخطئ ، ويكون هناك من ينهه ويقومه ، وهم الأمة والعلماء الذين بينون له موضع الخطأ ويعدلون به إلى الصواب . ولسنا نعني بذلك اجماع الأمة ، وإنما نبيد فرقة ثمن يقرب منه ، ويحضره من العلماء ، ومن يعرف موضع الغلط والتنبيه عليه ، لأنه لا خلك عندنا يقوم مقام تنبيه الأمة ، لأنه لابد من دليل ظاهر على موضع الخطأ منه . لأنه لا يخلو ما أخطأ فيه من أن يكون من باب الاجتهاد ، فما هذا حاله لايتسب فيه إلى العلماء ، بل يجوز أن يكون مصيبا ، وإن كان مخالفا لغيره من المجتهدين ، وإن كان من باب الادلة فلابد من ان يكون الدليل ظاهرا . فاذا نبهه العلماء صار ذلك تقويما له ، واستدرك على نفسه ، فان لم يفعل خرج عن كونه اماما ، ولزم اقامة غيره .. " (٥٠) ...

فالمطلوب هنا هو: فرقة وجماعة وهيئة قائمة فى العاصمة ، وقريبة من الإمام ، ومن اعضائها: العلماء ، وأهل الخبرة والاختصاص فى المواطن والفروع التى تحدث فيها اخطاء الإمام ، أى «من يعرف موضع الغلط والتنبيه عليه » .. ولهذه الهيئة أن تنظر ، فإن كان الحدث عن اجتهاد ، فلا يجب أن يؤاخذ الإمام ، وإلا فإن لها أن تنبه وتحذر وتنذر ، فإن استجاب استمر على امامته ، وإلا خرج عن كونه إماما ولزم اقامة غيره ..

ولقد اتفق المعتزلة على أن الأحداث التي ينعزل لها الإمام هي التي تبلغ درجة الفسق أو ما يجرى مجرى الفسق ، واستندوا في ذلك إلى اجماع الصحابة ، وقالوا : لقد « ثبت باجماع الصحابة ان الإمام يجب ان يجلع بحدث يجرى مجرى الفسق ، لأنه لا خلاف بين الصحابة

<sup>(</sup>٥٢) (المغني) جـ ٢٠ ق١ ص٥٣٠، ٣٠٦.

<sup>(</sup>٥٣) المصدر السابق. جـ ١٥ ص ٢٥١.

فى ذلك. وأنما اختلفوا فى أمر عثمان: هل أحدث حدثا يوجب خلعه؟ أم لم عدث ؟» (٤٠٠).

وليس ضروريا أن يبلغ فى الفسق حد الكفر ، كما اشترط ذلك نفر من أصحاب الحديث ، لأن ما دون الكفر من الفسق يقدح فى عدالته (٥٥) ، فالنهى عن المنكر ، مشلا واجب عليه ، فإذا ترك النهى عنه كان ذلك فسقا يوجب عزله .. (٥٦) ، وكما يكون الفسق بالذنب الكبير يقترفه بجوارحه كذلك اعتبر المعتزلة أن الاعتقاد الفاسد المجانب لمذهب أهل الحق يعد فسقا ينعزل له الإمام .. (٥٧) .

ولما كان عزل الإمام يتم بواسطة ممثلي الأمة ، فإن هذا العزل يتم بظهور الفسق عليه ومنه ، لا بنفس الفسق إذا كان خفيا مستترا ، لأنه لا سبيل عندئذ إلى طرح قضية عزله على الأمة وممثليها (٥٠٠) . . وفي حال ما إذا ظهر منه الفسق ، ثم تاب منه قبل أن تعزله الأمة وتختار لها إماما جديدا ، فمن المعتزلة من يرى ضرورة امضاء عزله ، ومنهم من يعتبر توبته مررا لاستمراره في الإمامة .. (٥٩) .

ومثل الفسق ، فى وجوب عزل الإمام : النقص فى بدنه ، الذى أيؤثر فى الصفات اللازمة لتمكنه وقدرته على اداء ما فوضت له الأمة من المهام . وهذا النقص كما يكون فى الحواس يكون فى الأعضاء وفى التصرف .. (٦٠٠) .

وكذلك يجب عزل الإمام إذا خرج عن العدل إلى الجور ، لأنه «إن حكم بالحق استديمت امامته ، وإن حكم بالجور انتقض امره ، وتعين خلعه .. » (١٦١) ، لأن المعتزلة يتفقون ، ومعهم غيرهم كثيرون ، على وجوب عزله ، بل والثورة عليه إذا لم يعتزل ..

كذلك قال المعتزلة بخلع الإمام إذا ضعف عن أمر الأمة ، وقالوا إنه حتى الصحابة

<sup>(</sup>٥٤) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق١ ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٥٥) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢ ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٥٦) (شرح نهج البلاغة) جـ٢ ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>۵۷) (المغني) جـ ۲۰ ق۲ ص ۱۷۰٪

<sup>(</sup>۵۸) المصدر السابق. جـ ۲۰ ق۲ ص ۱۷۰.

<sup>(</sup>٥٩) المصدر السابق. جـ ٢٠ ق٢ ص ١٧١.

<sup>(</sup>٦٠) (الأحكام السلطانية) للماوردي . ص ١٧ .

<sup>(</sup>٦١) (شرح بهج البلاغة) جـ ٩ ص ٢٩٤.

الذين لم يقولوا بفسق عثمان ، ومنهم على بن أبى طالب ، ولم يرتبوا القول بعزله على الفسق ، فإنهم قالوا بضعفه «عن تدبير الخلافة ، وان أهله غلبوا عليه ، واستبدوا بالأمر دونه ، فاستعجزه المسلمون ، واستسقطوا رأيه ، فصار حكمه حكم الإمام إذا عمى ، أو أسره العدو ، فانه ينخلع من الإمامة » (٦٢) !

وفى استدلال المعتزلة على مشروعية عزل الأمة لإمامها إذا حدث منه شيء من ذلك استشهدوا ، وهم يردون على الشيعة ، باحدى خطب على بن أبى طالب فى أهل العراق عندما قال : « ... وليس يجب انكار امامة من عقدت له الإمامة ، إلا : أن يجور فى حكم ، أو يعطل حدا ، أو يضعف عن القيام بها .. » (٦٣) .

فهو هنا يذكر من الأسباب الموجبة لعزل الإمام عن الإمامة : الجور ، وتعطيل الحدود والضعف عن النهوض بما فوضت له الأمة من أمورها .. وهو ما قالت به المعتزلة ، وانكرته الشيعة في قضية عزل الإمام ..

وعلى حين اتفقت كلمة المعتزلة في هذه القضية فإن أهل السنة ، من الأشعرية وأصحاب الحديث قد اختلفوا فيها .. فالايجي ، في (المواقف) والجرجاني في شرحها يقولان بخلعه وعزله من قبل الأمة إذا حدث منه «ما يوجب اختلال أحوال المسلمين وانتكاس أمور الدين ، كما كان لهم نصبه واقامته لانتظامها واعلائها .. » ، وفي حالة ما إذا كان خلعه لا يتيسر إلا بفتنة \_ ( ثورة ) \_ وقتال اختار الناس ادني الضررين ، فان كان ضرر الفتال أخف من ضرر بقائه اختاروا خلعه بالقتال ، وإلا تحملوه مخافة المضرر الأشد .. (١٠٠) ، والبغدادي يقف مع حق الأمة في عزله ، وكما أن الزيغ عن العدل يوجب عزل الولاة والعال والقضاة ، فهو كمثلهم .. (١٠٠) . وبذلك يقول الجويني أيضا .. (١٦٠) ، وهو مذهب ابن حزم ، من الظاهرية ، الذي يقول : إن على الإمام أن يحكم بالكتاب والسنة « فإن زاغ عن شيء منها منع من ذلك ، واقيم عليه الحد والحق ، فإن لم يؤمن اذاه

<sup>(</sup>٦٢) المصدر السابق. ج ٩ ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٦٣) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ١ ص ٢٨٢ ، ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٦٤) (شرح المواقف) مجلد ٣ ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٦٥) (أصول الدين) للبغدادي. ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٦٦) (كتاب الإرشاد) ص ٤٢٥، ٢٦٦.

إلا بخلعه خلع وولى غيره منهم .. (٦٧) ، فهو يضيف إلى الحالات التي يخلع فيها الإمام ، غير الفسق .. النخ .. ما إذا خيف منه الأذى ، ولم تأمن الأمة اذاه إلا بخلعه .. كما قال الشافعى بعزله للفسق والجور ، لأن الفاسق ليس من أهل الولاية ، فكيف ينظر لغيره إذا كان لاينظر لنفسه ؟! (٦٨) .

أما الذين انكروا خلعه ، فيشير الباقلاني إلى مذهبهم بقوله : « وقال الجمهور من أهل الاثبات \_ (الصفاتية والمشبهة ) \_ وأصحاب الحديث : لا ينخلع بهذه الأمور \_ (الفسق والظلم وتعطيل الحدود ) \_ ولا يجب الخروج عليه ، بل يجب وعظه وتخويفه وترك طاعته في شيء مما يدعو إليه من معاصى الله .. » كما يقول : « وعند اصحابنا أن حدوث الفسق في الإمام ، بعد العقد له ، لا يوجب خلعه ، وإن كان مما لو حدث فيه عند ابتداء العقد لبطل العقد له ووجب العدول عنه .. » (197) .

فالفسق الظاهر ، والظلم ، وغصب الأموال ، وتناول الناس بالضرب والأذى ، وتناول النفوس المحرمة ، وتضييع الحقوق ، وتعطيل الحدود ، لا يوجب خلع هذا الإمام الذي يأتى كل ذلك ، عند هؤلاء .. بل يقولون بوعظه ، ويترك طاعته في «شيء» مما يدعو إليه من معاصى الله .. أى انهم يبيحون طاعته في «شيء» من المعاصى ، وترك طاعته في «شيء» منها ؟!..

ويذهب النسق ، من الماتريدية ، هذا المذهب ، ومعه التفتازانى ، شارح عقائده ولكنها يمعنان فى الغرابة عندما يعلمانه بشيوع الجور والفسق فى البلاد بعد الخلفاء الراشدين في قولان : « .. ولا ينعزل الإمام بالفسق : أى بالخروج عن طاعة الله تعالى ، والجور : أى الظلم على عباد الله تعالى ، لأنه قد ظهر الفسق وانتشر الجور من الأئمة والأمراء بعد الخلفاء الراشدين ، والسلف كانوا ينقادون لهم ، ويقيمون الجمع والاعياد باذنهم ، ولا يرون الخروج عليهم (٧٠) » . فيتجاهلان اجماع سلف الأمة على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن

<sup>(</sup>٦٨) (شرح العقائد النسفية) ص ٤٨٨.

<sup>(</sup>٦٩) (التمهيد) ص ١٨٦. ١٨٧.

<sup>(</sup>٧٠) (شرح العقائد النسفية) ص ٤٨٨.

المنكر، ومذهب أغلب هؤلاء السلف في وجوب الخروج والسيف لتحقيق هذه الغاية الشريفة.

ويذهب هذا المذهب نفر آخرون من أهل السنة ، ولكنهم يمعنون فى نوع آخر من الاغراب ، عندما يتجاهلون قول من قال منهم بعزل الإمام بالفسق والجور ، أو يهونون من رأى هذا الفريق ، فيقول النووى ( ٦٣١ ـ ٢٧٦هـ ١٢٣٣ ـ ١٢٧٧م ) : «واجمع أهل السنة أنه لاينعزل السلطان بالفسق ، وأما الوجه المذكور فى كتب الفقه لبعض اصحابنا أنه ينعزل ـ وحكى عن المعتزلة أيضا ـ فعلط من قائله ، مخالف للاجماع .. وسبب عدم انعزاله وتحريم الحروج عليه ما يترتب على ذلك من الفتن واراقة الدماء وفساد ذات البين ، فتكون المفسدة فى عزله أكثر منها فى بقائه .. » وينقل النووى عن القاضى عياض ( ٢٧٦ ـ ٤٤٥هـ المفسدة فى عزله أكثر منها فى بقائه .. » وينقل النووى عن القاضى عياض ( ٢٧٦ ـ ٤٤٥هـ ينعزل بالفسق والظلم وتعطيل الحقوق ، ولا يخلع ، ولا يجوز الخروج عليه بذلك ، بل يجب وعظه وتخويفه ، للأحاديث الواردة فى ذلك » ..

ويحاول أصحاب هذا المذهب، مذهب الاجماع على الخضوع والطاعة لأئمة الجور الفسقة الظلمة ، يحاولون تفادى حجة من احتج بجروج الحسين وابن الزبير وأهل المدينة على بنى أمية ، وخروج «جماعة عظيمة من التابعين والصدر الأول على الحجاج مع ابن الأشعث » فيقولون : إن هذا الخروج على الحجاج لم يكن لمجرد الفسق ، بل لتغيير الشرع ومظاهرة الكفر .. ولكنهم لم يقولوا : هل كان ذلك هو حال يزيد وعبد الملك بن مروان اللذين خرج عليها الحسين وابن الزبير ؟! .. كما يسلكون للخروج من هذا الحرج سبيلا آخر عندما يزعمون أن الاجماع على عدم العزل والخروج ، قد تم بعد ذلك العصر الذي خرج فيه : الحسين ، وابن الزبير وابن الأشعث مع أهل الصدر الأول والتابعين !! (١٧) .

وإلى مذهب هذا الفريق من الأشعرية والماتريدية ذهب أصحاب الحديث، الذين انكروا عزل الإمام بالجور أو الفسق ، سواء أكان فسق جارحة أم فسق اعتقاد .. « لأن فسقه لا يخرجه عن الملة ، ولا يمنعه من النظر فيا نصب له ، فلا يجب خلعه سواء أكان الفسق متعلقا بأفعال الحوارح ، وهو ارتكاب المحظورات .. كأخذ الأموال ، وضرب

<sup>(</sup>۷۱) (شرح النووی) علی (صحیح مسلم) جـ ۲ ص ۲۲۹.

الأبشار ، وتناول النفوس المحرمة ، وتضييع الحقوق ، وتعطيل الحدود ، وشرب الخمسور ونحو ذلك ... أو كان متعلقا بالاعتقاد ، وهو المتأول لشبهة تعرض يذهب فيها إلى خلاف الحق ..».

ومن عجب أن أصحاب هذا المذهب يوجبون عزل الإمام إذا ضعف بصره (٧٢) ، ولا يوجبون عزله إذا جرحت عدالته ففسق وفجر ، وذهب في الناس مذهب الجور والظلم والاستبداد!؟..

وغنى عن التعليق أن هذا المذهب ... كما يبدو صراحة من تعليل التفتازانى أن الجور والفسق قد عا بعد عهد الخلفاء الراشدين ... مستمد من الواقع الظالم والظلم الذى ساد فى فترات معينة ومواطن محددة فى التاريخ السياسي للعرب والمسلمين ، وليس مستمدا من روح الإسلام وتعاليمه .. فيظل المعتزلة ، ومن وافقهم ، فرسان الدفاع عن الفكر الإسلامي النقى في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عندما يوجبون عزل الإمام بالفسق ، والجور ، والضعف عن القيام بأمر المسلمين ..

أما عن استخدام القوة ، وبخاصة القوة المسلحة كسبيل لعزل الإمام الفاسق والجائر ... وهي القضية التي كانوا يسمونها : « السيف » .. فإن الخلاف من حولها يماثل الخلاف على خلع هذا الإمام وعزله .. والاشعرى يلخص مقالات الإسلاميين في هذه القضية على هذا النحو :

#### ١ ــ مقالة المعتزلة والزيدية والخوارج وكثير من المرجئة :

التى أوجبت استخدام السيف فى عزل الإمام والثورة عليه ، عند حدوث الأحداث بشرط التمكن من الثورة التى تزيل البغى وأهله ، وتقيم النظام الحق . ولقد استدلوا على مقالتهم فى السيف بقول الله سبحانه : ( وتعاونوا على البر والتقوى ) (٧٣) ، وقوله : ( فقاتلوا التى تبغى حتى تفيء إلى أمر الله ) (٤٤) . وقول الله لابراهيم عندما سأله عن مكان ذريته من ولاية الأمر : (لاينال عهدى الظالمين ) (٧٠) . . (٧٦) . .

<sup>(</sup>٧٣) ألمائدة : ٢ .

<sup>(</sup>٧٤) الحجرات: ٩.

<sup>(</sup>٧٥) البقرة : ١٧٤ .

<sup>(</sup>٧٦) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٤٠.

والمعتزلة يوجبون الخروج على ائمة الجور ، بل ويرون نصرة الخارجين عليهم «وإن كانوا ضالين في عقيدة اعتقدوها بشبهة دينية دخلت عليهم » لأن الضال بشبهة اعدل واقرب إلى الحق من الفاسق المتغلب بغير شبهة ، ولذلك فهم يرون نصرة الخوارج على معاوية ، لأنهم كانوا ملتزمين بالدين بيما لم يظهر على معاوية مثل ذلك ( $^{(VV)}$  .. واشترط أبو بكر الأصم أن يكون الخروج مع إمام عادل قد عقد الثوار له البيعة كي يقودهم في الخروج ..  $^{(NV)}$  . والقاضي عبد الحبار يعبر عن رأى المعتزلة هذا ، ويربطه بتراث المسلمين في الثورة على أئمة الحور ، فيقول :

« وما يحل لمسلم أن يخلى أئمة الضلالة وولاة الجور إذا وجد اعوانا ، وغلب فى ظنه أنه يتمكن من منعهم من الجور ، كما فعل الحسن والحسين ، وكما فعل القراء حين أعانوا ابن الأشعث فى الخروج على عبد الملك بن مروان ، وكما فعل أهل المدينة فى وقعة الحرة ، وكما فعل أهل مكة مع ابن الزبير حين مات معاوية ، وكما فعل عمر بن عبد العزيز ، وكما فعل يزيد بن الوليد بن عبد الملك ، فيما انكروه من المنكر .. (٧٩) .

والزيدية بأجمعها قالت بقول المعتزلة هذا ، واشترطوا فى الثائرين أن يبلغ عددهم عدد أهل بدر ، ثلثائة وبضعة عشر ثائرا ، ولقد طبقوا مقالتهم هذه عمليا ، فبدأت فرقتهم بثورة زيد بن على بالكوفة ، ثم ابنه يحيى بن زيد بخراسان (^\) ، واستمرت ثوراتهم حتى لقد جعلوا من الخروج واشهار السيف البديل عن العقد بالنسبة للإمام ..

وذهبت الخوارج كلها ، كذلك ، هذا المذهب ، فقالوا بوجوب « ازالة أئمة الجور ومنعهم أن يكونوا أئمة ، بأى شيء قدروا عليه ، بالسيف أو بغير السيف . . » (٨١) .

وعند الحوارج أن الحروج يجب إذا بلغ المنكرون على أئمة الجور اربعين رجلا ، وهذا هو حد «الشراة» ، وعليهم الحروج : «حتى يموتوا أو يظهر دين الله ويخمد الكفر والجور ..» ولا يحل لهم المقام إلا إذا نقص عددهم عن ثلاثة رجال .. فإن نقصوا عن الثلاثة قعدوا وكتموا عقيدتهم ، وكانوا على مسلك «الكتمان»، إذ مسالك الدين عندهم أربعة :

<sup>(</sup>۷۷) (شرح نهج البلاغة) جـ ٥ ص ٧٨ ، ٧٩ .

<sup>(</sup>۷۸) (مقالات الإسلاميين) جـ ۲ ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٧٩) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٧٤، ٥٧٠.

<sup>(</sup>٨٠) المصدر السابق . جـ ١ ص ١٥٠ . و(ثورة زيد بن على) ص ١٣٦ ، ١٤٩ ، ١٥٠ ، ١٧٢ ، ١٧٣ .

<sup>(</sup>٨١) (مقالات الإسلاميين) جـ١ ص ٢٠٤.

الظهور: وهو قيام دولتهم ونظامهم تحت قيادة إمام الظهور.. والدفاع: وهو التصدى للمجوم الأعداء، تحت قيادة إمام الدفاع، كما حدث يوم النهروان عندما قادهم عبد الله بن وهب الراسي ضد جيش على بن أبي طالب. والشراة \_ وذكرنا معناه \_ وأخيراً: الكتان.. (٨٢).

#### ٢ ـ مقالة الشيعة ، من غير الزيدية :

وهم يرفضون استخدام السيف، بل والخروج أصلاً إلا مع إمامهم الغائب المنتظر عندما يظهر (٨٣) ..

#### ٣\_ مقالة أصحاب الحديث وأهل السنة:

الذين انكروا الخروج بالسيف على أئمة الجور ، حتى لو قتل هؤلاء «الأئمة » الرجال واسترقوا الذرية وسبوها!، وقالوا بإمامة الفاجر والفاسق!! (٨٤٠).

هذه هي مقالات فرق الإسلام في السيف ، أي في الثورة والخروج المسلح على أئمة الجور والفسق والفساد ..

왕 왕 왕

وقضية أخرى قد ارتبطت فى الفكر الإسلامى بقبول فكرة الثورة أو رفضها ، وجودا وعدما .. تلك هى قضية «المهدى المنتظر « ، الذى سيأتى كى يملأ الأرض عدلا بعد أن ملئت جورا ..

ومعلوم ومشهور أن هذه الفكرة هي اقدم في التراث الإنساني من ظهور الإسلام وظهور الخلاف على الإمامة بين أهله .. فلقد عرفها الفرس .. بل وقامت على أساسها عقيدة «المسيح والمخلص» في التراث الديني للعبرانيين ..

والجانب الذي نريد أن نشير إليه هنا من فكرة «المهدى والمهدوية» هو أن الطابع المثالى الذي صورت به قصة المهدى وظهوره ، والعدل المطلق الذي سيتحقق على يديه ، قد كانا

<sup>(</sup>٨٢) (مقدمة التوحيد وشروحها) ص ٥٠ـ٥٥.

<sup>(</sup>۸۳) (مقالات الإسلاميين) جـ۲ ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٨٤) المصدر السابق. جـ١ ص ٣٤٨، جـ٢ ص ١٤٠.

رد فعل للظلم والجور اللذين استشريا في تلك المجتمعات، فكانت «المهدوية» حلم الإنسان المقهور في مجتمع سدت فيه سبل العدل والانصاف.. ولما عجز هذا الإنسان عن تحقيق حلمه في العدل على أرض الواقع، تعلق بهذا الحلم الذي سيحققه ذلك المنتظر في يوم من الأيام.. ولذلك انتشرت فكرة «المهدى والمهدوية» في صفوف الفرق التي رفضت الخروج على أئمة الجور، وعارضت استخدام النورة والسلاح كسبيل لتغيير المظالم التي يئن منها الناس.. لقد استبدلت هذه الفرق الحلم المثالي بالنورة التي رفضتها، على حين لم تنتشر تلك الفكرة المثالية في صفوف الفرق التي مارست محاولات التغيير وسعت سعيا عمليا لاستبدال المظالم بقدر من العدل ييسر الحياة للإنسان..

فالخوارج، والزيدية، لم يعيروا التفاتا لهذه العقيدة، لأن أئمتهم الذين شهروا سيوفهم وقاتلوا هم المهديين الحقيقيين، بينما انتظر الآخرون مخلصيهم، ولا يزالون حتى الآن ينتظرون!. وكذلك لم يكن لهذه العقيدة شأن يذكر فى فكر المعتزلة وحركتهم.. أما الشيعة الاثنا عشرية، وأولئك الذين حرموا الخروج ورفضوا السيف من أهل السنة، فإن قعودهم عن استخدام سبيل الثورة فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر جعلهم يحولون طاقات السعى إلى العدل عندهم من ميدان الواقع والتطبيق إلى ميدان الحلم والوهم والخيال.. (١٥٠).

بل لقد تعدت هذه الظاهرة نطاق الفرق إلى مجال القبائل العربية التى استبعدتها العصبية القرشية عن ميدان السلطة وميزات الحكم ومغائمه .. فالقحطانيون ينتظرون «القحطانى المنتظر»، والمضريون ينتظرون «النيمى»، وكلب تنتظر «الكلبي» (٢٦) .. الخ .. الخ .. الخ .. الخ بميعا قد استبعدهم النسابون من القرشية فأغلقوا أمامهم الطريق إلى الحلافة نظريا ، كما استبعدهم الأمويون فأغلقوا طريق الحكم في وجوههم عمليا .. فصعدوا احساسهم بالظلم والقهر والاحباط في شكل هذه العقيدة المثالية التي شاعت في صفوفهم في ذلك الحين ..

بل إن هناك فرقا بعينها تراوحت عقيدتها في «المهدى» وتغيرت بتغير موقفها من الثورة وسل السيف ضد أثمة الجور .. فالكيسانية ، على عهد محمد بن الحنفية ، ثارت بقيادة المختار الثقفي ، وفي ذلك العهد كان ابن الحنفية ينكر فكرة المهدى ، ويرفض تلقيبه

<sup>(</sup>٨٥) (نظرية الإمامة عند الشيعة الاثنى عشرية) ص ٤٠٤ . ٤٠٥ . ٤١٧ .

<sup>(</sup>٨٦) (السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات) ص ١٢١ . ١٢٢ .

بالمهدى ، بالمعنى المثالى الذى يتحدث عن المخلص المنتظر ، فلقد قال عندما سلم عليه البعض بقولهم : سلام عليك يا مهدى : «أجل أنا مهدى ، اهدى إلى الرشد والخير أسمى اسم نبى الله ، وكنيتى كنية نبى الله . فاذا سلم احدكم فليقل : سلام عليك يا محمد السلام عليك يأبا القاسم (٧٠٠) » . فهو يطلب منهم ألا يسلموا عليه باسم المهدى ، ويغلق الباب أمام هذه العقيدة كي لاتنتشر في الكيسانية ..

وعندما فشلت ثورة المختار ، ومات ابن الحنفية ، وساد الاحباط واليأس فى الكيسانية كغيرها من فرق الشيعة التى اتخذت الإمامة إمامة دينية ، ورفضت الثورة والخروج ، عند ذلك سادت عقيدة «المهدى والمهدوية » فى الكيسانية ، وقالوا : إن مهديهم هو محمد بن الحنفية ، وأنه حى لم يمت ، فى جبل رضوى ، سيعود ليملأ الأرض عدلا بعد أن ملئت جورا .. وقرأنا أبيات كُثير التى تقول :

أخو الاحبار في الحقب الخوالي أمين الله يـلطف في السؤال وساءل عن بني وكيف حالي (٨٨) هو المهدى خبرنساه كسعب أقسر الله عسينى اذ دعسانى واثنى فى هواى عسلىّ خيرا

أما الذين قبضوا على زمام السلطة واستأثروا بالخلافة ، فإنهم سخروا من هذه العقيئة واصحابها ، ورأوا أن المهدى هو من بيده السلطة وتحت إمرته الجيوش . وعن هذا الموقف يعبر على بن الجهم ، شاعر المتوكل العباسي ، عندما يقول :

ورافضة تقول: بشِعب رضوى إمام. خاب ذلك من إمام! إمام من له عشرون ألفا من الأتراك مشرعة السهام؟! (٨٩)

هكذا تفاوت الموقف من عقيدة «المهدى » بتفاوت الموقع من السلطة والموقف من هذه السلطة أيضا :

الدين استأثروا بها سخروا من هذه العقيدة واصحابها ، ورأوا أن القوة في الدولة
 والجيش لا في هذا الحلم العقيم .

<sup>(</sup>۸۷) (طبقات ابن سعد) جـ ٥ ص ٦٨ . ٦٩

<sup>(</sup>٨٨) (مروج الذهب) جـ ٢ ص ٦٦.

<sup>(</sup>۸۹) (الأغاني) جـ ١٠ ص ٣٦٦٩.

- والذين اعتنقوا عقيدة الثورة والخروج على أئمة الجور رأوا فى ثوراتهم وقادتهم السبيل الوحيد والمعقول للخلاص ، فرفضوا ذلك الحلم أيضا . .
- أما الذين أصابهم الظلم والاضطهاد، وفي ذات الوقت نكصوا عن طريق الثورة والحروج المسلح لتغيير واقعهم، فإنهم تعلقوا بهذا الوهم، وعلقوا آمالهم في الحلاص على «المهدى» وعقيدة «المهدوية»، وقالوا: «إن طبيعة الوضع الفاسد في البشر البالغة الغاية في الفساد والظلم .. تقتضى انتظار هذا المصلح (المهدى) لانقاذ العالم مما هو فيه » .. (٩٠٠)، وذلك بدلا من ان يقولوا: إن طبيعة هذا الوضع الفاسد تقتضى الثورة عليه لتغييره واستبداله بوضع اقرب إلى العدل والانصاف.

والأمر الذى يؤكد أن النكوص عن طريق الثورة ، والخوف من مخاطرها هو الذى دفع هذا الفريق إلى ذلك الموقف هو ما عللوا به فكرة غيبة «المهدى» ، وأسبابها ، فهم يجيبون عن سؤال : «ما السبب المانع من ظهوره ؟ والمقتضى لغيبته ؟؟». بقولهم : « يجب أن يكون السبب في ذلك هو الخوف على النفس ، لأن ما دون النفس من الآلام يتحمله الإمام ، ولا يترك الظهور لاجله ..» (٩١) .

فالفارق بين هذا الموقف الذى يخشى صاحبه على نفسه ، وبين موقف الخوارج فى ثورتهم المتصلة ، والزيدية فى خروجهم المتكرر ، والمعتزلة فى الثورات التى سنتحدث عنها بعد قليل ... هو الفارق بين الذين سلوا السيف كى يغيروا الواقع ، دون وجل من الموت أو رهبة من الحرب ، وبين الذين حولوا الإمامة إلى عقيدة روحية ، وعلقوا الآمال فى التغيير على عقيدة المهدى وظهوره عندما يأذن الله له بذلك الظهور!..

<sup>(</sup>٩٠) (عقائد الإمامية) ص ٧٨.

<sup>(</sup>٩١) (تلخيص الشافى) جـ ١ ص ٩٠ ، ٩١.

## الفصل الثاني حقبة المعارضة لبني أمية

يخطئ البعض عندما يعتقد أن المعتزلة كانت فرقة دينية وفلسفية أكثر منها سياسية ، ولقد شاع هذا الخطأ حتى أصبح القارئ الذي يقرأ عن أصل « الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » يظن أن ذلك أمر يتعلق بالموعظة الحسنة والدفع بالتي هي أحسن في ميدان الاخلاق الفرديسة أو الاجتماعية على أكثر التقديرات تعميما .. وان أصل « المنزلة بين المنزلتين » هو جزء من جدل عقيم يجب أن يوضع حيث توضع آثار العصور القديمة ، وليس فيه ما يستحق الاستلهام والاستيحاء .. وان أصل « العدل » والقول بالاختيار ، وان كان هاما فيما يتعلق بالحرية ، إلا أنه قد اقتصر في البحث والتناول على حرية الفرد ازاء خالقه ، وسلطان الخالق على الناس دون ان تمتد ابعاد هذا المبحث لتشمل المجتمع بما فيه من علاقات متعددة الميادين والمجالات ..

وهذا الخطأ الشائع ليس وقفا على المثقفين غير المتخصصين فى الدراسات والعلوم الإسلامية ، بل لقد اصاب بعض الدراسات الهامة التى ظهرت فى هذا الميدان .. فعندما تقرأمثلا : «إن المعتزلة ينبغى أن ينظر إليهم \_ أولا \_ على أنهم فرقة دينية فلسفية ، ثم سياسية بعد ذلك » وإن مراجعة اصولهم الخمسة تجعلنا لانجد منها « ما يمكن أن يعتبر مبدأ سياسيا إلا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر » ، ومع ذلك فإن هذا الأصل ليس سياسيا تماما ، لأنهم تناولوه وقالوا به باعتباره « جزءا من الإيمان » ، كما أن « بحث مرتكب الكبيرة \_ ( المنزلة بين المنزلتين ) \_ لم يبدأ لذاته ، وإنما كان فرعا عن البحث فى حقيقة الإيمان .. » .

عندما نقرأ ذلك نقول : إن هذا الخطأ الشائع قد اصاب مثل هذه الدراسة ، ولن يشفع لها أن تقول ، بعد تجريد أصول المعتزلة من الطابع السياسي ، والحكم بأن هذه الفرقة « دينية »

أولا ، ثم سياسية بعد ذلك ، لن يشفع لهذا الخطأ القول بأن «المعتزلة قد ابدوا آراءهم السياسية فى أكثر المسائل التي كانت موضع بحث فى هذا العصر ، واشتركوا أيضاً فى السياسة العملية ، فكان أثرهم اذن فى ناحيتى السياسة النظرية والعملية أثراً خطيرا ... (٩٢) .

ولقد كان باستطاعتنا أن نحيل في نقض هذا الخطأ على ما قدمناه في القسم الأول من هذه الدراسة عن المعتزلة ، ونشأتهم السياسية ، وأن يسهم في تبديد هذا الوهم ، ماثبت في هذا البحث ، من أن نشأة كل الفرق الهامة في الإسلام إنما كانت نشأة سياسية ، وان السياسة . والإمامة بالذات ، هي التي فرقت المسلمين فرقا ، ووحدت الجاعات والأفراد في فرقة أو مذهب متحد ، وان المسائل الدينية المحضة لم تكن سببا في نشأة فرقة من الفرق الاساسية في يوم من الأيام ، فقضية «التشبيه والتنزيه » . رغم أهميتها وحساسيتها ، لتعلقها بتصور الناس لذات الههم ، لم تفرق المسلمين كما فرقتهم الإمامة .. بل وجدنا في صفوف الشيعة «مجسمة » و «منزهة » ، جمعهم مذهب واحد في الإمامة . ولم يفرق بينهم التشبيه والتنزيه ، حتى كان هشام بن الحكم رأس المجسمة ، وإمامه جعفر الصادق من المنزهين .. ووجدنا في صفوف الخوارج اغلبية تقول بالاختيار ، واقلية لاتقول به ، ولكن جمعهم مذهب واحد في الامامة والسياسة والخروج على أئمة الجور والفساد ..

فلقد كانت السياسة ، إذن ، والإمامة بوجه أخص ، هي المحك الذي ولد شرارات الفرق والمذاهب في الإسلام ، ولقد ثبت من اشاراتنا إلى أصول المعتزلة الخمسة في القسم الأول من هذه الدراسة الطبيعة السياسية في هذه الأصول ، والعامل السياسي في نشأتها وتبلورها وتطورها ..

كما أن الأبواب والفصول التي عرضنا فيها نظرية الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله عند المعتزلة ، مقارنة بها عند الفرق الأخرى ، تثبت دور العامل السياسي في نشأة هذا الفكر وتجعل لـه دورا أساسيا ، وليس ثانويا أو تابعا ، كما توحى الأفكار الخاطئة التي شاعت في هذا الموضوع .

وكما قدمنا ، فلقد كان باستطاعتنا ان نحيل فى نقض هذا الخطأ على ما قدمناه فى هذا البحث . . وكان ذلك كافيا فى تصحيح التصور لدور المعتزلة فى الفكر السياسي الإسلامي . .

<sup>(</sup>٩٢) (النظريات السياسية) الإسلامية) ص ٦٥.

ولكننا لو وقفنا عند هذا لكان كافيا في ابراز دور المعتزلة كمفكرين سياسيين ، لهم في السياسة وقضاياها الأساسية فلسفة ونمط من انماط التفكير ، ولبقيت بعد ذلك ثغرة تتمثل في غياب الإجابة على هذا السؤال : هل كان المعتزلة \_ كساسة \_ مجرد فلاسفة سياسيين ؟! احترفوا صناعة الفكر السياسي عندما عرضوا لقضايا السياسة ؟ أم كانوا مشتغلين بالسياسة ، خرجوا بفكرهم من ميدان النظر إلى حيز الواقع والتطبيق ؟؟

وعلى سبيل المثال .. فهم عندما قالوا بوجوب خلع الإمام الجائر والثورة عليه .. هل قالوا ذلك ابراء للذمة فقط ، وكنوع من أنواع «الترف الفكرى » - فى حقل الثورة - بتعبيرنا المعاصر؟ أم أنهم مارسوا العمل الثورى ، وكان لهم شرف محاولة وضع فلسفتهم السياسية موضع التطبيق والتحقيق ؟؟..

وعن نعتقد أن الاجابة على هذا السؤال ، وسد الثغرة التى تتمثل فى بقائه دون اجمابة هما وحدهما الكفيلان بتصحيح الخطأ الذى شاع فصنف المعتزلة فى الفرق الدينية الفلسفية أولا والسياسية ثانيا ، ومن ثم فها السبيل لتصحيح صورة المعتزلة ، واكتال عناصرها فى تصور الباحثين بهذا الميدان . وهذه هى مهمة هذا القسم من اقسام هذا البحث . .

雅 雅 3

لقد نشأت المعتزلة فى العهد الأموى ، وكان لابد لها أن تقيم عملية انتقال السلطة من دولة الحلافة الراشدة إلى بنى أمية ، خصوصا وان ذلك الانتقال قد غير فى طبيعة السلطة وشكلها ، فطبعها بطابع الملكية الوراثية ، واستبدل مضمون الشورى بالجبرية والاستبداد ..

ووسط ذلك الصراع الذى احتدم حول هذه القضية ، بين الخوارج والشيعة والمرجشة أدلى المعتزلة بدلوهم في هذا الأمر..

كانت الخوارج قد حكمت بكفر بنى أمية \_كفر شرك أوكفر نعمة ، على خلاف فى ذلك \_ لأنهم مرتكبو كبيرة ، بل كبائر . .

وكانت الشيعة قد حكمت بكفركل الصحابة ما عدا النفر القليل الذين مالت قلوبهم لتنصيب على إماما ، وما عدا الشيعة التي تكونت من بعد ..

وكانت المرجئة قد لجأت إلى وضع الأحاديث النبوية كبي تبرر انتقال السلطة لمعاويــة

وتضع له فى الإسلام مركزا فريدا يبز به أثمة الشيعة ، بمن فيهم على بن أبى طالب .. فنسبوا إلى ابن عمر أنه قد روى عن الرسول عليه الصلاة والسلام قوله لمعاوية : « يا معاوية أنت منى وأنا منك ، لتزاحمنى على باب الجنة كهاتين .. واشار بأصبعه الوسطى والتى تليها »! وكأنهم قد ارادوا بهذا الحديث الموضوع الرد على تفسير الشيعة \_ أو وضعها \_ لحديث النبى إلى على بقوله : « أنت منى بمنزلة هارون من موسى .. الخ » ، وحديث الغدير : « من كنت مولاه فعلى مولاه .. »!

ونسبوا إلى أبى الدرداء رواية يقول فيها: دخل الرسول على أم حبيبة وعندها معاوية \_ وهى زوج الرسول واخت معاوية \_ فقال فلا الرسول: «أو تحبينه يا أم حبيبة؟ فقالت: أى والله يا رسول الله، قال: فأحبيه، فإنى احب معاوية، واحب من يحبه، وجبريل وميكائيل يحبان معاوية، والله عز وجل اشد حبا لمعاوية من جبريل وميكائيل»!.. وهم يردون بذلك على الأحاديث المشابهة التي روتها الشيعة في مناقب على ، والتي لاتختلف إلا في استبدال اسم معاوية بعلى ، تقريبا؟!..

ونسبوا إلى العرباض بن سارية أنه سمع الرسول يقول : «اللهم علم معاوية الكتــاب ومكن له في البلاد ، وقه العذاب » .. فأشاروا إلى أن النبي دعا له بالحلافة والحكم ؟!..

ونسبوا إلى عبد الله بن عمر قوله : «كنت مع رسول الله فقال : « يطلع عليكم من هذا الباب رجل من أهل الجنة » فطلع معاوية . ثم قال من الغد مثل ذلك ، فطلع معاوية ، فقال رجل : يارسول الله هو هذا ؟ قال : نعم » !

ومن الطريف فى قصة وضع الأحاديث أنه قد جاء من نسب إلى عبد الله بن عمر ذاته قوله : «كنت مع رسول الله ، فقال : «يطلع عليكم من هذا الفج رجل من امتى يبعث يوم القيامة على غير ملتى ـ أو على غير سنتى ـ . فطلع معاوية . فقال : هو هذا »! كما قد جاء من نسب إلى ابن مسعود قوله : «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إذا

رأيتم معاوية على منبرى هذا فاقتلوه !» (٩٣) . وسط هذا الصراع الفكرى ــ الذى امتهنت بعض اطرافه قدسية الحديث وعقول الأمة ،

<sup>(</sup>٩٣) انظر في كل هذه الأحاديث (كتاب الإمامة) لابي يعلى. ص ٢٠٨ــ٢١٠ (فصل في امامة معاوية).

والذى بلغ حد الحرب والثورة الخارجية المستمرة ، حاول المعتزلة ، بالعقل والمنطق ، أن يقدموا تقييما للدولة الأموية ، ويحددوا الموقف منها ، في ضوء أصولهم الفكرية التي كونت مذهب فرقتهم وتيارهم الفكرى .. ولقد جاء تقييمهم لها في سياق تقييمهم لتطور قضية السلطة والخلافة منذ أن نشأت عقب وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام .. وهم قد قسموا ذلك التطور إلى «طبقات » ، أي أجيال ومراحل وفترات ..

فهناك عصر النبوة وأبى بكر وعمر والسنوات الست الأولى من حكم عثمان .. وهو عصر التوحيد ، والالفة واجتماع الكلمة على الكتاب والسنة ..

ثم عصر الأحداث التي أتاها عثمان ، والتي انتهت بقتله .. وتنصيب على بن أبى طالب خليفة على المسلمين ..

ثم عصر على ، الذى تميز بالفتن المتصلة والحروب المترادفة ، والذى استمر حتى استشهد على يد اشتى الحلق : ابن ملجم ..؟

ثم عصر الدولة الأموية ، الذي بدأ رسميا عندما تنازل الحسن بن على لمعاوية بن أبي سفيان عن الإمرة ، فيما سمى « بعام الجهاعة » ، والجاحظ يوجز تقييم المعتزلة ، الذي اتفقوا عليه جميعا ، لهذا العصر فيقول : « فعندما استوى معاوية على الملك ، واستبد على بقية الشورى ، وعلى جهاعة المسلمين من الأنصار والمهاجرين في العام الذي سموه عام الجهاعة ، وما كان عام جهاعة ، بل كان عام فرقة وقهر وجبرية وغلبة ، والعام الذي تحولت فيه الإمامة ملكا كسرويا ، والخلافة غصبا قيصريا ، ولم يَعْدُ ذلك اجمع : الضلال والفسق . . ! (٩٤) » .

فدولة بنى أمية وحكامها وولاتها ، يحكم عليها المعتزلة ــ فى الجملة ــ بالضلال والفسـق لأنها قامت على ذنب من الذنوب الكبائر ، وهو تحويل الحلافة الشوروية إلى ملك وراثى عضود ، ولأنها مارست من المظالم والكبائر ما امتلأت به صحائف آثار كثيرة من كتب أهل الاعتزال ..

فهاوية : استلحق زياد بن سمية فخالف قول الرسول عن أن الولد للفراش .. وقتل حجر ابن عـدى وصحبه .. واعطى مصر لعمرو بن العاص طعمة واقطاعا لقاء مكره واياه بعلى بن

<sup>(</sup>٩٤) (رسائل الجاحظ) جـ ٢ ص ٧-١١، ١٤ ـ ١٦، ١٨٩.

ابى طالب فى صفين وقبلها وبعدها .. وعطل الحدود بالشفاعة والقرابة .. واستبد بأموال الأمة فتصرف فيها الخطاء ومنعاكما شاء .. واورث الملك لابنه يزيد .. فأحدث بذلك ، ومثله كثير معه ، \_ حسب قول الحاحظ \_ : « أول كفرة كانت فى الأمة ؟! وممن كل ذلك ؟ ممن يدعى امامتها ، والخلافة عليها ؟! . . » .

وكذلك صنعت المروانية ، خلا عمر بن عبدالعزيز ، ويزيد بن الوليد (الناقص)..

هذا هو تقييم المعتزلة لمعاوية ، واغتصابه سلطة الحلافة ، وتغييره مضمونها وشكلها ، وما أحدث في البلاد من أحداث ، وتقييمهم للدولة الأموية .. وهو تقييم قد اتفقوا عليه ، لأنه كان منبع أصل «المنزلة بين المنزلتين» ، الذي هو احد أصولهم الخمسة ..

فالحياط يقول عن الحكم بفسق معاوية وبني أمية والبراءة منهم : « هذا قول لاتبرأ المعتزلة منه ، ولا تعتذر من القول به ! » (٩٥٠ .

وابن أبى الحديد يقول: « لقد اتفقت المعتزلة على أن امراء بنى أمية كانوا فجارا ، عدا عثمان وعمر بن عبد العزيز، ويزيد بن الوليد..» (٩٦) .

وأبو على الجبائى ، يفسقهم ، ويعجب من فرقة «النوابت» ، أهل الحشو ، الذين ينكرون البراءة منهم .. (٩٧) . ويرى أن بيعة الحسن بن على لمعاوية باطلة لأنها « وقعت على حد الاكراه ، لظهور أهل الشام وقهرهم ، وخوف القتل لو وقع الامتناع عن البيعة .. » (٩٨) .

والقاضى عبد الجبار ينكر إن يكون « عام الجاعة » وما تم فيه من البيعة لمعاوية مسوغا لشرعية خلافته ، لأنه مفتقد لشروط الإمامة ، مرتكب لأمور تستوجب فسقه ، أهمها اغتصاب السلطة بالقتل والقتال . . ولأن الاجماع المزعوم لم يقع ، فكان هناك من ينكر عليه

<sup>(</sup>٩٥) (الانتصار) ص ٩٨.

<sup>(</sup>٩٦) (شرح نهج البلاغة) جـ ٢ ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٩٧) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>۹۸) (المغني) جـ۲۱ ق۲ ص١٤٦.

حتى فى حضرته ، وكان هناك الحسن والحسين ومحمد بن على بن الحنفية وابن عباس واخــوته وغيرهم كثيرون يظهرون ذمه والوقيعة فيه . .

كما روى القاضى عن شيوخه ، وقال هو كذلك : إن فسق معاوية ودولة بنى أمية لا خلاف فيه ، وإنما الخلاف هو في كفر معاوية ، إذ أن البعض يشكك في اسلامه ؟! (٩٩) .

والمعتزلة وإن اختلفوا مع الخوارج ، إلا أنهم فى تقييمهم للفرق والمواقف السياسية فضلوا الحوارج – بما لايقارن – على الأمويين ، فالحوارج كانوا زهادا خشنين فى الدين ، ملتزمين بناموسه ، ينهون عن المنكر ، ويوجبون الحروج على أئمة الجور ، ويطلبون الحق ، ويحامون عن عقيدة اعتقدوها وإن أخطئوا فيها . أما معاوية : فلم يكن يطلب الحق ، ولا يحامى عن اعتقاد ، بل كان همه توطيد الملك ، حتى سلك إلى ذلك كل سبيل .. (١٠٠٠) .

وبينا كانت الخوارج تدعو إلى المساواة على اساس الدين والعقيدة ، وتزهد في عرض الدنيا ، عمل الأمويون على استرقاق جمهور كبير من المسلمين ، بالعصبية القبلية طورا وبالاستعباد المالى طورا آخر ، فكانوا يختمون اعناق المسلمين ، من الموالى ، ويوسمونهم كها توسم الخيل ، علامة لاستعبادهم ، وكانوا يبيعون الناس فى الدَّين ، إن هم عجزوا عن الوفاء به ، كهاكان الأمر فى الرق عند الرومان ! بل لقد باع الحجاج بعض خصوم سلطته السياسيين كها يباع الرقيق . وعندما جاء مسلم بن عقبة ، والى المدينة ، ليأخذ بيعة أهلها ليزيد بن معاوية ، جعلهم يبايعون فى مسجد رسول الله سلام على أن كلا منهم عبد قن لأمير المؤمنين يزيد بن معاوية ! » ولم يستثن من ذلك إلا الحسين بن على الذى بايعه على أنه أخوه وابن عمه الهدارات

وجدير بنا أن نتنبه إلى ان هذا التقييم هو تقييم سياسى ، لدولة سياسية ، نبع من أسباب سياسية ، فنقطه انطلاق المعتزلة فى ادانتهم للدولة الأموية هى اغتصاب الأمويين للسلطة وتحويل الحلافة من خلافة شوروية إلى ملك وراثى عضود ارتكبوا فى ظله ما يرتكبه الملوك وصنعوا ما يصنعه الحبارون.

<sup>(</sup>٩٩) المصدر السابق جـ ٢٠ ق.١ ص ١٣٢ ، ١٣٣ . وجـ ٢٠ ق٢ ص ٧٠ ، ٧١ ، ٩٤ ، ٩٤ ، ١٤٥ ، ١٤٠ .

<sup>(</sup>١٠٠) (شرح نهج البلاغة) جـ ٥ ص ٧٨ ، ٧٩ . ١٢٩.

<sup>(</sup>١٠١) المصدر السابق. ج ١٥ ص ٢٤٢.

فلم يكن خلاف المعتزلة مع بنى أمية على توحيد الله أو نبوة رسوله ، إذ هم يقولون : « إن الملوك من بنى أمية ماكانوا ملحدين ولازنادقة ولااعداء لرسول الله، بل كانوا على ملة الإسلام ، ويحبون رسول الله ودينه ، ويبرءون من اعدائه » . . ثم يحدد المعتزلة نقطة الحلاف ، فيقولون عن هؤلاء الملوك : « ولكنهم شابوا ذلك بحب الدنيا ، وايثار العاجلة وقتل من يأمرهم بالقسط من الناس ، وغير ذلك من الكبائر والمناكير التي ارتكبوها .. » .

وهم لا يبخسون معاوية حقه في العمل الذي نهض به في الدولة ، قبل اغتصابه السلطة فيعترفون بأن « معاوية قد استعمله رسول الله ، واستعمله غير واحد من الخلفاء بعده على ثغور الروم ، فضبطها ، وفتح الفتوح ، وغزا معه في تلك المغازى خلق كثير من المهاجرين والأنصار والبدريين ، وكانت فيه عفة عن أموالهم . وكان عمر كثير التصفح لاحوال العمال والاستبدال بهم ، فما وجد عليه ولااستبدل به . فلما مضى عثمان كان من أمر معاوية ماكان من الحلاف على أمير المؤمنين (على) . فأحبط عمله ، وضل ضلالا بعيدا . . . ه (١٠٢) .

فهو تقييم سياسي ، من منطلق سياسي ، يراهم ملوكا وولاة وامراء ، فسقة ، فقدوا شرط العدالة ، ومن ثم فإن الخروج عليهم ، والثورة ضدهم ، عند التمكن ، واجب على المسلمين .

ذلك هو تقييم المعتزلة لدولة بني أمية .

非 崇 非

ولم تكن نشأة هذا التقييم تالية ولا مصاحبة لانشقاق المعتزلة عن اصحاب الحسن البصرى وعامة الذين شاركوهم القول بالعدل والتوحيد ، أى أن هذا التقييم ، الذى يرى عدم صلاح الأمويين للحكم ، لم يكن خاصا بمن قال « بالمنزلة بين المنزلةبين » ، لأننا نجد الحسن البصرى - وهو الذى يقول بنفاق مرتكب الكبيرة \_ يقف من الدولة الأموية موقف النقد والاتهام والعداء ، وإن اختلف مع بعض المعتزلة فى الموقف من بعض الثورات التى شبت ضد الأمويين ، والتى ايدوها وتحفظ الحسن بشأن تأييدها ونصرتها . أما العداء للسلطة الأموية والقول باغتصاب الأمويين للسلطة ، وتحويلهم لها من خلافة إلى ملك ، وإدانة ظلمهم

<sup>(</sup>١٠٢) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٨١، ، ٩٢، ، ٩٣٠.

وفضح مظالمهم ، فالحسن وعامة من قال بالعدل والتوحيد يتفقون فيها مع المعتزلة كل الاتفاق ..

فهو يرى أن الذى «افسد أمر هذه الأمة اثنان: عمرو بن العاص، يوم اشار على معاوية برفع المصاحف، والمغيرة بن شعبة حين أشار على معاوية بالبيعة ليزيد، ولولا ذلك لكانت شورى إلى يوم القيامة » (١٠٣) . فيتفق مع المعتزلة ، أو يتفق معه المعتزلة فى ادانة اغتصاب السلطة ، وتغيير شكلها ومضمونها على يد الأمويين.

وهو يدين معاوية عندما يقول: «أربع خصال كن فى معاوية لو لم تكن فيه إلا واحدة لكانت موبقة: انتزاؤه على هذه الأمة بالسيف حتى أخذ الأمر من غير مشورة، وفيهم بقايا الصحابة وذوو الفضيلة، واستخلافه بعده ابنه، وادعاؤه زيادا، وقتله حجرا واصحاب حجر.فيا ويلا له من حجر، يا ويلا له من حجر واصحاب حجر!!»(١٠٤).. فيشخص انتقال السلطة إلى بنى أمية نفس التشخيص الذي يراه المعتزلة.

وهو يدين الفئة من الفقهاء الذين حسنت علاقتهم ببنى أمية ، فالتسوا لها ما يبرر مظالمها وفسوقها ، بينها شغلوا أنفسهم وأرادوا أن يشغلوا الناس بالبحث فى توافه المسائل وصغائر الأمور ، ويدين معهم بنى أمية سادتهم ، فعندما يأتيه وكيع بن أبى الأسود ليسأله : «يا أبا سعيد ما تقول فى دم البراغيث يصيب الثوب ، أيصلى فيه ؟ يجيب الحسن ، على مسمع من أصحابه فيقول : «يا عجبا ممن يلغ فى دماء المسلمين كأنه كلب ، ثم يسأل عن دم البراغيث ! ! » وعند ذلك ينهض وكيع فيغادر مجلس الحسن « يتخلج (١٠٥٠) فى مشيته كتخلج المجنون » فيشيعه الحسن ، مشيرا إليه ، بقوله : «إن لله فى كل عضو منه نعمة فيستعين بها على المعصية . اللهم لا تجعلنا ممن يتقوى بنعمتك على معصيتك ! » (١٠٦٠).

وهو يرسم صورة لملوك بنى أمية وعمالهم وولاتهم على البلاد، ومااستأثروا به من الترف إلى درجة التخمة، وما امتازوا به من المجافاة لخلق الإسلام، فيقول، بعد أن تلا قول الله

<sup>(</sup>١٠٣) (النظريات السياسية الإسلامية) ص ٦٨ (والمرجع ينقل عن «تاريخ الخلفاء» للسيوطي . ص ٧٩).

<sup>(</sup>١٠٤) المرجع السابق. ص ٦٨، ٦٩ (والمرجع ينقل عن تاريخ ابن الأثير جـ٣ ص ٢٠٩).

<sup>(</sup>١٠٥) يتحرك ويتمايل حركة المضطرب.

<sup>(</sup>١٠٦) (الحيوان) جدا ص ٢٢٥.

سبحانه: (إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال.. (۱۰۷) الآية ، يقول: «إن قوما غدوا في المطارف (۱۰۸) العتاق ، والعائم الرقاق ، يطلبون الامارات ، ويضيعون الامانات ، يتعرضون للبلاء وهم منه في عافية ، حتى إذا أخافوا من فوقهم من أهل العفة وظلموا من تحتهم من أهل الذمة ، اهزلوا دينهم ، واسمنوا براذينهم (۱۰۹) ، ووسعوا دورهم وضيقوا قبورهم ، ألم ترهم قد جددوا الثياب ، واخلقوا الدين؟! يتكئ أحدهم على شاله ، فيأكل من غير ماله ، طعامه غصب ، وخدمه سخرة ، يدعو بحلو بعد حامض وبحار بعد بارد ، ورطب بعد يابس ، حتى إذا أخذته الكظة ، تجشأ من البشم (۱۱۱) ، ثم قال : ياجارية ، هاتى حاطوما (۱۱۱) يهضم الطعام! يا أحيمق! لا والله ، لن تهضم إلا دينك . اين جارك؟! اين يتيمك؟! اين مسكينك؟! اين ما أوصاك الله ، عز وجل دينك . اين جارك؟! اين يتيمك؟! اين مسكينك؟! اين ما أوصاك الله ، عز وجل

وعندما يتسلط الحجاج على العراق ، ويبدأ فيه سيرته الشهيرة بخطبته الأشهر ، يأخذ الحسن في نقده وذمه ، ولا يكف عن ذلك ابداً ، فيقول فيه : « مازال النفاق مقموعا حتى عمم الحجاج عامة ، وقلد سيفا ! . . لقد اتانا أعيمش اخيفش ، له جميمة يرجلها واخرج إلينا بنانا قصارا ، والله ما عرق فيها عنان في سبيل الله ، فقال : بايعوني ، فبايعناه ، ثم رقى هذه الأعواد ـ (المنبر) ـ ينظر إلينا بالتصغير ، وننظر إليه بالتعظيم ، يأمرنا بالمعروف ويجتنبه ، وينهانا عن المنكر ويرتكبه ! . . » . .

ولما بنى الحجاج قصره المسمى «بالخضراء» بمدينة «واسط» دعا الناس كى يطوفوا بالقصر ويدعوا له بالبركة ، فخرج الحسن مع من خرج، ولكنه أراد أن يسب الحجاج على الملأ، ثم خشى بطش جنده وانتقامه ، فغاذر المكان عائدا إلى البصرة ، وهو يقول : «لقد نظرنا يا أخبث الأخبثين ، وأفسق الفاسقين ، فأما أهل السماء فهقتوك ، وأما أهل الأرض

<sup>(</sup>١٠٧) الأحزاب: ٧٢.

<sup>(</sup>١٠٨) هي الأثواب من الخز، تزينها أعلام.

<sup>(</sup>۱۰۹) دواب الحمل.

<sup>(</sup>١١٠) التخمة .

<sup>(</sup>۱۱۱) أي هاضوما يهضم الطعام .

<sup>(</sup>١١٢) (أمالي المرتضى) في ١ ص ١٥٤ ، ١٥٥.

فغروك. ثم قال: ابى الله تعالى للميثاق الذى اخذه على أهل العلم ليبيننه للناس ولايكتمونه ..» (١١٣) .

وهو يرفض احتجاج ولاة بنى أمية بأن ما يقترفونه من آثام إنما هى بحق الطاعة التى لزمتهم للخلفاء والبيعة التى لهم فى أعناق الولاة . فعندما قدم عمر بن هبيرة ، والبيا على العراق ، من قبل يزيد بن عبد الملك استدعى الشعبى والحسن البصرى للقائه بمدينة « واسط » ، وقال لهما : « إن يزيد بن عبد الملك عبد أخذ الله ميثاقه ، وانتجبه لخلافته ، وقد أخذ بنواصينا، واعطيناه عهودنا ومواثيقنا وصفقة ايدينا ، فوجب علينا السمع والطاعة ، وإنه بعثني إلى عراقكم ، غير سائل اياه ، إلا أنه لايزال يبعث إلينا فى القوم نقتلهم ، وفى الضياع نقبضها ، أو فى الدور نهدمها ، فنوليه من ذلك ما ولاه الله ! فا تريان ؟ » .

ويروى الرواة أن الشعبى اجاب جوابا فيه بعض اللين ، أما الحسن فانه قال له: «يا عمر ، إنى انهاك عن الله أن تتعرض له ، فإن الله مانعك من يزيد ، ولا يمنعك يزيد من الله إنه يوشك ان ينزل إليك ملك من السماء ، فيستنزلك من سريرك ، ويخرجك من سعة قصرك إلى ضيق قبرك ، ثم لا يوسعه عليك إلا عملك . إن هذا السلطان إنما جعل ناصرا لدين الله فلا تركبوا دين الله وعباد الله بسلطان الله ، تذلونهم به ، فانه لا طاعة لمخلوق في معصية الحالق جل وعز ! » (١١٤) .

ولقد كان يرى ان ملوك بنى أمية وولاتهم قد اذهبوا آخرتهم بدنياهم ، وانهم مفلسون يوم القيام من الحسنات والطيبات ، فعندما يسأله رجل قد تحرج من أخذ عطائه من هذه السلطة : «يا أبا سعيد ، آخذ عطائى ؟ أم ادعه حتى آخذه من حسناتهم يوم القيامة ؟؟» يجيبه الحسن : «قم ، ويحك ! خذ عطاءك ، فان القوم مفاليس من الحسنات يوم القيامة !» (١١٥) .

وعندما كان البعض يحاول وقف حملة الانتقاد والهجوم على بنى أمية ، بدعوى ان ذلك نوع من «الغيبة » التى نهى عنها الله فى قوله سبحانه : (أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه !) (١١٦) ، كان الحسن يرفض ذلك القول ، ويعلن أن المقام مختلف ، لأنه «ليس

<sup>(</sup>١١٣) المصدر السابق. ق ١ ص ١٥٥ ، ١٦٠ ، ١٦١ .

<sup>(</sup>١١٤) المصدر السابق. ق1 ص ١٥٨، ١٥٩.

<sup>(</sup>١١٥) المصدر السابق. ق1 ص ١٥٩.

<sup>(</sup>۱۱۱) (أمالي المرتضى) ق ۱ ص ۱۳۰.

للفاسق المعلن غيبة ، ولا لأهل الاهواء والبدع غيبة ، ولا للسلطان الجائر غيبة !» (١١٧) ، فيفتح للناس ، بفتواه هذه ، باب النقد والتجريح فى بنى أمية والفسقة والمبتدعة من الأمراء والولاة والعمال ..

كان هذا هو موقف الحسن البصرى من الدولة الأموية ، نقدها ، وإدانها ، واطلق فى ملوكها وامرائها ، ومظالمهم ، لسانه الذى كان من المضى أسلحة عصره ، لما كان له من المكان الذى تفرد به وانفرد عن الأقران والانداد ..

ولقد اصاب الحسن من بنى أمية ما اصاب الذين عارضوا حكمهم واستبدادهم بالأمر.. فحاربوه فى رزقه ، ومنعوا عنه عطاءه حتى اعاده إليه عمر بن عبد العزيز (١١٨) ، واضطرته مطاردتهم له وطلبهم اياه إلى الاختفاء عن أهله ومنزله ، حتى لقد ماتت ابنته وهو متوار ، فلم يستطع ان يحضر الصلاة عليها ودفنها ، ويروى ذلك « ثابت البنانى » فيقول : « ماتت ابنة للحسن ، وهو متوار ، فأتيته ، فقال : افعلوا كذا ، وافعلوا كذا .. وإذا الحرجتموها فهروا محمد بن سيرين يصلى عليها ! » (١١٩) .

ولكن «معارضة» الحسن للدولة الأموية لم تصل إلى حد «الثورة» عليها ، والدعوة «للخروج» بالسيف والقوة ضد ولاتها وامرائها .. وهنا موطن من مواطن خلافه مع نفر من المعتزلة ونفر آخر ممن قال بالعدل والتوحيد .. فهو قد وقف عند حد «المعارضة» و «النقد» و «الادانة» ، ورفض «الثورة و «الحروج» و «السيف» ، بل ونهى الناس عن سلوك سبيلها في التغيير .. فهو لم يدع إلى «الرضا « بحكم الأمويين ، ولم يطلب «الاستكانة» لهمم وإنما طلب السعى للتغيير ، ولكن عن غير طريق «الثورة والسيف والخروج والقتال» .. فهو قد ولى القضاء في ظل الدولة الأموية ، ولكنه لم يأخذ على قضائه اجرا ... (١٢٠٠) . وفي الوقت الذي دعا فيه كثير من أهل العدل والتوحيد ، والمعتزلة كلهم ، إلى الثورة والسيف لتغيير الدولة الأموية ، رفض الحسن ذلك ..

ولقد كانت مكانة الحسن ، التي لم تبلغها مكانة أحد من معاصريه ، تجعل من موقفه

<sup>(</sup>١١٧) المصدر السابق. جـ٧ ق ١ ص ١٤٨.

<sup>(</sup>۱۱۸) الحجرات: ۱۲.

<sup>(</sup>۱۱۹) (طبقات ابن سعد) ج ٥ ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>١٢٠) المصدر السابق. جـ٧ ق١ ص ١١٦ ،١٢٥.

المعادى للثورة والخروج عقبة كبيرة في طريق الذين اعلنوا الثورة ضد الأمويين..

فنى ثورة عبد الرحمن بن الأشعث ( ٨٥ه ٢٠٧٥ ) ضد الحجاج وعبد الملك بن مروان شارك نفر من أهل العدل والتوحيد ، بل وشارك فيها أخو الحسن : سعيد بن أبى الحسن ، كما شارك فيها الجعد بن درهم ، ولكن الحسن نهى الناس عن الخروج مع ابن الاشعث ، ولما طالت أيام الثورة دون أن تحقق نصرا حاسما ، ذهب نفر من تلاميذ الحسن الذين ثاروا اليه يدعونه لتأييدها ، وقالوا له : «يا أبا سعيد ، ما تقول فى قتال هذا الطاغية (الحجاج) - الذى سفك الدم الحرام ، وأحذ المال الحرام ، وترك الصلاة ، وفعل وفعل ؟ (الحجاج) - الذى سفك الدم الحرام ، فأخذ المال الحرام ، وترك الصلاة ، وفعل وفعل ؟ فقال الحسن : أرى ألا تقاتلوه ، فانها إن تكن عقوبة من الله فما أنتم برادى عقوبة الله وخرجوا من عنده يسبونه ويقولون : «نطيع هذا العلج ؟!» ومضوا إلى القتال مع ابن الأشعث حتى استشهدوا جميعا!

ولقد طلب الثوار من ابن الأشعث أن يكره الحسن على الخروج معهم ، لأن خروجه سيكسب الثورة تأييدا بغير حدود ، وسيجعل الجاهير تقاتل من حوله وتقتل بين يديه كهاكان الحال من حول جمل عائشة يوم قتالها لعلى بن أبى طالب! ، فقالوا لابن الاشعث : «إن سرك أن يقتلوا حولك كها قتلوا حول جمل عائشة فأخرج الحسن ، فأرسل إليه فأكرهه » على الخروج .. ولكنه غافلهم ، وفر منهم ، بأن التي بنفسه في بعض الأنهار «حتى نجا منهم ، وكاد يهلك يومئذ؟!» .

والأمر المؤكد ان الأمويين قد استفادوا من موقف الحسن هذا زمن الثورات التي اشعلها ضدهم ابن الأشعث ويزيد بن المهلب ، بالرغم من أنه لم يكن يدعو إلى تأييد دولتهم .. فلقد سأله سائل : «يا أبا سعيد ، ما تقول في الفتن ، مثل يزيد بن المهلب وابن الأشعث ؟ فقال : لاتكن مع هؤلاء ولا مع هؤلاء » فسأله واحد من أهل الشام \_ انصار بني أمية \_ : « ولا مع أمير المؤمنين ! » ..

ولكن ، مها يكن الأمر ، فلقد استفاد الأمويون من تخذيل الحسن عن الثورة ، ودعوته للتغيير بواسطة «الصبر والسكينة والتضرع».. وقوله لمن دعوا إلى الخروج على الحجاج: «إنه ، والله ، ما سلط الله الحجاج عليكم إلا عقوبة ، فلا تعارضوا عقوبة الله بالسفيف .

ولكن عليكم بالسكينة والتضرع! .. فلو أن الناس إذا ابتلوا من قبل سلطانهم صبروا ما لبشوا أن يفرج عنهم ، ولكنهم يجزعون إلى السيف ، فيوكلون اليه . فوالله ما جاءوا بيوم خير قط .. إن الله إنما يغير بالتوبة لا بالسيف! » ..

فهل كان صحيحا أن الحسن اتخذ هذا الموقف خوفا من الحجاج وحبسه . كما قال له اخوه ؟!» (۱۲۱) . . ربما . . أم هل كانت معرفته الغزيرة بتاريخ الحروب والفتن والثورات هي التي جعلته يخشاها ، فلقد كان ، كما يروون : « من رءوس العلماء في الفتن والدماء » (۱۲۲) . أي الثورات والحروب ؟؟! ربما أيضا . .

أم هل كانت « نوعية » الثوار وقيادتهم غير حائزة لرضاه ؟؟ ربما ، كذلك . . فلقد خطب في الناس ينهاهم عن الخروج في ثورة يزيد بن المهلب ضد يزيد بن عبد الملك سنة ١٠٢هـ . فقال : «أيها الناس ، الزموا رحالكم ، وكفوا أيديكم ، واتقوا الله مولاكم ، ولا يقتل بعضكم بعضا .... إنه لم تكن فتنة إلا كان أكثر أهلها الخطباء والشعراء والسفهاء وأهل التيه والخيلاء ، وليس يسلم منها إلا المجهول الخني والمعروف التق .. » (١٢٢) .. وهل كان بذلك يعبر عن رأى «الارستقراطية الفكرية » في الثورة كعمل عنيف يستهوى العامة والجماهير أكثر مما يستهوى الصفوة المستنيرة ، حتى لو انكرت الظلم والاستبداد ؟؟ ربما كان الأمر كذلك ايضا ..

وربماكانت هذه الأسباب ، مجتمعة ، قد لعبت دورا أساسيا فى تشكيل هذا الموقف الذى . وقفه الحسن البصرى من الثورة كطريق للتغيير .

ولكن ثوار عصره قد هاجموا موقفه هذا ، وقالوا : إن مصالحه الخاصة لو اضيرت لهب ثائرا . قال ذلك مروان بن المهلب ، عندما خطب فى الناس ، فتحدث عن الحسن ، دون أن يسميه . فقال : « لقد بلغنى أن هذا الشيخ الضال المرائى يثبط الناس . والله لو ان جاره نزع من خص داره قصبة لظل يرعف أنفه ! اينكر علينا ، وعلى أهل مصرنا ، أن نطلب خيرنا وأن ننكر مظلمتنا؟! والله ليكفن أو لانحين عليه مبردا خشنا ! . فقال الحسن : والله ما أكره ان يكرمنى الله بهوانه ! فقال ناس من اصحاب الحسن : لو ارادك ، ثم شئت لمنعناك ! . فقال لهم : فقد خالفتكم إذا إلى مانهيتكم عنه ! آمركم ألا يقتل بعضكم بعضا مع غيرى

<sup>(</sup>١٢١) المصدر السابق. جـ٧ ق١ ص١١٨- ١٢١، ١٢٥.

<sup>(</sup>١٢٢) المصدر السابق. جـ٧ ق١ ص١٨.

<sup>(</sup>۱۲۳) (تاریخ الطبری) جـ ۸ ص ۱۵۳.

وادعوكم إلى أن يقتل بعضكم بعضا دوني ؟! " (١٢٤).

فهو ضد القتال والسيف حتى لو كان دفاعا عنه وعن نفسه!.

ولكن .. مهما تكن الاحتمالات التي حاولنا أن نفسر بها موقف الحسن من الثورة ضد بنى أمية فإننا نشعر أنها غيركافية ، ونشعر أن فى موقفه المعادى لثورتى ابن الأشعث ويزيدبن المهلب مايتناقض مع عدائه للدولة الأموية وتقييمه لمظالمها ، وهو التقييم الذي تحدثنا عنه ..

ولما كان أمر أهل العدل والتوحيد ــ حتى ذلك التاريخ الذى قامت فيه هذه الثورات ــ كان أمرا موحدا، ولم يكن انشقاق المعتزلة قد حدث بعد، فإن موقف الحسن هذا يعنى أنه كان موقف جمهور أهل العدل والتوحيد . فيم نستطيع أن نفسره التفسير الذى يطمئن إليه العقل ؟

إننا نقدم لذلك التفسير مفتاحا يتمثل في تلك العبارة التي ذكرها «ابن سعد» في طبقاته عندما يقول: «حدثنا شعبة ، قال: قلت لقتادة: عمن كان يأخذ الحسن: أنه لا يجيز الخلع الإعند السلطان؟ قال: عن زياد».. (١٢٥).

فهذه العبارة تعنى: ان الحسن كان يقول بخلع الإمام الجائر، ككل أهل العامل والتوحيد، وكل الحوارج، ولكنه كان لا يحيز ذلك، أو بالاصح لا يوجبه، إلا عند السلطان، أى عندما يكون للثوار سلطان يمكنهم من خلعه وارساء نظام مستقر عادل بدلا من نظامه الجائر.. وهذا هو مبدأ المعتزلة وشرطهم للثورة والخروج لخلع الإمام الجائر، كما اشرنا إليه في القسم الثاني من هذه الدراسة..

فلم يقف الحسن إذاً من الثورة موقف الرفض المبدئي والمطلق ، ولكنه رفض تلك الثورات التي شهدها عصره ، وقال فيها تلك الاقوال التي اشتبهت على كل الذين سجلوها ورووها .. فهو مع الثورة ، بشرط التمكن من التغيير ، وضدها إذا كانت امكانات نجاحها وضمانات العدل في البديل الذي تقدمه غير باعثة على الاطمئنان ..

ولكن موقف الحسن هذا لم يمنع نفرا من أصحابه ، أهل العدل والتوحيد ، وفيهم اخوه ، من الاشتراك في ثورتي ابن الأشعث ويزيد بن المهلب ، ضد الأمويين . . فعبد الجهني شارك

<sup>(</sup>١٧٤) المصدر السابق ـ جد م ص ١٥٣ ، ١٥٤.

<sup>(</sup>۱۲۵) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق١ ص١١٦.

فى ثورة ابن الاشعث (١٢٦) ، وكان يومها زعيم القائلين « بالقدر » فى البصرة ، وعندما هزمت الثورة حبسه الحجاج ، وحرم عليه الطعام سوى خبز الشعير والملح والكراث ؟!.. ثم قتله .. (١٢٧) ، والجعد بن درهم شارك فى ثورة يزيد بن المهلب .. (١٢٨) .

ولم يكن الحسن البصرى فى موقفه هذا ، من الدولة الأموية ، معبرا عن موقف ذاتى ينفرد به وحده ، بل كان موقفه هو موقف تيار أهل العدل والتوحيد ، الفكرى والسياسى ، إذكانوا جميعا على عداء لهذه الدولة ..

فحمد بن سيرين \_ وكان تاجر بز\_كان لايتعامل فى تجارته ، بيعا أو شراء ، بالدراهم الحجاجية التى ضربها الحجاج بن يوسف ! وذلك تعبيرا عن ادانته لامارة الحجاج ، على نحو ما نسميه فى عصرنا « بالمقاطعة الاقتصادية » ! (١٢٩) . وكان \_ كالحسن البصرى \_ وغيره من أهل العدل والتوحيد قد قطعت الدولة عنه العطاء وضيقت عليه سبل الارتزاق (١٣٠) .

وعمرو بن عبيد يقيِّم امراء الدولة الأموية وحكامها فيراهم عصبة من اللصوص يسرقون حقوق الناس علانية وجهرا ، فلقد مريوما بجاعة يعكفون على شيء ويتجمهرون من حوله فسأل : ما هذا ؟ فقالوا له : إنه سارق يقطعون يده ، فقال : لا إله إلا الله ، سارق السريقطعه سارق العلانية (١٣١) ؟

وهكذا اتفق موقف أهل العدل والتوحيد ، في تلك المرحلة ، على النقد والادانة للدولة الأموية ، كما اتفقوا على وجوب خلع أمراء هذه الدولة وقلب مظالمهم عند التمكن والسلطان .. ولكنهم اختلفوا : حول أهلية ثورتي ابن الاشعث وابن المهلب وحظها من النجاح وضهان العدل في التغيير .. فحجب عنها الحسن وفريق تلك الأهلية ، ومن ثم رفض المشاركة فيها ، وخذل الناس عن الانحراط فيها .. بينا ظن فريق من اصحابه أهلية هاتين الثورتين للتغيير المطلوب فشارك فيها واستشهد في معاركها .. فهو خلاف في التقدير والحساب داخل معسكر فكرى واحد ، هو معسكر أهل العدل والتوحيد ..

<sup>(</sup>١٢٦) تاريخ الجهمية والمعتزلة) ص ٥٥.

<sup>(</sup>١٢٧) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>۱۲۸) (تاریخ الطبری) جـ۸ ص ۱۵۱ ، ۱۵۲ (حوادث سنة ۱۰۲هـ).

<sup>(</sup>۱۲۹) (طبقات ابن سعد) جـ٧ ق١ ص ١٤٧.

<sup>(</sup>١٣٠) المصدر السابق. جـ٥ ص ٢٥٦، ٢٥٧.

<sup>(</sup>١٣١) (عيون الأخبار) مجلد ١ ص ٥٦.

والأمر الذي يؤكد أن معارضة المعتزلة للدولة الأموية لم تكن تذكيها عوامل قبلية أو عرقية ، وأنها كانت نابعة من الخلاف الفكرى وتباين المواقف ازاء قضية العدل في الحكم بين الناس ، هو موقف المعتزلة من خلافة عمربن عبد العزيز (٩٩ـــ ١٠٢هـ ٧١٧ــ ٧٧٠م) فهذا الخليفة لم يختره المعتزلة ، بل وصل إلى منصبه بنظام الوراثة الذي ادانه ويدينه المعتزلــة ولكنه سلك في الناس سلوكا كان أشبه ما يكون بالثورة على أوضاع الأمويين وميراثهم ، فلقد اعاد النظر في حيازة امراء بني أمية للثروة التي انتهبوها منذ أن استبدوا بالخلافة ، فألغي اقطاعاتهم . وصادر ثرواتهم . واعادها جميعا إلى بيت مال المسلمين ، وكما يقول صاحب (الاغانى): إنه قد «بدأ بلحمته وأهل بيته، فأخذ ما كان في ايديهم، وسمى اعالهم « المظالم » .. » . ولما فزع امراؤهم وعامتهم . واتمروا في الذي حل بهم ، بعثوا إليه عمته فاطمة بنت مروان تطلب إليه الرجوع عما بدأ فيه ، فأفضى إليها بحديث حدد فيه نهجه في الأموال عندما أنبأها أن هذه الثروة هي ثروة عامة الأمة ، وأنه لا يحل لأحد أن يحوزها دون أصحابها ، الذين هم عامة المسلمين « فالله تعالى بعث محمدا رحمة ، لم يبعثه عذابا ، ثم قبضه إليه . وتوك للناس نهوا شربهم فيه سواء . ثم قام أبو بكر فترك النهر على حاله ، ثم ولى عمر فعمل على عمل صاحبه . فلما ولى عثان اشتق من ذلك النهر نهرا ، ثم ولى معاوية فشق منه الأنهار . ثم لم يزل ذلك النهر يشق منه يزيد ومروان وعبد الملك والوليد وسلمان ، حتى ـ افضى الأمر إلى . وقد يبس النهر الأعظم . ولن يروى اصحاب النهر حتى يعود إليهم النهر الأعظم إلى ما كان عليه »!

فلما سمعت عمته مقالته قالت له: «قد أردت كلامك ومذاكرتك ، فأما إذا كانت هذه مقالتك فلست بذاكرة لك شيئا أبدا ». ورجعت إلى قومها فأنبأتهم النبأ ، وعابت عليهم تزويجهم آل عمر بن الخطاب ، ذلك الزواج الذى اثمر في الشجرة الأموية من اعاد سيرة عمر ابن الخطاب في الأموال والعدل بين الناس (١٣٢)!

فهو خليفة أموى ، تولى الخلافة بالتوارث الملكى ، ولكنه يقيِّم تطور العدل والظلم فى الأمة ، تاريخيا ، كما يقيِّمه المعتزلة ، بل والخوارج ، مع اختلاف فى المنطلق والتفاصيل .. ولذلك وجدناه يعلن فى الدولة ما يمكن ان نسميه بمبدأ «السلام العام» .. فهو قد اوقف

<sup>(</sup>۱۳۲) (الأغاني) جـ ٩ ص ١٣٧٥ ، ٣٣٧٦.

الفتوح التى كانت قد فقدت صلتها بحرب الدعوة إلى الإسلام وحايتها ، وتحولت إلى غزو تجمع به المغانم وتستنفذ به طاقات القبائل حتى لا تثور أو تتمرد!.. وأوقف جباية الجزية ممن دخل فى الإسلام من شعوب البلاد التى فتحها المسلمون.. ثم التفت إلى ثورة الخوارج المستمرة فطلب إلى أصحابها أن يحل «سلام الهدنة» بينهم وبين الدولة ، ريثا يتحاورون ويتناظرون فكتب إلى زعيم ثورتهم على عهده: شوذب \_ بسطام اليشكرى \_ : «إنه بلغنى أنك خرجت غضبا لله ولنبيه ، ولست أولى بذلك منى ، فهلم اناظرك ، فإن كان الحق بأيدينا دخلت فيا دخل فيه الناس ، وإن كان في يدك نظرنا في أمرنا!» .. فاستجاب بسطام ، ووضعت الحرب أوزارها ، ودخل ممثلون عن الخوارج إلى دمشق يناظرون الخليفة ، وانتهت المناظرة إلى أن طلبوا منه خلع يزيد بن عبد الملك من ولاية العهد بعده ، فلما قال لهم : لقد ولاه غيرى ظلوا له : ارأيت لو وليت مالا لغيرك ، ثم وكلته إلى غير مأمون عليه ، اتراك كنت اديت الأمانة إلى من ائتمنك ؟! فطلب منهم المهلة ليقرر قراره في نظام توارث الملك ، أى في الأساس الذي يقوم عليه حكم الأمويين! (١٣٣٠) .

ثم التفت إلى الاضطهاد الذي كان واقعا على العلويين والهاشميين ، فأوقفه ، ومنع السنة التي سنها معاوية بلعن على بن أبى طالب على المنابر فى المساجد ، حتى مدحه شاعر الشيعة كثيرً عزة بقصيدة مطلعها :

ولیت فلم تشتم علیا ولم تخف بریا ولم تبع مقالة مجرم وقلت فصدقت الذی قلت بالذی فعلت، فأضحی راضیاً کل مسلم! (۱۳۴)

ثم التفت إلى أهل العدل والتوحيد، فبدأ معهم حوارا تولاه معه غيلان الدمشق، الذي قال له : «اعلم يا عمر، أنك ادركت من الإسلام خلقا باليا، ورسما عافيا.. وربما نجت الأمة بالإمام، وربما هلكت بالإمام، فانظر أى الإمامين أنت، فإنه تعالى يقول : (وجعلناهم أئمة يمدون بأمرنا) (١٣٥)، فهذا إمام هدى، ومن اتبعه.. وأما الآخر فقال تعالى : (وجعلناهم يهدون بأمرنا)

<sup>(</sup>۱۳۳) (تاریخ الطبری) جـ ٦ ص٥٥٠ (طبعة المعارف ــأحداث سنة ١٠٠ هـ).

<sup>(</sup>۱۳٤) (الأغاني) جـ ٩ ص ٣٣٧٨.

<sup>(</sup>١٣٥) الأنبياء: ٧٣.

أئمة يدعون إلى النار) (١٣٦) .. » (١٣٧) ... وانتهى الحوار بأن طلب عمر من غيلان ان يضم أهل العدل والتوحيد جهودهم لجهوده ، قائلا له : «اعنى على ما أنا فيه !» ، فقبل غيسلان وطلب من عمر ان يعهد إليه ببيع الأموال والتحف والنفائس التي صادرها من امراء بني أمية \_ (المظالم) \_ فكان يدعو الناس إليها قائلا : « تعالوا إلى متاع الحونة .. تعالوا إلى متاع الظلمة .. تعالوا إلى متاع من خلف الرسول في أمته بغير سنته وسيرته .. من يعذرني ممن يزعم أن هؤلاء كانوا أئمة هدى ، وهذا يأكل والناس يموتون من الجوع ؟! » (١٣٨)

ولقد سأل غيلان يوماً عمر بن عبدالعزيز: «إن أهل الشام تزعم انك تقوّل فى المعاصى : إنها بقضاء الله تعالى ؟! فقال : ويحك يا غيلان ! أو لست ترانى اسمى مظالم بنى مروان ظلما ؟!» (١٣٩).

واراد عمر ان يرد على زعماء أهل العدل والتوحيد اعطياتهم التي حبسها عنهم أسلافه فكتب إلى رءوسهم بذلك ، فقبل بعضهم مشل الحسن البصرى و وفض بعضهم حتى يكون ذلك الأمر عاما في كل أهل العدل والتوحيد لاخاصا بزعائهم فقط ! إذ أجابه محمد بن سيرين بقوله : «إن فعل ذلك بأهل البصرة فعلت ، وأما غير ذلك فلا !» وأجاب خارجة بن زيد : «إن لى نظراء ، فإن أمير المؤمنين عمهم بهذا عمهم ، وإن هو خصنى به فانى اكره ذلك له !» فاعتذر إليهم عمر بأن «المال لا يسع ذلك ، ولو وسعه لفعلت !» (١٤٠٠).

هكذا ساد السلام في الدولة الأموية ، في عهد عمر بن عبد العزيز ، الذي لم يطل به العمر ، وهكذا تولى وأيد أهل العدل والتوحيد ، لأول مرة ، خليفة من بني أمية ، لم يصل إلى منصبه بالاختيار والبيعة والعقد ، وانما وصل إليه بالميراث ، ولكنهم غضوا الطرف عن ذلك ، وقالوا : إنه قد أصبح للخلافة أهلا بالعدل الذي اشاعه ، وقال عمرو بن عبيد يشخص ذلك «الوضع الدستوري» الفريد : لقد «اخذ عمر بن عبد العزيز الخلافة بغير حقها ، ولا باستحقاق لها ، ثم استحقها بالعدل حين اخذها ! » .. (١٤١) . وعبر أبو على

<sup>(</sup>١٣٦) القصص : ٤١ .

<sup>(</sup>١٣٧) ابن المرتضى (المنية والأمل فى شرح كتاب الملل والنحل) اللوحة ٤٨ . مخطوط مصور بدار الكتب المصرية . (١٣٨) المصدر السابق . اللوحة ٤٨ .

ر (١٣٩) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>۱٤٠) (طبقات ابن سعد) جــه ص٢٥٦ . ٢٥٧ . وجــ٧ ق.١ ص ١٤٧ .

<sup>(</sup>١٤١) (مروج الذهب) جـ٢ ص ١٥٢.

الجبائى عن تولى المعتزلة ، جيلا بعد جيل ، لعمر بن عبد العزيز ، وتشخيصهم لعلة ذلك التولى فقال : «ان عمر بن عبد العزيز كان إماما ، لا بالتفويض المتقدم ، لكن بالرضا المتجدد من أهل الفضل !» . . (١٤٢) .

ويشير المؤرخون إلى أن بنى مروان قد دسوا لعمر بن عبد العزيز السم ، عندما ادركوا عزمه على تغيير نظام وراثة العرش والملك ، فلم يلبث بعد طلبه مهلة من ممثلي الحوارج «إلا ثلاثا حتى مات » .. (۱۵۳) ، وبموته انقضى عهد «السلام العام » في الدولة الإسلامية ، وعادت الحروب الخارجية سيرتها الأولى ، بل اشد من سيرتها الأولى ، وشهد أهل العدل والتوحيد \_ بخاصة في عهد هشام بن عبد الملك (۷۱ \_ ۱۲٥ هـ ۲۹ \_ ۲۷۳م) \_ اضطهادا لم يسبق لهم به عهد من قبل .. فاقد كان هشام صغيرا عندما سمع غيلان يسب اسلافه وهو ينادى على مظالهم بدمشق زمن عمر بن عبد العزيز ، فقال يومها : «هذا يعيبني ويعيب اجدادى ، والله إن بدمشق زمن عمر بن عبد العزيز ، فقال يومها : «هذا يعيبني ويعيب اجدادى ، والله إن قبضتهم ، فأدخلوه السجن مع صاحب له يدعى « صالح » .. وكانت بطانة مروان وحاشيته عبد العلماء من أصحاب الحديث ، فأفتوه بقتل غيلان وصاحبه .. وبعد مناظرة بين غيلان وبينهم قال هشام : « لا أقالني الله إن لم أقتله » فأمر به وبصاحبه فرفعا على الصليب عند «باب كيسان » بدمشق ، ثم قطعت ايديها ، ثم ارجابها ، ثم السنتها ، حتى فارقا الحياة ! . (۱۹۱۹) .

وعم الاضطهاد أهل العدل والتوحيد ، واتخذ لهم هشام منى ينفيهم من الأرض إليه فى جزيرة « دهلك » \_ بفتح الدال وسكون الهاء وفتح اللام \_ ، قرب مصوع (١٤٥) . وهى جزيرة ببحر اليمن « ضيقة حرجة حارة » يضرب بها المثل فى البعد عن العمران ، حتى ليقول الشاعر عن حبيبته :

ولو اصبحت خلف الثريا لزرتها بنفسي ولو كانت بدهلك دورها (١٤٦)!

<sup>(</sup>۱٤۲) (المغني) جـ ۲۰ ق۲ ص ۱۵۰.

<sup>(</sup>۱۶۳) (تاریخ الطبری) جـ٦ ص٥٥٥ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٠٠ هـ).

<sup>(</sup>١٤٤) (المنية والامل) اللوحة ٤٨.

<sup>(</sup>١٤٥) فلهوزن (تاريخ الدولة العربية) ص ٣٤١ ، ٣٤٢ ، ٣٣٤ . ترجمة د . محمد عبد الهادى أبو ريده . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م .

<sup>(</sup>١٤٦) صفى الدين البغدادى (مراصد الاطلاع على اسماء الامكنة والبقاع) تحقيق على البيجاوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م .

ولقد زاد من عداء هشام لأهل العدل والتوحيد اسهامهم النشط ، بل الاساسي ، في الثورة التي قادها ضده زيد بن على سنة ١٢١هـ والتي سنتحدث عنها في الفصل القادم ولقد استمر هذا النفي وذلك الاضطهاد على عهد الوليد بن يزيد .. وعندما كلمه البعض في السماح لهم بالعودة إلى أوطانهم ، رفض ، وأصر على الالتزام بما فعله فيهم هشام بن عبد الملك ، بل واعتبر هذا العمل «مما ترجى منه المغفرة لهشام !» (١٤٧٠) .

وفي عهدى هشام والوليد بن يزيد أخذ الناس يستسرون بقول العدل والتوحيد ، فيسأل سائل ابا وائلة اياس بن معاوية : «مايمنعك أن تصف القول في القدر ، وقد ابصرته ؟ فيقول : قد ، والله ، ناظرت غيلان ، وابصرت الحق والعدل ، ولكني اكره ان اصلب كما صلب ! «(١٤٨) ، ويشهد عمرو بن دينار ، عكة ، رجلا من أهل العدل والتوحيد تقوده الشرطة إلى السجن ، فيسأل : «ما لهذا ؟ فيقول الناس له : يتكلم في القدر . فيقول : أليس أضاف الخير إلى ربه ، والشر إلى نفسه ؟! قالوا : بلي . قال : فهو أولى بالحق منكم ، فيقولون له : فما يمنعك أن تتكلم ؟! فيقول : اخشى أن يصنع بي ما صنع بهذا ! » . (١٤٩) ، وتظل هكذا حال أهل العدل والتوحيد حتى تقوم ثورتهم التي يقتلون فيها الوليد بن يزيد ، ويرفعون بها إلى منصب الخلافة خليفة منهم هو يزيد بن الوليد سنة ١٢٦ه. .

<sup>(</sup>١٤٧) (تاريخ الدولة العربية) ص ٣٤١، ٣٤٢.

<sup>(</sup>١٤٨) (فضل الاعترال وطبقات المعترلة) ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>١٤٩) المصابر السابق. ص ٣٢٣.

## الفصل الثالث حقبة الثورة على بني أمية

فى بدايات العقد الثالث من القرن الثانى الهجرى بدأت ثورات المعتزلة ضد حكم الأمويين وبالتحديد فى سنة ١٢٧ه.. وكانت معارضتهم قبل ذلك لم تتعد النقد والرفض والادانة.. أما حقبة الثورة هذه فهى التى بدأت بثورة زيد بن على ضد هشام بن عبد الملك سنة ١٢٧ه.

ولقد كانت ثورة زيد بن على \_ وهو رأس الشيعة الزيدية بعد ذلك \_ أولى ثورات المعتزلة ، كما كانت ثورة اعتزالية خالصة ، وذلك لأنه لم تكن هناك فى ذلك التاريخ فرقة زيدية ، بالمعنى الذى حدث ووجد بعد ذلك . . وإنما كان هناك \_ من فرق المعارضة \_ : خوارج ، وشيعة إمامية يتزعمهم جعفر الصادق ، اتخذوا الإمامة إمامة دينية ، ورفضوا طريق الثورة والخروج على بنى أمية ، فى انتظار أن يأذن الله بزوال ملكهم ، ولم يروا الثورة طريقا لزوال هذا الملك . . وكانت هناك المعتزلة يتزعمها فى العراق واصل بن عطاء ، وفى الشام غيلان الدمشق . .

وكان زيد بن على احد فتيان آل البيت الذين اعتنقوا مذهب المعتزلة ، وتتلمذ على يدى واصل بن عطاء عندما ذهب إلى المدينة يبشر بالاعتزال .. وكان لزيد أخ هو محمد الباقر وكان أخوه الباقر وجعفر الصادق ـ (ابن الباقر) ـ على خلاف معه بسبب دخوله فى الاعتزال .. ولم تكن نقطة الخلاف الجوهرية بين زيد وبين جعفر هى قضية العدل والتوحيد فلقد كانا فيها متفقين ، على وجه الاجهال ، وإنما كان الخلاف حول قضية الثورة والخروج .. فللعتزلة يوجبون الخروج المسلح والثورة على أئمة الجور ، بينما جعفر وانصاره ينكرون ذلك ويحذر جعفر انصار الثورة من آل البيت فيقول لهم : «ان بنى أمية يتطاولون على الناس حتى لو طاولتهم الجبال لطالوا عليها ! وهم يستشعرون بغض أهل البيت ، ولا يجوز ان يخرج واحد من

أهل البيت حتى يأذن الله بزوال ملكهم ! " (١٥٠١).

ولكن فتيان أهل البيت وشبابهم قد بدأ يتبلور فيهم تيار ثورى ، يرفض تحول الإمامة على يد جعفر الصادق إلى عقيدة روحية ، ويستنكف الحنوع لمظالم الأمويين ، وفريق من هذا التيار انفصل عن الإمامية ، فيما بعد ، وكون الحركة الاسماعيلية ، التى نهجت نهج المقاومة بالثورة (١٥١١) ، والفريق الآخر انضم إلى المعتزلة يقوده زيد بن على زين العابدين ..

ومما يؤكد أن هذا الانشقاق في صفوف أهل البيت كانت قضية الموقف من الثورة والخروج هي سببه الأول والأساسي ، ذلك الاعتراض الذي اثاره محمد الباقر في وجه أخيه زيد بن على عندما قال له إن متابعته لمذهب واصل بن عطاء في الخروج والثورة ، وقوله بأن ذلك هو طريق الإمامة ، ينفيان عن أبيها على زين العابدين صفة الإمامة ، وبعبارة الباقر لزيد : «على قضية مذهبك ، والدك ليس بامام ، فإنه لم يخرج قط ، ولا تعرض للخروج ..» ... (١٥٠١) . ولقد كان هذا هو بالفعل مذهب واصل ، فلم يكن يرى في الإمامة الروحية المهمة الحقيقية للإمام ..

ولقد كان المعتزلة ، وفيهم هذا الفريق الثائر من أهل البيت ، بزعامة زيد بن على يتهمون جعفر الصادق وانصار الإمامة الروحية بالضعف والخوف من تبعات الثورة ، والركون إلى حياة الدعة والهدوء ، والاشتغال بأمور الدنيا والكلف بها .. ولقد دارت مناظرة بين الفريقين شارك فيها واصل وزيد وجعفر الصادق ، وذلك عندما ذهب واصل إلى المدينة ونزل بمتزل على بن ابراهيم بن أبي يحيى ، وعقد مجلسا حضره نفر من أهل البيت الذين الخرطوا في مذهب الاعتزال ، وفيهم : عبد الله بن الحسن وهو والد محمد وإبراهيم ، اللذين سيقودان ثورتين من ثورات المعتزلة ضد بني العباس واخوة عبد الله بن الحسن ، وزيد بن على ، ومحمد بن عجلان ، وأبو عباد اللهبي .. وغيرهم .. ولقد جاءهم جعفر الصادق مع فريق من انصاره . وفي المناظرة بينها قال جعفر لواصل مشيرا إلى ذلك الانقسام الذي حدث في صفوف أهل البيت بدخول فريق من ابنائه الاعتزال : « .. انك ، يا واصل ، اتيت بأمر تفرق به الكلمة ، وتطعن به على الأئمة ! » فرد عليه واصل بكلام جاء فيه : « .. انك ، يا

<sup>(</sup>١٥٠) (الملل والنحل) جـ ٢ ص ٨٥.

<sup>(</sup>١٥١) (أصول الإسماعيلية) ص ١٠٦، ١١١.

<sup>(</sup>١٥٢) (الملل والنحل) جد ٢ ص ٨٤، ٥٥.

جعفر ، وإنى الهمة ، شغلك هم الدنيا ، فأصبحت بها كلفا ، وما اتيناك إلا بدين محمد .. فإن تقبل الحق تسعد به ، وإن تصدف عنه تبو باتمك ..! ».. وشارك زيد بن على في المناظرة فأغلظ القول لجعفر ، وقال له فيها قال : « ... إنه ما منعك من اتباع واصل إلا الحسد لنا ! » (١٥٣) .

فهذا الفريق من أهل البيت ، هم اذن معتزلة ، ولم تكن للزيدية فرقة ولا مذهب في ذلك التاريخ ، ومن ثم فإن ثورة زيد بن على هي ثورة معتزلية لحما ودما .. ولقد ظل أمر ماسمي بعد ذلك بالزيدية هكذا زمنا طويلا .. فزيد قد «اقتبس الاعتزال من واصل بن عطاء ، وصارت اصحابه كلها معتزلة » ... (١٥٠١) ، وابنه يحيي كان من قبل ثورة ابيه ومن بعدها ، وقبل خروجه هو وحتى صلبه في خراسان على مذهب المعتزلة ، وقبل أن يصلب « فوض الأمر بعده إلى محمد وابراهيم » ابني عبد الله بن الحسن (١٥٥١) ، وهم معتزلة كذلك .. بل لقد ظلت الزيدية ، حتى بعد تبلورها كفرقة ، معتزلية فيا يتعلق بالأصول ، وكما يقول الشهرستاني : فانهم « في الأصول يرون رأى المعتزلة حذو القذة بالقذة (٢٥١) ، ويعظمون أئمة الشهرستاني : فانهم « في الأصول يرون رأى المعتزلة حذو القذة بالقذة الإمامية . ومن هنا الاعتزال أكثر من تعظيمهم أئمة أهل البيت ..!» (١٥٠١) .. أي أئمة الشيعة الإمامية . ومن هنا يصبح القول بأن الزيدية قد « سبقوا المعتزلة في الظهور ، سواء على مسرح السياسة أو في ميدان المعتقدات » (١٥٠١) هو قول بين الشذوذ!

وكان الفريق القاعد من أهل البيت يعترض على زيد بن على بأن ثورته وطلبه البيعة بالإمامة له فيها اغتصاب الإمامة من أحيه محمد الباقر وابنه جعفر بن محمد ، الصادق ، فنى ذلك الاتهام بأن الباقر لم يدع الإمامة لنفسه ، ولم يدعها أبوهما على بن الحسين ، ذين العابدين ، لأن الإمامة لمن يحارب أئمة الجور لا للقاعدين عن الثورة والقتال ، وفي ذلك يقول زيد : « هؤلاء يقولون : حسدت أخى وابن أخى ، احسد ابى حقا هو له ؟ لبئس الولد أنا من ولد ! إنى لكافر ان جحدته حقا هو له من الله ، ما ادعاها على بن الحسين ولا ادعاها

<sup>(</sup>١٥٣) (فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٢٥ و(باب ذكر المعتزلة ، من كتاب المنبة والأمل ص ٢٠، ٢١).

<sup>(</sup>١٥٤) (الملل والنحل) جـ ٢ ص ٨٣.

<sup>(</sup>١٥٥) المصدر السابق. جـ ٢ ص ٨٥.

<sup>(</sup>١٥٦) القذة : ريشة السهم .

<sup>(</sup>١٥٧) (الملل والنحل) جـ ١ ص ١٦٢ (طبعة القاهرة ، بتحقيق محمد سند كيلاتى ، سنة ١٩٦١م).

<sup>(</sup>۱۵۸) (ثورة زيد بن على) ص۱۸۳ ، ۱۸۶.

أخي محمد بن على منذ أن اصبحت حتى فارقني ..! " (١٥٩) .

وكان بدء ثورة زيد بن على بالكوفة ضد هشام بن عبد الملك ليلة الاربعاء لسبع بقين من المحرم سنة ١٢٢هـ، وكان البعض يجادله فى سبب خروجه على الأمويين، ويقولون له: إذا كان أبو بكر وعمر قد استأثرا بالخلافة دون أهل البيت، ومع ذلك فأنت لا تبرأ منهما وتتولاهما، وتترحم عليهما، فاذا فعلت بنو أمية أكثر من ذلك ؟! فكان يجيب: «إن هؤلاء ليسوا كأولئك، إن هؤلاء ظالمون لى ولكم ولانفسهم!» (٢٠٠).

وكان نص البيعة التى بايعه الناس عليها يقول: « إنا ندعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ، وجهاد الظالمين ، والدفاع عن المستضعفين ، واعطاء المحرومين، وقسم هذا الفىء بين أهله بالسواء ، ورد الظالمين ، وإقفال المجمر (١٦١١) ، ونصرة أهل البيت على من نصب لهم وجهل حقهم .. (٦٢)

وكان زيد يقول للناس: «إنه لو لم أكن إلا أنا وابنى لخرجت على هشام.. فليس الإمام منا من أرخى عليه ستره ، وإنما الإمام من شهر سيفه ..! » (١٦٣) .

ولقد شاركت العامة في هذه الثورة الإعتزالية ، لانها لم تخش العقوبات الإقتصادية التي هدد بها هشام بن عبد الملك الثوار ، فلقد كتب هشام إلى عامله على الكوفة يوسف بن عمر يقول له : « . . فادع إليك اشراف أهل المصر ، وأوعدهم العقوبة في الأبشار واستصفاء الأموال ، فإن من له عقد أو عهد منهم سيبطئ عن زيد ، ولا يخف معه إلا الرعاع وأهل السواد ، ومن تنهضه الحاجة ، استلذاذا للفتنة . . فبادهم بالوعيد ، واعضضهم بسوطك ، وجرد فيهم سيفك ، واخف الأشراف والأوساط قبل السفلة ! » (١٦٠) .

ولقد افلحت خطة هشام هذه مع الثوار ، فانصرف عن زيد من بايعه من االأشراف الذين خافوا على أموالهم أن يستصفيها هشام ، ثم ارادوا تبرير نكوصهم عن الثورة ونكثهم

<sup>(</sup>١٥٩) المرجع السابق. ص ١٤٢ (والمرجع ينقل عن «الحور العين» ص ١٨٨).

<sup>(</sup>۱۹۰) (تاریخ الطبری) جـ ۸ ص ۲۷۲ (أحداث سنة ۱۲۲ هـ).

<sup>(</sup>١٦١) يقال : جمر الامير الجند ، أي أبقاهم في ثغر العدو ولم يرجعهم إلى أوطانهم .

<sup>(</sup>١٦٢) (تاريخ الطبرى) جـ٧ ص ١٧٢ (يطبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٢١ هـ).

<sup>(</sup>۱۹۳) (ئورة زيد بن على) ص ١٠٤ ، ١٤١ .

<sup>(</sup>١٦٤) (تاريخ الطبرى) جـ ٨ ص ٢٢٦. (أحداث سنة ١٢١هـ).

بيعة زيد ، فقالوا : إن الإمامة كانت في على بن الحسين ، ثم ابنه محمد الباقر ، ثم ابنه جعفر الصادق ، ولذلك فنحن نرفض امامة زيد ، لأنه لاحق له فيها ، قالوا ذلك ليموهوا على الناس ، وهم إنما رفضوه «لما بلغهم أن سلطان الكوفة يطلب من بايع زيدا ويعاقبهم ، فخافوا على أنفسهم ، وخرجوا من بيعة زيد ، ورفضوه مخافة من هذا السلطان «(١٦٥) . فسماهم زيد «بالرافضة » ، وجرت هذه التسمية على الإمامية ، في بعض الدوائر ، منذ ذلك التاريخ . ولقد كان خذلان الرافضة لثورة زيد بن على سببا في فشلها بعد يومين من القتال ضد جيش هشام ، مما جعل الزيدية ، بفرقها وفروعها يرددون دائما قولهم : «إن الرافضة أضر علينا وانكأ فينا من الحرورية \_ (الخوارج ) \_ وبني أمية الذين ولغوا في دمائنا » (١٦٦)

ولقد قاتل زيد بن على بشجاعة الأئمة وعزم الثوار ، وكان يتمثل وهو مقبل على الموت بقول الشاعر :

أذل الحياة وعز المات وكلاً اراه طعاما وبيلا فإن كان لابد من واحد فسيروا إلى الموت سيرا جميلا(١٦٧)!

ولما قتل ، دفنه أصحابه سرا ، ثم اكتشف الأمويون مدفنه ، فنبشوا قبره ، وصلبوه واحتروا رأسه فبعثوا بها إلى هشام بن عبد الملك ، حيث نصبت على باب دمشق ، ثم طيف بها في المدن الكبرى ، مثل المدينة ومصر ، زجرا للثوار . . ثم احرقت جثته والتي رمادها في نهر دجلة (١٦٨) !

ولقد ظلت المعتزلة تذكر زيدا كواحد من أئمتها « لأنه كان صالحا للإمامة ، لما أوتيه من الصلاح والعلم والفضل ، فيجب ان يكون إماما » (١٦٩) ..

بل لقد بكته الجوارج ، ورثوه ، وأسفوا على فشل ثورته ، ونعوا على الرافضة خذلانهم

<sup>(</sup>١٦٥) يحيي بن الحسين ( رسائل العدل والتوحيد) جـ ٢ ص ٨١ . دراسة وتحقيق محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .

<sup>(</sup>١٦٦) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>١٦٧) (عيون الأحبار) محلدًا ص ١٩١.

<sup>(</sup>١٦٨) انظر أحداث هذه الثورة مفصلة في كتاب (ثورة زيد بن علي).

<sup>(</sup>١٦٩) (المغني) جـ ٢٠ ق٢ ص ١٤٩.

له ، وقال شاعرهم حبيب بن جدرة الهلالي ، يرثيه ويصف غدر أهل الكوفة به :

لى مدى أولاد درزة أسلموك وطاروا عصابة علقتك كان لوردهم اصدار (١٧٠)!

يا أبا حسين، والأمور إلى مدى يا أبا حسين، لو شراة عصابة

أما ابنه يحيي فلقد قال ، يرثى اباه ، ويستنهض الناس لثورة ثانية :

بنى هاشم أهل النهى والتجارب خياركم، والدهر جم العجائب وكنتم اباة الحسف عند التجارب وليس لزيد بالعراقين طالب (١٧١)!

خليلى، عنى بالمدينة بلغا فحتى متى مروان يقتل منكم وحتى متى ترضون بالخسف منهم لكل قتيل معشر يطلبونه

ثم انسحب يحيى بن زيد ببقايا الثوار الذين نجوا من القتل ، إلى خراسان ، فأقام بالجوزجان «منكرا للظلم وما عم الناس من الجور» ... وفى أواخر سنة ١٢٥هـ أو أوائل سنة ١٢٦هـ على خلاف فى ذلك \_ اعلن الثورة على الوليد بن يزيد ، \_ وكان أمير خراسان نصر بن سيار \_ وبعد معارك عديدة دخلها مع انصاره من المعتزلة والثائرين من أهل البيت ضد جيش الوليد الذى قاده سلم بن احوز المازنى ، قتل يحيى بن زيد ، وفعل الأمويون بحسده فعلهم بحسد ابيه ، إذ احتزوا رأسه فبعثوا بها إلى الوليد بن يزيد وصلبوا جسده بالجوزجان ، فظل على صليبه حتى قامت ثورة أبى مسلم الخراسانى ، فأنزل جثته وصلى عليها ووارى عظامه فى قبره هناك .. وكما يقول المسعودى : إن أهل خراسان قد انفجر حزنهم على يحيى بن زيد ، وفى العام الذى دالت فيه دولة بنى أمية لم يولد بخراسان مولود إلا وسماه أبواه بيحيى أو زيد ؟! . (۱۷۲)

وبعد عام من فشل ثورة يحيى بن زيد ، خرج بالكوفة عبد الله بن معاوية بن عبد الله ابن جعفر بن أبى طالب ، فى محرم سنة ١٢٧هـ.. وذلك فى عهد مروان بن محمد ، فحادبه عامل مروان عبد الله بن عمر ، فهزمه .. وفى هذه الثورة كان المعتزلة والزيدية معا فى القتال ضد الأمويين ، فالطبرى يذكر فيمن بايع عبد الله بن معاوية اسم « منصور بن جمهور » ،

<sup>(</sup>۱۷۰) (ثورة زيد بن علي) ص ۱۲۷.

<sup>(</sup>١٧١) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ١٣٩.

<sup>(</sup>۱۷۲) (مروج الذهب) حـ ۲ ص ۱۹۷.

وهو من قادة أهل العدل والتوحيد الذين برزوا فى الثورة ضد الوليد بن يزيد التى سنتحدث عنها بعد قليل ويذكر ان خروج عبد الله بن معاوية كان مع الزيدية (١٧٣)، وكما قلنا فلقد كانت الزيدية اسما يطلق على فريق أهل البيت الذين انشقوا عن امامة جعفر ابن محمد، واختاروا طريق الثورة على طريق الإمامة الدينية، والروحية، وانضموا لذلك إلى الاعتزال.

وهكذا شهدت العراق وخراسان ثلاث ثورات قام بها المعتزلة ضد الحكم الأموى فى المدة من سنة ١٢٧ حتى سنة ١٢٧ هـ.. قاد الأولى: زيد بن على (سنة ١٢٧ هـ) والثانية: يحيى بن زيد (سنة ١٢٧هـ)، والثانية: عبد الله بن معاوية (سنة ١٢٧هـ).

恭 恭 恭

أما فى الشام ، حيث مقر الحلافة الأموية ، فقد حدثت فى سنة ١٢٦هـ أكثر المحاولات الثورية الاعتزالية توفيقا ونجاحا ضد الأمويين ، وذلك عندما نجحت ثورتهم ضد الوليد بن يزيد ، فقتلوه فيها ، ونصبوا بدلا منه خليفة معتزليا أمويا هو يزيد بن الوليد (٨٦ ـ ١٢٦هـ يزيد ، ٧٤٤م ) . .

كان اختلال حال الدولة الأموية قد قارب بها على دور الانهيار ، وذلك عندما انتقل خليفتها الوليد بن يزيد (  $\Lambda\Lambda$  –  $\Lambda$  ۱۲۱هـ  $\Lambda$  ) بالفسق والفجور والمحون ، بل والزندقة من دور الاسرار إلى دور الجهر والاعلان ، فلقد كان – كما يقول ابن قتيبة – : « ماجنا سفيها ، يشرب الخمر ، ويقطع دهره باللهو والغزل ، ويقول اشعار المغنين ، ويعمل فيها الالحان !  $\Lambda$  ( $\Lambda$  العند و أول من حمل المغنين من البلدان إليه ، وجالس الملهيت فيها الالحان !  $\Lambda$  ( $\Lambda$  العند و ولعزف ، وفي ايامه كان ابن سريج المغني ، ومعبد ، والغريض وابن عائشة ، وابن محرز ، وطويس ، ودحان ( $\Lambda$  ) . وغلبت عليه شهوة الغناء ، في ايامه ، وعلى الخاص والعام ، واتخذ القيان ، وكان متهتكا ماجنا خليعا .  $\Lambda$  ( $\Lambda$  ) . وفي ايامه ، وكان متهتكا ماجنا خليعا .  $\Lambda$  ( $\Lambda$  ) . وفي ايامه ، وعلى الخاص والعام ، واتخذ القيان ، وكان متهتكا ماجنا خليعا .  $\Lambda$  ( $\Lambda$  ) . وفي

<sup>(</sup>۱۷۳) (تاریخ الطبری) جـ۷ ص ۳۰۳، ۳۰۷ (طبعة المعارف) وجـ۹ ص ۶۸ــ۲۵ (الطبعة الأولى) هـادت سنة ۱۲۷ هـ.».

<sup>(</sup>۱۷٤) (المعارف) ص ۳۶۳.

<sup>(</sup>١٧٥) انظر أخبار هؤلاء المغنين في كتاب (الأغالي).

<sup>(</sup>١٧٦) (مروج الذهب) جـ ٢ ص ١٦٧، ١٦٨.

مصادر التاريخ من اشعاره فى المجون والفسق ما يأبى ذوق عصرنا وعرفه أن يثبته المرء فى كتاب !

ولقد تعدى الوليد نطاق الفسق والمجون إلى الزندقة والجهر بفلتات لسان لايرضاها المجتمع المسلم، بخاصة من أمير المؤمنين.. فالرواة يروون أنه قد عزم على ان يبنى أعلى الكعبة في البيت الحرام قبة يشرب فيها الخمر، ويشرف منها سكران منتشيا على الطائفين ببيت الله العتيق!... ولما رأى في المصحف، يوما، آيات تتحدث عن الحساب والجزاء والعقاب رمى المصحف بالسهام، وهو ينشد:

تذكرنى الحساب ولست أدرى أحقا ما تقول من الحساب فقل لله يمنعنى شرابي!

ومرة ثانية ، فتحه ، فوجد قول الله سبحانه : (واستفتحواً وخاب كل جبار عنيد) (۱۷۷) ، فخرق صحائفه بسهمه ، وانشد :

أتوعد كل جبار عنيد فها أنا ذاك جبار عنيد فان لاقيت ربك يوم حشر فقل: يارب خرقني الوليد (۱۷۸۸)!

وكان لابد لبلاط ملك هذا مبلغ ترفه ونزقه ومجونه أن يتجه إلى أموال الناس وثرواتهم بالمصادرة والسلب والنهب والاستنزاف .. ولقد عرفت أوروبا فى العصور الوسطى من يبيع الرتب بالحق الإلهى – صكوك الغفران ، وعرف الشرق فى عصره الحديث من يبيع الرتب والنياشين .. أما الوليد بن يزيد فكان يبيع الولايات والعالات فى الدولة ، بما فيها من ثروة ومن فيها من بشر وموظفين وامكانيات ..! فلقد باع ، مثلا ، لنصر بن سيار ولايته على خراسان ، ثم بدا له أن يبيعها مرة ثانية لمن يدفع أكثر ، فباعها ، بمن فى ذلك وإليها وعاله ، إلى يوسف بن عمر ..! وتحدث المؤرخون عن «الهدايا» التى جاءت إليه من خراسان ، وكيف قسم الوالى على أهل البلاد جمع مكونات «قافلة الهدايا» التى ستذهب خراسان ، وكيف قسم الوالى على أهل البلاد جمع مكونات «قافلة الهدايا» التى ستذهب لهل بلاط دمشق «فلم يدع بخراسان جارية ولا عبدا ولابرذونا فارها إلا اعده » لحمل

<sup>(</sup>۱۷۷) ابراهیم : ۱۵.

<sup>(</sup>۱۷۸) (أمالي المرتضى) ق١٠ ص ١٢٨ ــ ١٣٠.

«الهدایا»، وضمت هذه «الهدایا»: الف مملوك، مسلحین، محمولین علی الخیل وخمسائة وصیفة، وأباریق من ذهب وفضة، وتماثیل للظباء ورءوس السباع والایایل ... الخ .. ولما خرجت القافلة فی طریقها إلی دمشق، استعلم الولید: هل فی محتویاتها ما یبغی من ادوات اللهو والطرب؟ وبخاصة «البرابط» و «الطنابیر»؟؟.. فاستدرك الوالی وضمنها مراد أمیر المؤمنین!.. وقال البعض یومئذ فی ذلك شعرا:

أبشر أمين الله أبشر بستسبساشير بساسير بساسير بساسير بساسل يحمل المال عليها كالابابير بعال تحمل الخمر حقائها طنابير ودل البربريات بصوت البّم والزير وقرع الدف أحيانا ونفخ بالمزامير فهذا لك في الدنيا وفي الجنة تحبير(١٧٩)!

وإذا كان هذا حال بلاط الخليفة ، فإن عاله وولاته لابد أن يكونوا على دين ملوكهم في السلب والنهب والمصادرة والتبذير.. وكان للوليد طفلان ، لم يبلغا الحلم بعد ، فاكره الناس على البيعة لها بولاية العهد من بعده ، واحدا بعد الآخر ، وبعث بذلك رسالة طويلة إلى الأمصار والنواحي في رجب سنة ١٢٥هـ ، تعكس سطورها فلسفة الحكم في عصره ودولته ، إذ لا تتحدث الرسالة الا عن الطاعة الواجبة على الناس لحكامهم ، ولا تذكر من القرآن إلا الآيات التي تدعو إلى الطاعة والخضوع والتسليم ، لأن «الله علم ان لا قيام لشيء ولاصلاح له إلا بالطاعة .. فمن أخذ بحظه منهاكان لله وليا ، ولأمره مطيعا ، ولرشده مصيبا .. ومن تركها اضاع نصيبه ، وعصى ربه ، وخسر دنياه وآخرته .. وكان ممن غلبت عليه الشقوة التي تورد أهلها افظع المشارع ، وتقودهم إلى شر المصارع ... فالطاعة رأس هذا الأمر وذروت وسنامه وزمامه ، وملاكه وعصمته ، وقوامه بعد كلمة الاخلاص ! » ثم تمضى الرسالة لتتحدث عن العهد للطفلين : الحكم وعثان ، باعتباره « من تمام الإسلام ... وان أمير المؤمنين لم يكن منذ استخلفه الله بشيء من الأمور أشد اهتماما وعناية منه بهذا العهد .. فبايعوا للحكم .. ولاخيه من بعده ، على السمع والطاعة .. فاعلموا ذلك فبايعوا للحكم .. ولاخهه من بعده ، على السمع والطاعة .. فاعلموا ذلك فبايعوا المحكم .. ولاخيه من بعده ، على السمع والطاعة .. فاعلموا ذلك فبايعوا المحكم .. ولاخيه من بعده ، على السمع والطاعة .. فاعلموا ذلك فبايعوا دالك

<sup>(</sup>۱۷۹) (تاریخ الطبری) جـ۸ ص ۲۹۷، ۲۹۸.

<sup>(</sup>١٨٠) المصدر السابق. جـ ٨ ص ٢٩٥ ـ ٢٩٧. وانظر (الاغانی) جـ ٧ ص ٢٥١٠، ٢٥١١.

ولقد علم الناس ذلك ، وفهموه ، واطاعوه .. فبايعوا للحكم وعثان .. وبينا كان الوليد بن يزيد يعالج شيخوخة الدولة الأموية واضطراب أمر خلافتها هذا الضرب من العلاج – إذا جازت تسميته علاجا – كانت المعتزلة تنشط وتجمع أمرها وتدبره ، وكانوا يرفعون شعارهم الداعي إلى اعادة أمر الخلافة شورى بين المسلمين .. وكان الأمير الأموى يزيد بن الوليد بن عبد الملك – (الملقب بالناقص) – أحد الذين دخلوا مذهب الاعتىزال فعرض على الوليد بن يزيد ان ينزل على رغبة الداعين إلى اعادة الأمر شورى .. فرفض بل ورفض أن يطلق سراح القدرية – (المعتزلة) – المنفيين في جزيرة «دهلك « منذ عهد هشام بن عبد الملك .

وكانت صفات يزيد بن الوليد على الضد من صفات الوليد بن يزيد ، حتى لقد نسجت مصادر التاريخ حول صفاته واخلاقه وسجاياه بعض الأساطير ، فابن قتيبة ـ الذى قدمنا بعض وصفه للوليد ـ يقول عن يزيد : إنه «كان محمود السيرة ، مرضيا ... ويقال : إنه مذكور فى الكتب المتقدمة بحسن السيرة والعدل ، وفى بعضها : يا مبدد الكنوز ، يا سجادا بالاسحار ، كانت ولايتك رحمة ، ووفاتك فتنة ، أخذوك فصلبوك !  $((1)^{(1)})$  .. وكان اللقب الأثير لديه : «الشاكر لأنعم الله » ..  $((1)^{(1)})$  ، حتى لقد ذهب عدله ، بعد أن اقترن بعدل عمر بن عبد العزيز ، مثلا من أمثلة علماء النحو ، فقالوا : الناقص والأشج اعدلا بي مروان !  $((1)^{(1)})$ 

ولقد تم تدبير الثورة والبيعة ليزيد بن الوليد بالخلافة ، خارج دمشق ، فى المدن والقرى والنواحى التى غلب عليها الاعتزال ، حول طريق التجارة الذاهب منها إلى حلب ـ وهى التى تحدثنا عنها من قبل ـ . . وفى ليلة الخميس ، لثلاث ليال بقيت من جادى الآخرة سنة ١٢٦هـ تنكر يزيد فى ثياب بدوية ، وركب حارا ، وصحب نفرا قليلا من خاصته ، ودخل دمشق ، وكانت قد عقدت له بيعة أغلب أهلها سرا ، وكان هناك بمسجد دمشق سلاح كثير قد احضر من ارض الجزيرة ، فدخل الثوار إلى المسجد ، وأدوا مع الناس صلاة العشاء ، ثم أخذ الناس ينصرفون ، والثوار يبطئون ، فلما استعجلهم حراس المسجد كى يغلقوا أبوابه أخذوا يخرجون من

<sup>(</sup>۱۸۱) (المعارف) ص ۳۶۷.

<sup>(</sup>١٨٢) القلقشندى (مآثر الأناقة فى معالم الحلافة) جـ ١ ص ١٥٩. تحقيق عبد الستار فراج . طبعة الكويت سنة ١٩٦٤ م .

<sup>(</sup>١٨٣) (رسائل الحاحظ) حـ ١ ص ٨٣ «هامش». (والاشج هو عمر بن عبد العزيز).

باب ويعودون للدخول من باب آخر ، حتى انفردوا بحراس المسجد ، فقتلوهم ، واستولوا على ما به من سلاح . !

وفى صبيحة يوم الخميس زحفت قوى الثوار تقودها المعتزلة على أبواب دمشق ، فقتلوا من اعترضهم من الحراس ، ودخلوها من جميع الأبواب ، لأنهم قد أتوا من كل المدن والقرى المحيطة بها .. فدخل عبد الرحمن بن مصاد ، من باب الجابية ، ومعه ألف وخمسهائة بسلاحهم .. ودخلت السكاسك من الباب الشرقى ، يقودهم يزيد بن عنبسة .. ودخل أهل داريا ، بقيادة يعقوب بن هانئ العبسى ، من باب دمشق الصغير .. ودخل أهل دومة وحرستا ، بقيادة عيسى بن شبيب التغلبي ، من باب توما .. ودخل أهل دير المران وسطرا والأرزة ، يقودهم حميد بن حبيب اللخمى ، من باب الفراديس .. ودخل أهل جرش والحديثة ودير زكا ، يقودهم النضر بن عمر الجرشي ، من الباب الشرقى .. ودخل بنو عدرة وسلامان ، يقودهم ربعى بن هاشم الحارثى ، من باب توما . ودخلت جهيئة ومن والاهم ، وسلامان ، يقودهم بن سعيد .. وكانت اعلام الثوار الزاحفين على دمشق تحمل العبارة التى بايع يقودهم طلحة بن سعيد .. وكانت اعلام الثوار الزاحفين على دمشق تحمل العبارة التى بايع الناس عليها يزيد بن الوليد ، وهي : «إنا ندعوكم إلى كتاب الله وسنة نبيه ، وأن يصير الأمر شورى !» ..

وكان مقصد الجميع ومقر جمعهم حول يزيد بن الوليد بمسجد دمشق .. وعند ذلك انتدب الخليفة الجديد جاعة من فرسان القوم المبرزين فيهم ، فحاصرت قصر الوليد بن يزيد ، وتسوروه عليه بعد ان رفضوا توسلاته ، وقتلوه ، وحمل رأسه منصور بن جمهور احد فرسان القدرية وقادتها \_ إلى الخليفة الجديد ، فقالوا له : «ابشريا أمير المؤمنين بقتل الفاسق الوليد ، وأسر من كان معه » ! ..

ولما استقر الأمر ليزيد ، صعد المنبر، وخطب فى الناس خطابا أعلن فيه نهج الحكم الجديد . . فقال فيما قال :

«أيها الناس ، والله ما خرجت اشرا ولا بطرا ، ولا حرصا على الدنيا ، ولا رغبة فى الملك ... ولكنى خرجت غضبا لله ولدينه ، وداعيا إلى كتاب الله وسنة نبيه ، لما هدمت معالم الهدى ، وأطفئ نور أهل التتى ، وظهر «الجبار العنيد» ، المستحل لكل حرمة ، والراكب لكل بدعة ، مع أنه ، والله ، ما كان يؤمن بيوم الحساب ، وإنه لابن عمى فى الحسب

وكفئى فى النسب.. أيها الناس، ان لكم على الا أضع حجرا، ولا أجرى نهرا، ولا أكتنز مالا، ولا اعطيه زوجة ولا ولدا، ولا انقل مالا من بلد إلى بلد، حتى اسد فقر ذلك البلد وخصاصة أهله، بما يغنيهم. فإن فضلت فضلة نقلته إلى البلد الذى يليه ممن هو احوج إليه. ولا أجمركم فى ثغوركم فأفتنكم وافتن أهاليكم.. ولا أغلق بابى دونكم، فيأكل قويكم ضعيفكم. ولا أحمل على أهل جزيتكم ما أجليهم به عن بلادهم، وينقطع نسلهم. ولكن : لكم اعطياتكم فى كل سنة، وارزاقكم فى كل شهر، حتى تستدر المعيشة بين المسلمين، فيكون اقصاهم كأدناهم. فإن أنا وفيت لكم بهذا فعليكم السمع والطاعة وحسن المؤازره والمكاتفة، وإن لم أوف لكم به ، فلكم أن تخلعونى ، إلا أن تستثيبونى ، فإن تبت قبلتم منى ، وإن رأيتم احدا أو عرفتموه بالفضل والصلاح، يعطيكم من نفسه مثل ما اعطيتكم ، فأردتم أن تبايعوه ، فأنا أول من يبايعه ، ويدخل فى طاعته.

أيها الناس ، لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق . أقول قولى هذا واستغفر الله لى ولكم » (١٨٤) !

ومما يلفت النظر في هذه الثورة ، وخطاب خليفتها عدة أمور :

أولها : أنها أول ثورة تحدث فى الشام ضد حكم بنى أمية ، الذى استند إلى أهل الشام حتى لقبت دولتهم بدولة أهل الشام .. فلقد جاء دور الشام فى الثورة ، بعد ان كانت قاصرة على العراق واطراف أخرى بعيدة عن العاصمة دمشق ..

ثانيا: ان القبائل اليمنية التي كانت ، تقليديا ، سند الدولة الأموية قد اسهمت بقسط وافر في هذه الثورة ، مما سلب بني أمية « السلاح القبلي » الذي استخدموه في ضرب القبائل المناوئة واحداث التوازن في البلاد لمصلحة دولتهم ..

ثالثها : أنه لأول مرة منذ عهد الخلافة الراشدة يختار الناس خليفتهم بالبيعة والاختيسار خارجين بذلك عن نظام الوراثة الذي ارساه في الدولة معاوية بن أبي سفيان.

<sup>(</sup>١٨٤) انظر في أحداث هذه الثورة : (الإمامة والسياسة ) جـ ٢ ص ١٠٨ ـ ١١٢ . و(تاريخ الطبرى) جـ ٩ ص ٢ ، ٣ ، ١٨ ، ١٦ ، ١٠ ، ١٠ ، ١٠ . و(المعارف ص ٣٦٧ . و(تاريخ الدولة العربية) لفلهوزن . ص ٣٦٥ ، ٣٤٥ ، ٣٤٥ ، ٣٤٥ ، ٣٥٥ ـ ٣٥٠ ، ٣٦٠ ، ٣٦٠ ، ٣٦٥ . و(فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١١٢ ، ١١٣ ، ١١٣ ، ١١٣ .

رابعها: ان المضمون الذي عبر عنه يزيد بن الوليد في خطابه اعاد إلى منبر الخلافة تلك الأقوال والمعانى التي افتقدها هذا المقام منذ عهد الخلافة الراشدة ، مما يذكر بكلمات أبي بكر الصديق .. فهو يقرر حق الأمة في خلع الإمام إذا لم يف بعهده ومهامه \_ وهو مبدأ المعتزلة \_ ويذكر أن الأكثر فضلا وصلاحا هو الأولى ... إلى جانب الحديث عن العدل الاجتماعي وللساواة بين الناس ، والعدل في أهل الذمة «حتى يكون اقصاهم كأدناهم ، وحتى تستدر المعيشة بين المسلمين » ..

فهى ثورة ، تمثل عهدا جديدا ، له منهج جديد . . بل وغريب إذا قيس بنهج بنى أمية فى حكم الناس ..

أما دور المعتزلة فى قيادة هذه الثورة ، فلقد تحدثت عنه واشارت إليه كل المصادر التى عرضت لها ، تقريبا ، فهم يسلكون يزيد بن الوليد فى سلسلة الأئمة الذين يعترفون بامامتهم «لأنه كان بصفة من يصلح للإمامة ، وبايعه طبقة من أهل الفضل » (١٨٥) . وهم يرونه أفضل من عمر بن عبد العزيز . فعندما بايعه قيس بن هانئ العبسى قال له : «يا أمير المؤمنين ، اتق الله ، ودم على ما أنت عليه ، فما قام مقامك أحد من أهل بيتك . وان قالوا : عمر بن عبد العزيز ، فأنت أخذتها بحبل صالح ، وإن عمر اخذها بحبل سوء ! » (١٨٦) . يشير بذلك إلى ان يزيد وليها بالاختيار ، أما عمر بن عبد العزيز فقد ورثها وراثة الملك . .

وعندما سأل عيسى بن حاضر عمرو بن عبيد عن رأيه فى يزيد بن الوليد ـ الذى لقب بالناقص لنقصه اعطيات بنى أمية ـ اضغى عليه عمرو بن عبيد صفات الإمام كما تراه المعتزلة وكما حددها الحسن البصرى ، فقال عنه : «إنه الكامل! عمل بالعدل ، وبدأ بنفسه ، وقتل ابن عمه فى طاعة الله ، وصار نكالا على أهل بيته ، ونقص من اعطياتهم مازادته الحبابرة ، وجعل فى عهده شرطا ولم يجعله جزما. والله لكأنه ينطق عن لسان أبى سعيد » (١٨٧٠)!

ومن الذين شهدوا القتال في هذه الثورة قوم بلغوا في الاعتزال المقام الذي جعلهم يذكرون في كتب الطبقات ، مثل : أبي وهب الكلاعي ، عبيد الله بن عبيد (المتوفى سنة ١٣٧هـ ، وابي عبد الله هشام بن الغاز بن ربيعة الجرشي (المتوفى سنة ١٥٦هـ) .. فلقد ذكر

<sup>(</sup>١٨٥) (المغنى) جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٥٠.

<sup>(</sup>۱۷٦) (تاریخ الطبری) جـ ۹ ص ۲۷.

<sup>(</sup>١٨٧) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص١١٣. (وأبو سعيد هو الحسن البصرى).

الجاحظ أنهم من أهل الشام الذين شهدوا «الوقعة مع يزيد بن الوليد في جمهور الغيلانية » (١٨٨).

وانتساب جمهور هذه الثورة ، من أهل الشام ، إلى عالم المعتزلة الدمشقى : أبى عبد الله او أبى أبوب ، أو أبى مسلم مكحول بن عبد الله الشامى (المتوفى سنة ١١٦هـ) جعل خصومها معد موت يزيد وخلافة مروان بن محمد يرجمون أهلها ، ودورهم ، ويرددون عبارة : «هذا فى كبد مكحول » (١٨٩) !! لأنهم كانوا على مذهبه فى الاعتزال .

وأبو القاسم البلخى ، يذكر فى اقدَم تاريخ للطبقات والفرق عند المعتزلة ، تحت عنوان : (خروج أهل العدل ) قوله : « وخرجت الغيلانية مع يزيد بن الوليد بن عبد الملك ، فى سنة ست وعشرين ومائة ..» (١٩٠٠) .

والخوارزمى يذكر فى إحدى رسائله ، كيف أنه كان لكل فرقة دولة ، فيقول : « ليس من فرق الإسلام فرقة إلا وقد هبت لأهلها رويحة ، ودالت لهم دولة ، كما اتفق لمحتار بن عبيد الله للكيسانية ، ويزيد بن الوليد للغيلانية ، وإبراهيم بن عبد الله للزيدية ، والمأمون لسائر الشيعة ، والمعتصم والواثق للمعتزلة ، والمتوكل للنواصب والحشوية ..» (١٩١١) .

والمسعودى يقول عن هذه الثورة: « وكان خروج يزيد بن الوليد بدمشق مع شائعة من المعتزلة ، وغيرهم من أهل داريا والمزة من غوطة دمشق ، على الوليد بن يزيد ، لما ظهر من فسقه ، وشمل الناس من جوره ... » ... ويتحدث عن يزيد بن الوليد فيقول : «المعتزلة تفضل في الديانة يزيد بن الوليد على عمر بن عبد العزيز ... وكان يزيد يذهب إلى قول المعتزلة وما يذهبون إليه في الأصول الخمسة : من التوحيد ، والعدل ، والوعيد ، والأسماء والأحكام وهو القول بالمنزلة بين المنزلتين والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ... » (١٩٢٠).

فهى ثورة معتزلية ، قام بها اساسا معتزلة الشام ، أما معتزلة العراق فإنهم ايدوها كل التأييد ..

<sup>(</sup>١٨٨) المصدر السابق. ص ١٠٢، ١٠٣٠.

<sup>(</sup>١٨٩) المصدر السابق. ص ٩٦.

<sup>(</sup>١٩٠) المصدر السابق. ص ١١١.

<sup>(</sup>١٩١) (تاريخ الجهمية والمعتزلة) ص٥٢ ، ٥٣.

<sup>(</sup>١٩٢) (مروج الذهب) جـ ٢ ص ١٧٦ ، ١٧٧ ، ١٧٣ .

فالخطبة الشهيرة التي خطبها واصل ، واسقط منها حرف الراء الذي كان لا يحسن نطقه خطبها عند عبد الله بن عمر بن عبد العزيز ، الذي ولى البصرة من قبل يزيد بن الوليد .. وكان معه نفر من أئمة معتزلة العراق .. (١٩٣٠) .

بل لقد همت معتزلة العراق ، أن تسير جيشا يقوده عمرو بن عبيد لنصرة يزيد بن الوليد لولا أن الأجل عاجله ، إذ لم تزد خلافته عن أشهر خمسة إلا قليلا .. والبلخي يروى عن عمرو بن عبيد قوله لاصحابه : « تهيئوا حتى نخرج إلى هذا الرجل فنعينه على أمره » ... وبينا عمرو واصحابه على ذلك الاستعداد والاعداد «إذ ورد عليه خبر موت يزيد ... «(١٩٤) .

وأول وال ولاه يزيد بن الوليد على العراق كان هو منصور بن جمهور ، الذى يقول عنه خصوم المعتزلة : إنه «كان اعرابيا جافيا غيلانيا . . وأنه إنما صار مع يزيد لرأيه فى الغيلانية . . . فشهد لذلك قتل الوليد بن يزيد » . . . ويزكيه يزيد بن الوليد ويدافع عنه ، فيقول : «إذا لم أول منصورا في حسن معاونته فين أولى » (١٩٥٠) ؟!

والحارث بن سريج ( ١٦٨هـ ١٧٦م ) ذلك الذي قاد ثورة ضد بني أمية على عهد هشام ابن عبد الملك شارك فيها تيار الارجاء الذي قال اصحابه بالعدل والتوحيد ... كما سبق ان ذكرنا في الحديث عن المرجئة بالقسم الأول من هذه الدراسة ... والذي ظل هاربا من الدولة ببلاد الترك ، بعث إليه يزيد بن الوليد بالأمان له ولمن معه ، وكتب له بذلك كتابا يقول فيه : «أما بعد ، فانا غضبنا لله إذ عطلت حدوده ، وبلغ بعباده كل مبلغ ، وسفكت الدماء بغير حله اواخذت الأموال بغير حقها ، فأردنا أن أنعمل في هذه الأمة بكتاب الله وسنة نبيه ... قد أوضحنا لك عن ذات انفسنا ، فأقبل آمنا أنت ومن معك ، فانكم اخواننا وإعواننا » .. ثم أوضحنا لك عن ذات انفسنا ، فأقبل آمنا أنت ومن معك ، فانكم اخواننا وإعواننا » .. ثم كتب إلى عامله على العراق عبد الله بن عمر بن عبد العزيز أن يرد إلى الحارث وانصاره كل ما كان قد استصفى من أموالهم وسبى من ذراريهم .. فعاد الحارث وانصاره إلى «مرو» .. وعاش مع انصاره آمنين ، حتى مات يزيد ، وخلفه مروان بن محمد ، فقال الحارث : «إنما آمنى يزيد بن الوليد ، ومروان لا يجيز أمان يزيد ، فلا آمنه .. فدعا إلى البيعة .. » وحارب جيش

<sup>(</sup>١٩٣) انظر (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٢٣ ، ٢٢٤ . وانظر هذه الحنطبة فى (نوادر المحطوطات) المجلد الأول ص ١٣٤ ـــ ١٣٦ جمع وتحقيق عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

<sup>(</sup>١٩٤) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص١١٣ .

<sup>(</sup>۱۹۵) (تاریخ الطبری) جه ۹ ص ۲۷، ۲۸.

مروان بن محمد حتى هزم وصلب سنة ١٢٨هـ.. (١٩٦١).

فهى ، إذًا ، ثورة ، قام بها المعتزلة ، وحاولوا فيها تطبيق نظريتهم فى الإمامة والعدل بين الناس ، وأمنوا فى عهدها الثوار الذين خرجوا من قبل منكرين على أثمة الجور والفساد ..

ولكن مروان بن محمد كان يتربص بهذه الثورة الدوائر منذ قيامها ، وكان يقبع فى أرض الجزيرة يتحيَّن الفرص ، ويراسل من بقى من امراء بنى أمية .. بل إنه لم يكن قد بايع ليزيد إلا بعد تلكؤ ، وبعد أن بعث إليه يزيد يقول له : «أما بعد ، فانى اراك تقدم رجلا وتؤخر أخرى ، فاذا اتاك كتابى هذا فاعتمد على ايتها شئت . والسلام ! » (١٩٧) ... وكان مروان قد كتب إلى أخى الوليد بن يزيد ، بعد مقتله ، يقول : « .. انى مطرق إلى ان أرى غيراً فأسطو بانتقام ... ولم اشبه محمدا ولا مروان .. ان لم اشمر للقدرية ازارى واضربهم بسينى جارحا وطاعنا ! ... وما اطراق إلا لما انتظر مما يأتيني عنك ، فلا تهن عن ثأرك بأخيك ! ... » (١٩٨) .

ولم يطل الانتظار بمروان بن محمد ، إذ مات يزيد بن الوليد في ١٢ ذى الحجة سنة ١٢٦هـ ( ٢٥ سبتمبر سنة ٤٤٤م ) ، بعد خلافة لم تزد عن مائة واثنين وستين يوما ... (١٩٩١) ، فوثب مروان على الخلافة ، وازال آثار يزيد بن الوليد ، بل نبش قبره وصلبه على باب الجابية ، وقتل كثيرا من المعتزلة وانصار يزيد ، وفر من دمشق إبراهيم بن الوليد (٢٠٠٠) الذى كان يزيد قد عهد إليه بعد طلب الناس ومشورتهم .. وعزل ولاة يزيد ، وبعث إلى العراق النضر بن سعيد ، ليخلف عبد الله بن عمر بن عبد العزيز ... وعند ذلك جمع منصور بن جمهور أنصاره من المعتزلة ، وقاتلوا جيش مروان ، بل وتحالفوا مع الخوارج على حربه .. وظل منصور هذا يقاتل مروان وبني أمية من موقع إلى آخر ، ومن معركة إلى أخرى ، ومن بعدهم أخذ يقاتل بني العباس ، حتى لجأ إلى الهند ، ولما هزم ، مضى إلى الصحراء فات عطشا وسط الرمال (٢٠١) سنة ١٣٤ه.

<sup>(</sup>١٩٦) المصدر السابق. جـ ٩ ص ٤٢، ٣٠، ٥٣، ٥٣.

<sup>(</sup>١٩٧) (عيون الأخبار) يجلد ١ ص ١٩٧.

<sup>(</sup>۱۹۸) (تاریخ الطبری) جه ۹ ص ۳۶، ۳۰.

<sup>(</sup>١٩٩) (تاريخ الدولة العربية) ص ٤٥٥.

<sup>(</sup>۲۰۰) (تاریخ الطبری) جـ ۹ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٢٠١) المصدر السابق. جـ ٩ ص ٦١، ٦٢، ١٥٠، ١٥١.

ولكن فشل ثورة يزيدبن الوليد فى الاستمرار، وتولى مروان بن محمد الخلافة، لم يزيدا الدولة الأموية إلا اضطرابا وتدهورا ، فأخذت المعتزلة تستعد لتجمع أمر المسلمين ، أو أكثرهم على إمام منها هو محمد بن عبد الله بن الحسن (النفس الزكية) ، وذلك حتى تعود الخلافة «شورى بين المسلمين» ، ويليها من تتوافر فيه شروطها .. واجتهدوا كى يضموا إلى موقفهم هذا الشيعة الإمامية ، ولكن جعفر الصادق ظل على رأيه فى رفض الخروج والشورى ، متمسكا بالإمامة الروحية ، وانتظار أن يزيل الله ملك بنى أمية ويعطى الخلافة لآل بيت الرسول عليه الصلاة والسلام ..

ولقد عبر عمرو بن عبيد عن سعى المعتزلة هذا عندما خطب فى جمع من انصار المعتزلة وانصار الإمامية فقال: «... اننا قد نظرنا ، فوجدنا رجلا له دين وعقل ومروءة ومعدن للخلافة ، وهو محمد بن عبد الله بن الحسن .. فأردنا أن نجتمع معه فنبايعه ، ثم نظهر أمرنا معه ، وندعو الناس إليه ، فن بايعه كنا معه وكان معنا ، ومن اعتزلنا كففنا عنه ، ومن نصب لنا جاهدناه ونصبنا له على بغيه ونرده إلى الحق وأهله ... » (٢٠٢) .

فكانوا بذلك يستعدون لثورة جديدة يضعون بواسطتها افكارهم فى الإمامة والسياسة موضع التطبيق والتحقيق .

<sup>(</sup>٢٠٢) (نظرية الإمامة عند الشيعة الاثنى عشرية) ص ٣٦٧، ٣٦٧ (والمراجع ينقل عن كتاب المظفرى «الإمام الصادق» جـ ١ ص ٢٣٢).

# الفصل الرابع حقبة الثورة على بني عباس

فى المقال الذى كتبه المستشرق الأستاذ الدكتور نيبرج عن المعتزلة فى (دائرة المعارف الإسلامية) عرض لعلاقتهم بالحركة العباسية فى أواخر الدولة الأموية ، وذهب إلى «أنه خلال الفترة الأخيرة للدولة الأموية كان «واصل» واتباعه يعملون بنشاط فى خدمة القضية العباسية ، وإن مذهب «واصل» ومذهب المعتزلة الأوائل كانا هما المذهب الكلامى الرسمى للحركة العباسية » (٢٠٣).

ورغم الخطأ الكبير والكلى فى هذا التقييم ، فانه هو الاعتقاد الشائع فى كل الدراسات التى تشير إلى هذه القضية حتى الآن . ونحن نقول : إن هذا التقييم خاطئ كلية ، لأن المعتزلة لم يكونوا يعترفون بأن هناك ما يسمى «بالحركة العباسية» .. ، ولم يكونوا يرون أن «للعباسيين» حقا يورث فى الحلافة والإمامة ، لأنهم ضد الميراث والتوارث فى هذا المنصب ، كما أنهم لم يعترفوا فى يوم من الأيام بأن هناك إماما عباسيا تتم له الدعوة كى يخلف فى الحكم بنى مروان .. بل على العكس من ذلك ، فعندما ظهرت دعوة «العباسيين» ، ووثبوا إلى الحكم اعتبر المعتزلة ذلك اغتصابا للسلطة منهم ، إذ كانت العدة تعد والأمور تهيأ ليتم نقل السلطة من الدولة الأموية الملكية إلى خلافة شوروية يتولاها إمام معتزلى ، دعا له المعتزلة ، وعقدوا له البيعة ، وبايعه فيمن بايع خلفاء العباسيين الأول : أبو العباس السفاح وأبو جعفر المنصور وهذا الخليفة المعتزلى الذى تمت بيعته بمكة عندما اضطرب أمر الدولة الأموية هو : محمد بن عبد الله بن الحسن ـ المعروف بالنفس الزكية ـ (٩٣ ـ ١٤٥هـ ٢١٢ ـ ٢٦٢م) ..

<sup>(</sup>٢٠٣) د. نيبرج (دائرة المعارف الإسلامية) مادة «المعتزلة».

فالمعتزلة كانوا يسعون لاعادة الأمر والحكم إلى الشورى بين المسلمين ، وكانوا يديرون احداث الصراع بحيث تفضى إلى هذه الثمرة ، وكانوا قد اعدوا البيعة لإمام منهم هم ، ومن ثم فإنهم لم يكونوا عاملين فى خدمة القضية العباسية بحال من الأحوال .. وذلك هو الذى يفسر ثورتهم ، بل ثوراتهم ضد العباسيين الأول ، وما ظلوا يتعرضون له من السجن والاضطهاد حتى بدء عصر المأمون ( ١٩٨ ـ ١٩٨ هـ ١٨٣هـ ٨٣٣م ) ..

أما تفصيل هذه الحقيقة الهامة ، والوقائع التي تكون لبنات بنائها فإنها تتجلى لنا من خلال هذه النقاط :

أولا: ان دعوى العباسيين في الخلافة ترتكز إلى ان محمد بن الحنفية (٢١ - ٨٠هـ ١٤٢ - ٧٠٠م)، قد أوصى بالخلافة إلى ابنه ابي هاشم ( ٩٩هـ ٧١٧م)، وان أبا هاشم أوصى بها إلى على بن عبد الله بن العباس بن عبد المطلب ( ٤٠ ـ ١١٨ ـ ٢٦٠ - ٣٧٦م) وان على بن عبد الله بن العباس أوصى بها إلى ابنه محمد بن على ( ٢٦ - ١٦٥هـ ١٨١ ـ ٧٤٣ م) ٧٤٧م)، وان محمدا ـ الذي يلقب بأبي الخلفاء ـ أوصى بها إلى ابنه إبراهيم ( ٨٢ ـ ١٣١هـ ١٧٠١ م) وان محمدا ـ الذي كان أول من لقب من هذه السلسلة بلقب الإمام، واشتهر به . وان إبراهيم الإمام، أوصى بها ـ عندما ساقته جنود مروان بن محمد للموت ـ إلى أخيه أبي العباس عبد الله بن محمد بن الحارثية (السفاح) ( ١٠٤ ـ ١٣٦هـ ١٢٧ - ٢٥٤م)، وهو أول من ظهر وعقدت له البيعة ، ثم عهد بها إلى أخيه أبي جعفر المنصور عبد الله بن محمد بن على ( ٩٥ ـ ١٥٨هـ ( ١١٤ ـ ١٩١هـ ١٢٥ ) . وهكذا دخل الأمر في بني العباس . (١٠٤٠)

تلك رواية العباسيين ، وفرقتهم «الراوندية » ، والسلسلة التى افضت بالإمامة إليهم دون بنى على وغيرهم من الهاشميين .. ونحن نلاحظ أن هذا المنطق مرفوض بمقاييس المعتزلة الفكرية ، فليس هناك في هذه السلسلة ، قبل السفاح ، من يعترف المعتزلة له بحق في هذا الأمر ، لأن احدا من هؤلاء لم يحدث له اختيار وبيعة وعقد ، وهو الطريق الوحيد للإمامة عند المعتزلة .. كما أن فكرة أن يوصى واحد إلى ولده ، أو أخيه ، أو ان يوصى بها لأى من الناس ، هي فكرة مرفوضة من المعتزلة ، لأنها هي فكرة الشيعة الإمامية في عقيدة

<sup>(</sup>۲۰۶) (مروج الذهب) جـ۲ ص ۱۸۸ .

«التفويض» التي هدمتها المعتزلة بمذهبها في الاختيار والعقد والبيعة كطريق مفرد لتنصيب الإمام .. ولا يمكننا ان نفترض هذه الوصية نوعا من ولاية العهد . وعقد الإمام بالإمامة لمن بعده ، وان نعلل عدم اشهار العهد واستكماله بالبيعة بظروف السرية التي سادت على عهد الاضطهاد الأموى ، لأن أول هذه السلسلة العباسية . وهو محمد بن الحنفية . لم يكن إماما اختاره الناس وعقدوا له البيعة ، وهو عند المعتزلة ، مثله مثل ابنه أبي هاشم لا يعدو ان يكون علما من اعلام آل محمد ، الذين قالوا بالعدل والتوحيد ، وتتلمذ عليهم المعتزلة ، وأخذوا عنهم الأصول ، ونظروا إليهم نظرة الحب والتقدير والاجلال .. فلم يكونوا أئمة في الحكم والسياسة حتى تكون لهم الوصية فيها والعهد بها إلى من يتلقاها عنهم بعد المات ..

إذن . فهذه «الشرعية » العباسية مرفوضة من المعتزلة ، بحكم الفكر الذي قام عليه مذهبهم في الإمامة وامارة المؤمنين ..

تانيا: إن المعتزلة لا ينكرون علاقة محمد بن على بن عبد الله بن العباس بأبي هاشم . فهم يقولون إن أباه أرسله إلى أبي هاشم فتتلمذ عليه ، وأخذ عنه العلم « ومكث عنده إلى ان فارق الدنيا » ... (٢٠٠٠ .. وكما كان محمد بن على تلميذا لأبي هاشم كذلك كان واصل بن عطاء تلميذا لأبي هاشم . فرأس السلسلة العباسية هذا كان زميلا لواصل في التلمذة على أبي هاشم وينكر المعتزلة ان يكون هناك ماهو أكثر من التلمذة في العلم ، خصوصا وهم لا يعترفون «لإمامهم» أبي هاشم بأكثر من «الإمامة» في العدل والتوحيد .. ولم يدعوا له إمامة في الحكم والسياسة على ماهو معروف في هذا المبحث . . .

ثالثا: إن مصادر التاريخ تؤكد على أن سنة ١٠٠هـ. كانت السنة التي شهدت بدء الدعوة العباسية ، إذ فيها وجه محمد بن على بن عبد الله بن العباس الرسل والدعاة .. (٢٠١) .. وهذه السنة هي التالية لوفاة أبي هاشم سنة ٩٩هـ (٧١٧م) .. ولكن وضع محمد بن على في هذه الحركة وذلك النشاط لايمكن أن يكون وضع «الإمام» ، بمقاييس المعتزلة ، لما قدمنا من أسباب ، ولسبب آخر هو أن الحاكم الأموى الذي كان يُحكم يومئذ كان إماما عند المعتزلة وبمقاييسها ، قالوا بامامته وتولوه ، وهو عمر بن عبد العزيز (٦١ ـ ١٠١هـ ١٨١ - ٧٢٠م) . كما سبق أن قلنا .. فلو كان محمد بن على إماما ، على رأى المعتزلة ، لكانوا قد اعترفوا

<sup>(</sup>٢٠٥) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢١٣.

<sup>(</sup>۲۰۱) (تاریخ الطبری) جـ ٦ ص ٥٦٥ (طبعة المعارف ـ أحداث سنة ١٠٠ هـ)

بامامين ، أحدهما علني ـ وهو عمر بن عبد العزيز ـ والآخر سرى ـ وهو محمد بن على ـ وهذا مناقض لمذهبهم في وحدة الإمام .

رابعا: ان المعتزلة بايعت زيد بن على سنة ١٢٧هـ بالإمامة ، وتولته ، واعترفت به إماما ... ثم بايعت بن زيد سنة ١٢٥هـ وتولته واعترفت به إماما ... ثم بايعت يزيد ابن الوليد سنة ١٢٧هـ ، وتولته واعترفت به إماما .. وذلك ينفي اعترافهم بامام عباسي ، بل وحتى وجود تلك السلسلة العباسية التي اخترعها العباسيون واصطنعت الراوندية لها دعوى الوصية بالإمامة ، لأن هذه السلسلة العباسية ، لو اعترف بها المعتزلة وبإمامة اصحابها لكانت هناك سلسلتان متوازيتان للأئمة ، سلسلة بني العباس ، والأخرى التي انتظم فيها زيد بن على وابنه يحيى ، ويزيد بن الوليد .. وذلك ، كما قلنا ، ضد مذهب المعتزلة في وحدة الإمام ..

خامسا: إن الدعوة التي كانت تناهض الدولة الأموية، باسم الهاشميين، كانت حتى البيار الدولة الأموية سنة ١٣٢ه حتم باسم «آل محمد» ، لا باسم العلويين ، أو العباسيين ولقد كان رءوس هذه الدعوة مستورين ، أما قادتها العلنيون فكان أحدهم يسمى « وزير آل محمد » وهو أبو سلمة حفص بن سلمان ، مولى السبيع ، والثانى كان يدعى «أمين آل محمد » ، وهو أبو مسلم الخراسانى . . وكانت الدعوة تتم لحساب «الرضى من آل محمد » . . ومن ثم فإن الحديث عن أئمة علويين أو أئمة عباسيين فى تلك الفترة هو دعاوى اخترعت بعد ذلك لترير استئثار العباسيين بالحكم ، ولتبرير معارضة العلويين لهذا الاستئثار . وان كان ننى وجود «أئمة » للطرفين أو لاحدهما لا يعنى ننى وجود مطامع وآمال ومساع من كلا الحانبين لحنى النجاح الذى يمكن ان تحققه المعارضة للأمويين والثورة عليهم . . ولا ينفى كذلك وجود بلاد يغلب عليها حب بنى فاطمة وأخرى سعى إليها دعاة بنى العباس (٢٠٠٧) .

سادسا: إن المعتزلة عندما اضطرب أمر الدولة الأموية ، وبعد انقضاء عهد ثورتهم سنة ١٢٦ هـ بموت يزيد بن الوليد ، سعوا إلى تدبير أمر الإمامة كى تعود شورى بين المسلمين وأخذوا يجمعون الكلمة حول إمام منهم ، وهو فى ذات الوقت من آل محمد ، وكان قد سبق واشترك فى ثورة زيد بن على سنة ١٢٧هـ . وقاتل فيها . . ثم خلف يحيى بن زيد فى قيادة الثورة بعد مقتله سنة ١٢٥هـ . وهذا الإمام هو محمد بن عبد الله بن الحسن الذى كان هو واخوته

<sup>(</sup>۲۰۷) المصدر السابق جـ٧ ص ٤٩ ، ٥٠ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٠٩ هـ) و (شرح نهج البلاغة ) ۲۹۳ .

وابوه واعمامه معتزلة ، أخذوا الاعتزال عن واصل بن عطاء بالمدينة مع زيد بن على ، وكونوا التيار الثوري في آل البيت ، كما سبقت اشارتنا من قبل ... ولقد سعت المعتزلة لاقناع الشيعة الإمامية ، التي كان يتزعمها جعفر الصادق ، بالبيعة لمحمد بن عبد الله ، ودعوا جعفرا وعددا من شيعته إلى اجتماع تحدث فيه عمرو بن عبيد عن اضطراب أمر أهل الشام ، وضرب الله بعضهم ببعض ، وتشتت أمرهم ، ثم قال : إننا قد « نظرنا ، فوجدنا رجلا له دين وعقل ومروءة ومعدن للخلافة ، وهو محمد بن عبد الله بن الحسن ، فأردنا أن نجتمع معه فنبايعه ، ثم نظهر أمرنا معه ، وندعو الناس إليه ، فمن بايعه كنا معه وكان معنا ، ومن اعتزلنا كففنا عنه ، ومن نصب لنا جاهدناه ونصبنا له على بغيه ، ونرده إلى الحق وأهله » . . ثم وجه حديثه لجعفر الصادق فقال : « وقد أحببنا أن نعرض عليك ، فإنه لاغناء لنا عن مثلك ، لفضلك ، وكثرة شيعتك .. " (٢٠٨ ) .. ولكن جعفر الصادق أبي ، لأنه كان يعارض الخروج والقتال والشورة ويرى الصبر على بني أمية « وألا يخرج واحد من أهل البيت حتى يأذن الله بزوال ملكهم » (٢٠٩) ، ولأنه كان يعارض مبدأ الشوري والبيعة . ويقول بالوصية والنص .. ولم يكن محمد بن عبد الله بن الحسن مكتوبا في الكتاب الذي زعموا أنه نزل من السماء بالأممة الاثني عشرية ؟!.. فعندما سأل عبد الملك بن أعين جعفر الصادق قائلا: «إن الزيدية والمعتزلة قد طافوا بمحمد بن عبد الله . . فهل له سلطان ؟ قال جعفر : والله ان عندي لكتابين فيهما تسمية كل نبي وكل ملك يملك الأرض ، لا والله ما محمد بن عبد الله في واحد منها (۲۱۰)

فالمعتزلة ، اذن ، قد رشحوا النفس الزكية إماما ، وسعوا إلى جمع الكلمة عليه ، وعقد البيعة له ، وطلبوا ذلك حتى من التيار الشيعى الذى وقف عند حدود الإمامة الدينية والروحية ، طلبا لنفوذه وتأييده .. ولكن هذا التيار تحفظ ورفض البيعة للنفس الزكية ..

سابعاً: إن هناك حقائق لاتقبل التشكيك على ان المعتزلة مضوا في أمر البيعة للنفس الزكية ، وانهم عقدوا له البيعة ، وعقدها له كذلك \_ فيمن عقدها \_ الزيدية ، وكذلك

<sup>(</sup>٢٠٨) (نظرية الإمامة عند الشيعة الاثنى عشرية) ص ٣٦٦، ٣٦٧ (والمرجع ينقل عن : المظفرى في كتابه «الإمام الصادق» جد ١ ص ٢٣٢).

<sup>(</sup>۲۰۹) (الملل والنحل) جـ ۲ ص ۸۵.

<sup>(</sup>۲۱۰) (الکافی) جـ۱ ص ۲٤۲.

العباسيون ، ومن ثم فان الحديث عن «أئمة »عباسيين كانت تتسلسل فيهم وعنهم الإمامة فى تلك الفترة هو أمر مرفوض ، والمقولة الصادقة الوحيدة هى أن التدبير والاعداد كانا قد تما بقيادة المعتزلة ، كى ينقضى بانهيار الدولة الأموية نظام الملك ووراثة الحكم ، وتعود الخلافة شورى يبايع بها الناس من يختارون ، وإن الأمر قد استقر على تنصيب محمد بن عبد الله بن الحسن إماما على المسلمين ..

أما الحقائق التي تشهد بصدق هذه المقولة . فمن أهمها :

أ أن السفاح والمنصور ، اللذين وليا الأمر في بداية الدولة العباسية كانا عضوين في تنظيم المعتزلة .. وبعبارة القاضي عبد الجبار : فإن «السفاح والمنصور كانا على هذا المذهب » (٢١١) .. ويؤكد ذلك قول عمرو بن عبيد للمنصور . بعد ان انشق العباسيون على المعتزلة ووثبوا على السلطة واستأثروا بها ، قوله للمنصور : «ألست قد عرفت رأبي في السيف أبام كنت تختلف إلينا ؟!» (٢١٢) .. وكذلك صحبة المنصور لماصل بن عطاء ، وحديثه بعديث أهل العدل والتوحيد ، والاعراب عن شوقه لانتصار المعتزلة .. فلقد رووا أن المنصور ذهب إلى واصل بن عطاء ، فحدثه أنه قد سمع ابياتا لسلمان بن يزيد العدوى .. وكان معتزليا يلثغ لثعة واصل في الراء .. (٢١٣) ، وأنه يود سماعها منه . فذهبا إلى منزل سلمان بن يزيد . فأنشدهما أبياته :

حتى متى لا نرى عدلا نسر به ولا نسرى لدعاة الحق أعوانا مستسمسكين بحق قائلين به إذا تسلون أهل الجور ألوانا اللرجال لداء لا دواء له وقائد هو أعمى قاد عميانا!

فقال أبو جعفر: وددت أنى رأيت يوم عدل ثم مت " (٢١٤)!

فوجود السفاح والمنصور عضوين فى تنظيم المعتزلة يستتبع ، استنتاجا ، أن يشتركا فى البيعة للإمام الذى عقدت له المعتزلة .

<sup>(</sup>٢١١) (فضَّل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢١٢) المصدر السابق ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>۲۱۲) (الحيوان) جـ ٦ ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢١٤) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٢٥. ٢٢٦.

ب\_ إن أمر بيعة العباسيين ، ضمن المعتزلة لمحمد بن عبد الله لاتقف عند «الاستنتاج» ذلك ان الطبرى يذكر ان محمد بن عبد الله كان يذكر دائما «ان أبا جعفر (المنصور) ممن بايع له ، ليلة تشاور بنو هاشم فيمن يعقدون له الخلافة ، حين اضطرب أمر بنى مروان ، مع سائر المعتزلة الذين كانوا معهم هناك » . . وان ذلك كان من اسباب زيادة همه باختفاء محمد بن عبد الله ، لأن له في عنق المنصور بيعة تجعله صاحب الحق الشرعي دون المنصور!. (٢١٥٠).

فمحمد بن عبد الله يؤكد اشتراك العباسيين ، والمنصور بالذات ، في البيعة له ، مع المعتزلة وغيرهم ..

جــ وغير قول محمد بن عبد الله ، يروى الطبرى عن احد رواته ، وهو صالح صاحب المصلى ، قوله : « ... فكان شدة هرب محمد من أبى جعفر : ان أبا جعفر كان عقد له بمكة في اناس من المعتزلة ... » (٢١٦) .

د\_وعثان بن خالد ، تلميذ واصل ، وأحد اعلام المعتزلة ، وكبار التجار فيها ، يواجه المنصور بهذه الحقيقة \_ بعد مقتل محمد بن عبد الله بقليل \_ ويؤكد له ان خلافته غير شرعية ، وأن الإمام هو محمد بن عبد الله ، وأن له فى عنق المنصور بيعة عقدها له مع المعتزلة بمكة . فالطبرى يروى عن محمد بن عروة بن هشام بن عروة قوله : « انى لعند أبى جعفر ، إذ أتى فقيل له : هذا عثان بن خالد قد دخل به . فلما رآه أبو جعفر قال : اين المال الذى عندك ؟ قال : دفعته لأمير المؤمنين ، رحمه الله ! قال : ومن أمير المؤمنين ؟! قال : محمد بن عبد . الله . قال : أبايعته ؟! قال : نعم ، كما بايعته !» .

وفى رواية محمد بن عثمان بن خالد ــ الذى اعتقل مع والده ، وشهد هذا الحوار ــ يذكر أن المنصور اقبل على أبيه عثمان بن خالد فقال له : « هيه يا عثمان ! أنت الحارج على أمير المؤمنين ، والمعين عليه ؟! فقال عثمان بن خالد : بايعت أنا وأنت رجلا بمكة ، فوفيت ببيعتى ، وغدرت بيعتك ! قال : فأمر به فضربت عنقه » (٢١٧) !

هـ وإلى هذه البيعة استند مالك بن أنس في فتواه بأحقية محمد بن عبد الله في الخلافة

<sup>(</sup>٢١٥) (تاريخ الطبرى) جـ٧ ص ٥١٧ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٤٤ هـ).

<sup>(</sup>٢١٦) المصدر السابق . جـ ٧ ص ٥٢٤ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٤٤ هـ) .

<sup>(</sup>٢١٧) المصدر السابق. جـ٧ ص ٦٠٧، ٢٠٨ (طبعة المعارف\_أحداث سنة ١٤٥ هـ).

شرعا ، « بمقتضى العهد الذي كان بينه وبين العباسيين » (٢١٨) . ودعوته الناس إلى الثورة معه ضد أبي جعفر وابراء ذمتهم من البيعة لبني العباس لأن يمين هذه البيعة كان يمين اكراه!

فالبيعة آذن قد تمت للنفس الزكية ، لا لبني العباس . .

ثامنا: لكن .. إذا كان الأمركذلك .. فكيف وثب العباسيون على السلطة ، فأزاحوا النفس الزكية ، وانشقوا على المعتزلة ، وأستأثروا بالخلافة ، وساروا فيها على سيرة بنى أمية فى وراثتها ملكا عضودا بعد أن ارادتها المعتزلة خلافة شوروية كها كان حالها على عهد الخلفاء الراشدين ؟؟..

حتى تتضح لنا الحقائق التى تجيب على هذا السؤال! لابد ان نتنبه إلى أن الحركة التى كانت تسلك سبيل الثورة لتغيير السلطة وقلب الدولة الأموية . كانت قاعدتها العريضة . وكذلك قيادتها تشهد وجود تيارين :

أحدهما: تيار شعوبي ، ينطلق في عدائه للدولة الأموية ـ إلى جانب رفضه لمظالمها ـ من منطلق العداء لعصبيتها العربية التي بلغت حد التعصب ، ولقد تصاعد به هذا الموقف من العداء للعصبية العربية إلى العداء للعرب كجنس ، وكذلك العداء للإسلام كدين عربي بواسطة اصحاب العقائد المانوية والمجوسية الذين اظهروا الإسلام واخذوا يكيدون له في الخفاء ... وكانت فارس ، وبخاصة خراسان ، موطن هذا التيار الشعوبي في حركة الثورة والتغيير ، كما كان قائده هو أبو مسلم الخراساني (١٣٧هـ ٤٥٧م) «أمين آل محمد».

ولقد كانت المواريث السياسية لهذا التيار تجعله يميل إلى مبدأ توارث الحكم ، لأنه ابن للحضارة الفارسية ، عاش فى ظل فلسفة الملك الكسروى .. وإذا كان الإسلام لم يمح من فكر الصحابي سلمان الفارسي آثار هذا الميراث ، فانطلق منه إلى ما رأى من جعلها فى بيت محمد ، يتولاها على بن أبي طالب ، الذى هو من معدنه .. إذا كان ذلك أمر الصحابي سلمان حكما سبقت اشارتنا \_ فإن سلطان هذا الميراث الملكى على العامة وقائدهم أبى مسلم الخراساني غير غريب ..

وثانيهها: تيار يرفض الشعوبية ، ويرى في العروبة حضارة تجمع كل الذين أصبحوا

<sup>(</sup>٢١٨) (السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات) ص ١٩٣. و(نظرية الإمامة عند الشيعة الاثني عشرية) ص ٣٨٢.

يستظلون بها ، بصرف النظر عن أصولهم العرقية ومواريثهم الحضارية .. وكان المعتزلة فى هذا التيار ، بل على رأسه ، كما أن فكرهم فى الشورى ومذهبهم فى الإمامة بالاختيار يجعلانهم ضد الميراث الفارسي فى توارث الملك والسلطان ..

ولما كان أبو مسلم الخراساني ، «أمين آل محمد» ، ممثلا للتيار الشعوبي في حركة التغيير فإننا نستطيع أن نفهم خلافه . بل وتدبيره اغتيال أبي سلمة حفص بن سلمان الهمداني الخلال (المقتول سنة ١٣٧هـ سنة ٧٥٠م) ، « وزير آل محمد» ، والذي كان عربيا ينتسب إلى همدان ، وهم عرب قحطانيون .. (٢١٩) ، ومن ثم .. وهو الأهم .. ان نفهم لم كان أبو سلمة يرى أن يصير الأمر إلى الإمام الذي بايعته المعتزلة ، محمد بن عبد الله بن الحسن ، بكل ما يمثله ذلك من رفض للشعوبية ونصرة للشورى ، بينا اختار أبو مسلم الخراساني ان تكون الإمرة لأبي العباس السفاح ، بكل ما مثله ذلك من ازدهار الفكر الشعوبي وتغيير أشخاص الأسرة الأموية بالعباسية ، مع بقاء نظام الوراثة في الحكم ، واستبدال العصبية العربية الأموية بسيطرة الفرس على بلاط العباسيين ومقدرات الدولة في سنواتها الأولى ..

فنحن ، إذن ، أمام تيارين مختلفين في اطار حركة التغيير ، أحدهما شعوبي ملكي ، والآحر قرمي شوروي

أماكيف التق التيار الشعوبي الخراساني بالعناصر العباسية في حركة الهاشميين ، فاننا نعتقد أن العباسيين كانت لهم آمال في الاستئثار بالسلطة ، وان حظهم من الشرعية التي تكتسب بالقرب من الرسول لم يكن كحظ العلويين أبناء فاطمة عليها السلام ، وانهم كانوا يبحثون لهم عن انصار يرتكزون عليهم في الوثوب إلى السلطة ، خصوصا بعد ان تمت البيعة لعلوى هو محمد بن عبد الله بن الحسن ، فكان التيار الشعوبي الملكي هو المتناقض فكريا وقوميا مع التيار الذي بايع للنفس الزكية ، فاتجه العباسيون إلى هذا التيار .. وفي الرسالة التي كتبها محمد بن على بن عبد الله بن العباس ـ الذي استهل دعوة العباسين ـ إلى دعاته ونقبائه دليل على هذا الذي نقول : فهو قد استعرض المدن والأقاليم فلم يجد موطنا للدعوة العباسية يمكن أن تقبل فيه وتكتسب الأنصار سوى خراسان .. فالكوفة : شيعة على وولده والبصرة : تدين بجميع الفرق ، ولايعينون احدا .. والجزيرة : غلبت عليها الخوارج .. والشام : يدينون بطاعة

<sup>(</sup>۲۱۹) ابن الاثير الجزرى ، عز الدين (اللباب في تهذيب الانساب) جـ ٣ ص ٣٩١. طبعة دار صادر. بيروت.

الأمويين . . ومكة والمدينة : أغلب أهلها على الولاء لذكرى أبى بكر وعمر ثم خلص إلى قوله لدعاته : « . . ولكن ، عليكم بخراسان » (٢٢٠) !

وفى أهل خراسان هؤلاء ، بخاصة تيار أبى مسلم الحراسانى ، كان الفكر الشعوبى الطاقة المحركة فى ثورتهم ضد بنى أمية ، فقحطبة بن شبيب ، أحد قواد أبى مسلم ، يخطب فى جنده سنة ١٣٠ه ما ، فيقول : «يا أهل خراسان ، هذه البلاد كانت لآبائكم الأولين ، وكانوا ينصرون على عدوهم لعدلهم وحسن تدبيرهم ، حتى بدّلوا وظلموا ، فسخط الله عليهم فانتزع سلطانهم ، وسلط عليهم أذل أمة كانت فى الأرض عندهم ، فغلبوهم على بلادهم واستنكحوا نساءهم ، واسترقوا أولادهم ، فكانوا بذلك يحكمون بالعدل ويوفون بالعهد وينصرون المظلوم ، ثم بدلوا وغيروا وجاروا فى الحكم ، وأخافوا أهل البر والتقوى من عترة رسول الله ، فسلطكم عليهم لينتقم منهم بكم ، ليكونوا اشد عقوبة ، لانكم طلبتموهم بالثأر » (٢٢١) !

فهذا الفكر الشعوبي الملكي يقدم هنا فلسفة غريبة لأسباب الفتح والصراعات التي أدت اليها الفتوحات. فالفتح العربي واذلال العرب للفرس، كانا عدلا، لأنهها عقاب للفرس على جورهم وظلمهم! وانتصار الشعوبية الفارسية على العرب واذلالهم هما عدل، لأنهها انتقام من جور بني أمية، وحرمان آل الرسول من حقهم في الملك. وسيكون الانتقام الشعوبي اشد لأنه، إلى جانب أسبابه تلك، فهو انتقام من فتح العرب واذلالهم للفارسين؟!..

هذا هو منطق حركة أبو مسلم الخراسانى ، التى وضع العباسيون آمالهم فيها ، كى يجدوا لقدمهم مكانا فى الصراع على السلطة والسلطان .. ولذلك نراهم يلتقون مع هذا التطرف الشعوبي فى العداء للعرب ، فيكتب إبراهيم بن محمد بن على بن عبدالله بن العباس ، الذى كان أول من تلقب بالإمام ، يكتب إلى أبى مسلم الخراسانى سنة ١٣٢ هـ يوصيه باستئصال العنصر العربي من خراسان ، ويقول له : « ان استطعت الا تدع بخراسان احدا يتكلم بالعربية إلا وقتلته فافعل ! وأيما غلام بلغ خسمة اشبار ، تتهمه ، فاقتله ! وعليك بمضر ، فانهم العدو القريب الدار ، فأبد خضراءهم ، ولاتدع على الأرض منهم ديارا ؟! » (٢٢٢) .

<sup>(</sup>۲۲۰) (شرح نهج البلاغة) جـ ١٥ ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>۲۲۱) (تاریخ الطبری) جـ ۹ ص ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢٢٢) المصدر السابق. جـ ٩ ص ١٧٣. و(شرح نهج البلاغة) جـ ٣ ص ٢٦٧، ٢٦٨.

. ولما وقعت هذه الرسالة فى يد مروان بن محمد . وساق إبراهيم الإمام إلى الموت بسببهما أوصى ابراهيم – كما قيل – بالأمر إلى أخيه أبى العباس السفاح (٢٢٣) . رغم أن السفاح كانت فى عنقه يومئذ بيعة لمحمد بن عبد الله بن الحسن . .

هكذا وجد التيار الشعوبي ، الذي قاده بخراسان : أبو مسلم الخراساني ، وجد لنفسه قيادة من آل محمد ، في صورة الفريق العباسي الهاشمي .. وبدأت مهمة استبدال الدولة الأموية بالعباسية تلح على التنفيذ ، وبدأت محاولة التجاوز عن البيعة التي عقدت للنفس الزكية يسعى بها أبو مسلم وانصاره لازاحة التيار القومي الشوروي من الطريق ..

وادرك السفاح والمنصور أن هناك خلافا على جعل الأمر فيهما، ولكن خشيتهما كانت من أن يكون أبو مسلم قد تحول عنهما كما هي حال أبي سلمة ، وقال رجل منهم : « ما يادريكم . لعل ما صنع أبو سلمة كان عن رأى أبي مسلم ! » فخافوا جميعا ، ولم يجب احد ، وقال السفاح ان كان الأمر كذلك فنحن معرضون للبلاء . . ثم عزم على أن يبعث المنصور إلى أبي

<sup>(</sup>۲۲۳) (تاریخ الطبری) جـ ۷ ص ٤٢٣ (طبعة المعارف\_أحداث سنة ١٣٢ هـ).

<sup>(</sup>٢٢٤) المصدر السابق جـ٧ ص ٤٢٣، ٤٢٩، (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٣٢ هـ).

مسلم ، فركب قاصدا «مرو» ، فاستقبله أبو مسلم ، وبعد ثلاثة أيام قضاها في ضيافة أبي مسلم ، سأله : « ما اقدمك ؟» فأخبره بفعل أبي سلمة ، فقال أبو مسلم : « فعلها أبو سلمة ؟! أكفيكموه !» ثم طلب من مرار بن انس الضبي أن ينطلق إلى الكوفة ، وقال له : « اقتل أبا سلمة حيث لقيته » ، فكمن مرار لأبي سلمة وهو خارج من سمره لدى أبي العباس السفاح فقتله « وقالوا : قتله الخوارج !» (٢٢٥) ، فطابت نفس بني العباس واطمأنت لتأييد أبي مسلم وانصاره لهم ضد المعتزلة ومحمد بن عبد الله بن الحسن .

وكان أمر « مروان بن محمد » لايزال قائما . فلم يكن قد فر ولاقتل بعد . وجيوشه كانت لاتزال تحارب الثائرين .. وكان مركز مقاومة بنى أمية للثورة في العراق متمثلا في الحيش الذي يقوده يقوده ابن هبيرة ، والذي كان يواجه في « واسط » حصارا من جيش الثائرين الذي يقوده الحسن بن قحطبة . ولما طال الحصار ، وملت القبائل المحاربة مع ابن هبيرة حربها لحساب مروان بن محمد ، فكر ابن هبيرة في أن يبايع هو وجيشه لمحمد بن عبد الله بن الحسن . وكما يقول الطبرى : « فلقد هم ابن هبيرة أن يدعو إلى محمد بن عبد الله بن حسن . فكتب إليه . فأبطأ جوابه » .. وفي تلك الأثناء عاد المنصور من رحلته إلى « مرو » . فوجهه السفاح إلى فأبطأ جوابه » . « وجرت السفراء بن المنصور وابن هبيرة » . وعرض عليه الأمان . وأن يكتب برسل الرسل إلى القبائل اليمانية من أصحاب ابن هبيرة . يعدهم ويمنيهم ، فلقد قبل ابن هبيرة بيرسل الرسل إلى القبائل اليمانية من أصحاب ابن هبيرة . يعدهم ويمنيهم ، فلقد قبل ابن هبيرة البيعة لأبي العباس (٢٢٦) . فانتقلت بقايا القوة والشرعية الحاصة بالدولة الأموية في العراق إلى صف العباسيين ، وانطلقوا بعد ذلك يطاردون مروان بن محمد ، فأجهزوا على بقايا دولته بالشام ، ولحقوا به في مصر فقتلوه .. وتم لهم الأمر الذي اغتصبوه !

هكذا نشأت الدولة العباسية ، كانتصار للتيار الشعوبي الملكى في حركة التغيير التي شبت ضد الأمويين ، وهو الانتصار الذي تحقق ضد التيار القومي الشورى الذي كان يعبر عنه المعتزلة ومن معهم من الذين بايعوا لمحمد بن عبد الله بن الحسن كإمام تعود به الخلافة شورى بين المسلمين كما بدأت على عهد الخلفاء الراشدين .

梁 柴 柴

<sup>(</sup>۲۲۵) المصدر السابق جـ٧ ص ٤٤٨، ٤٤٩، (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٣٧ هـ). (۲۲٦) المصدر السابق. جـ٧ ص ٤٥٤. (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٣٧ هـ).

ومن هنا .. وبذلك وحده نستطيع ان نفسر موقف المعتزلة من الدولة العباسية . منذ قيامها وحتى عصر المأمون .. ذلك الموقف الذي تمثل في رفض هذه الدولة . وحجب الشرعية عن خلافتها وخلفائها ، ثم تراوح بعد ذلك بين الرفض والمقاطعة وبين الثورة والخروج بالسيف لانتزاع السلطة منها ..

أما الرفض والمقاطعة فلقد سادا حتى مات عمرو بن عبيد سنة ١٤٤ هـ.. وأما الثورة والحروج فلقد حدثًا في سنة ١٤٥هـ بثورة المدينة التي قادها محمد بن عبد الله بن الحسن. صاحب البيعة الشرعية .. ثم ثورة البصرة التي قادها أخوه إبراهيم بن عبد الله بن الحسن. ضد أبي جعفر المنصور..

## المعارضة والمقاطعة:

لم تطل مدة حكم أبى العباس السفاح أكثر من اربع سنوات . كانت فترة اجهاز على بقايا الأمويين اساسا . وتوطيد لاركان الحكم العباسي بالعسف والإرهاب . حتى لقد كان محمد بن عبد الله بن الحسن دائم التمثل بقول الشاعر :

یالیت جور بنی مروان دام لنا یالیت عدل بنی العباس ماکان! وفی عهد السفاح قضی جیشه علی مقاومة منصور بن جمهور الذی ظل یقاوم فی العراق وفارس والهند منذ حکم مروان بن محمد سنة ۱۲۷هـ حتی هزیمته أمام جیش السفاح سنة ۱۳۷هـ . .

أما حكم المنصور فلقد دام أكثر من عشرين عاما . وهو الذي شهد ألوان المقاومة الاعتزالية لبنى العباس ، من المعارضة والرفض والمقاطعة إلى الثورة والخروج بالسلاح ..

ولقد عاش عمرو بن عبيد فى حكم المنصور نحوا من ثمانى سنوات.. وكان موقفه، وموقف المعتزلة تحت قيادته هما موقف المعارضة والمقاطعة للمنصور وحكمه ودولته.. وذلك بعد أن كان المنصور تلميذه «ايام كان يختلف إلى المعتزلة » كأحد اعضاء تنظيمها ، بل لقد كان عمرو بن عبيد اثيرا جدا لدى المنصور ، فكانت نفقة عمرو يجمعها له المنصور ، ثم تغير الوضع بعد اغتصابهم السلطة من الإمام المعتزلي محمد بن عبد الله بن الحسن .. وبعبارة القاضي عبد الجبار ، فإن المنصور «كان إذا دخل البصرة ينزل على عمرو بن عبيد ، ويجمع له نفقته

ويحسن إليه ، فعند الحلافة شكر له ذلك » (٢٢٧) ؟!

ولقد بذل المنصور محاولات كثيرة وكبيرة لجذب المعتزلة إلى خدمة الدولة العباسية وتأييدها ، وزاد من اجلاله لزعيمها عمرو بن عبيد ، وحاول تقريبه منه والحفاظ على علاقاته السابقة به ، ولكنه فشل فى ذلك تماما .. فعندما طلب من عمرو أن يأمر المعتزلة بالتعاون مع الدولة رفض بحجة أنها دولة ظالمة .. قال المنصور :

ـ « يا أبا عثمان ، ائتني بأصحابك استعن بهم .

- قال عمرو : اظهر الحق يتبعث أهله ـ (والحق هنا معناه واسع يشمل اعطاء الإمامة لصاحبها الشرعي !) ـ ومر عمالك بالعدل والانصاف.

- فقال المنصور : انى لاكتب لهم بالطوامير (۲۲۸) ، فآمرهم بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله ، فاذا لم يعملوا فما عسانا نفعل !!

- قال عمرو : بمثل أذن الفأرة يجزيك عن الطومار ، وانك لتكتب في حواجًك في نفذون . انك لو لم ترض من عالمك إلا بالعدل لتقرب به إليك من لا نية له فيه . إن الملوك بمنزلة السوق وإنما يجلب إلى السوق ما ينفق فيها . . إن حاشيتك اتخذوك سلما لشهواتهم ، فأنت كالآخذ بالقرنين ، وغيرك يجلب ! إن هؤلاء لن يغنوا عنك من الله شيئا . .

- فقال المنصور : \_ وقد نزع خاتمه \_ هذا خاتمي ، خذه ، وول من شئت ، وائت بأصحابك أولهم !

- قال عمرو : إن أصحابي لا يأتونك وهؤلاء الشياطين على بابك ، فإن هم اطاعوهم اغضبوا الله ، وإن عصوهم اغروك والبوك عليهم - (والشياطين الذين عناهم عمرو هم الخراسانية جند أبي مسلم واتباعه ) . ا دعنا بعدلك تسخ انفسنا بعونك . ببابك ألف مظلمة اردد منها شيئا نعلم أنك صادق !

<sup>(</sup>٢٢٧) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢٢٨) صحائف الورق.

فقال المنصور : وقد رغب عمرو في الانصراف أمرنا لك بعشرة آلاف.

- قال عمرو : لا حاجة لى فيها .

فقال المنصور : والله لتأخذنها .

ـ قال عمرو : لا والله لا آخذها .

- فقال المهدى : - وكان حاضرا - يحلف أمير المؤمنين ، وتحلف أنت ؟!

- فقال عمرو : من هذا الفتى ؟

ما قال المنصور : هذا محمد ابني ، وهو المهدى ، وهو ولى عهدى .

- فقال عمرو : اما والله لقد البسته لباسا ما هو من لباس الأبرار ، ولقد سميته باسم ما استحقه عملا ، ولقد مهدت له امرا أمتع ما يكون به ، اشغل ما يكون

عنه ! \_ ثم التفت إلى المهدى وقال \_ : نعم يابن أخى ، إذا حلف أبوك احنثه عمك ، إذا حلف أبوك احنثه عمك ، لأن اباك أقوى على الكفارات من عمك ؟!

- قال المنصور : بلغني ان محمد بن عبد الله بن الحسن كتب إليك كتابا!

م فقال عمرو : قد جاءني كتاب يشبه أن يكون كتابه

قال المنصور : أجبته ؛

- فقال عمرو : ألست قد عرفت رأيي في السيف أيام كنت تختلف إلينا؟

قال المنصور : افتحلف ؟

فقال عمرو : إن كذبتك تقية لاحلفن لك تقية ؟!

- قال المنصور : أنت والله الصادق البار !.. فهل لك من حاجة ؟

فقال عمرو : نعم ، لاتبعث إلى حتى أجيئك!

ــ قال المنصور : إذاً لاتلقني ابدا !

فقال عمرو : هي حاجتي !

فاستودعه الله ، ونهض ، فاتبعه المنصور ببصره ، وقال :

کسلکم یمشی روید کسکم یطلب صید غیر عمرو بن عبید!» (۲۲۹)

<sup>(</sup>۲۲۹) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲۳۲ ــ ۲۳۵ . و (مروج الذهب) جـ ۲ ص ۲۳۹ ، ۲۶۰ و (عيون الأخبار) مجلد ۱ ص ۲۰۹ . مجلد ۲ ص ۳۳۷ و (امالي المرتضى) ق ۱ ص ۱۷۵ ، ۱۷۵ .

وكان عمرو بن عبيد لايتسامح مع احد من المعتزلة إن هو عمل فى خدمة العباسيين وعندما ولى ولاية الاهواز أحد أصحابة وهو شبيب بن شبية قاطعه عمرو، فلم يقل له: يرحمك رفض أن يكلمه .. ويروى الرواة ان شبيبا عطس فى حضرة عمرو، فلم يقل له: يرحمك الله، فجعل شبيب يرفع صوته بعبارة: الحمد لله، ثم يكررها، فقال له عمرو: «لو اعدتها حتى تخرج نفسك ما سمعت منى: رحمك الله» (٢٣٠٠).

وكان فريق من فتيان المعتزلة ورجالاتها يحبذون مناجزة العباسيين بالقتال والخروج عليهم بالسيف . ولكن مذهب عمرو في التمكن ، واستكمال شروط الخروج ، وربما تجارب الفشل ايام زيد بن على سنة ١٢٦هـ ويحيى بن زيد سنة ١٢٥هـ ويزيد بن الوليد سنة ١٢٦هـ كلها كانت تزيد من اصراره على الوقوف في تلك المرحلة عند المعارضة والمقاطعة للعباسيين ، ولقد انتقد أبو عمرو الزعفراني موقف عمرو بن عبيد هذا ، بل هاجمه قائلا له :

\_ «إنى اخالك جبانا!

ـ فقال عمرو : ولم ؟!

ـ قال الزعفواني : لأنك مطاع ، ولا تناجز هذا الطاغية!

- فقال عمرو : ويحك ! هل الجند اشد من جندهم ؟ ورجالى أشد من رجالهم ؟ ! أما رأيت صنيعهم بفلان ، وخذلانهم لفلان ؟!... والله لوددت أن سيفين اختلفا في بطني حتى يبلغا منحرى ، كلما انتهيا إلى ذلك أعيدا وأن الناس اقيموا على كتاب الله وسنة نبيه » (٢٣١) !

وقال أيوب الفزارى يوما لعمرو بن عبيد: «ما تقول فى رجل رضى بالصبر على ذهاب دينه ؟! فقال: أنا ذاك! فقال أيوب: وكيف، ولو دعوت اجابك ثلاثون ألفا؟! فقال عمرو: والله ما أعرف موضع ثلاثة إذا قالوا وفوا، ولو عرفتهم لكنت رابعهم »(٢٣٢)! ويقال إن عمرو بن عبيدكان يشترط لمتمام التمكن من الخروج ان يجتمع له ثلاثمائة وبضعة عشر رجلا من نوعه هو، وهم عدة الذين قاتلوا مع الرسول فى غزوة بدر فهزموا اضعافهم من

<sup>(</sup>٢٣٠) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢٣١) المصدر السابق. ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>۲۳۲) (تاریخ الطبری) جـ۷ ص ۷۲۰ (طبعة المعارف \_ أحداث سنة ۱٤٤ هـ).

المشركين .. ويقال كذلك إن اشتراطه هذا النوع من الرجال ــ الماثل له ــ قد ادخل الطمأنينة على أبى جعفر المنصور ، حتى قال رداً على من أنبأه : «ان عمرو بن عبيد خارج عليك .. فقال : هو لا يرى ان يخرج على إلا إذا وجد ثلثاثة وبضعة عشر رجلا مثل نفسه . وذلك لا يكون » (٢٣٣) ؟!

ولقد كان ذلك هو ما حدث بالفعل .. فلما مات عمرو بن عبيد سنة ١٤٤هـ ، بدأت ثورة المعتزلة ضد العباسيين سنة ١٤٥هـ .

#### ثورة المدينة:

قاد هذه الثورة محمد بن عبد الله بن الحسن ، وهو الإمام الذى عقدت له المعتزلة والزيدية وغيرهما الإمامة عندما اضطرب أمر الأمويين زمن مروان بن محمد ، والذى بايعه العباسيون قبل ان ينكثوا بيعتهم له ويغتصبوا السلطة منه ومن المعتزلة وعامة المسلمين..

وكان النفس الزكية ، واخوه إبراهيم قد اختفيا عن اعين بنى العباس منذ سنة ١٣٢ه... وكان السفاح يلح في طلبهما ، ويكتب إلى ابيهما عبد الله بن الحسن يقول له عنهما ما قاله الشاعر :

أريد حياته ويريد قتلي عذيرك من خليلك من مراد (٢٣٤)

ولكن طلب المنصور لهماكان أشد من طلب السفاح .. وكان نفر من بنى هاشم يخففون الأمر على المنصور بقولهم : إن اختفاء محمد راجع إلى معرفته بأنك قد بايعته من قبل بالخلافة ، فهو « يعلم أنك قد عرفته يطلب هذا الشأن قبل اليوم ، فهو يخافك على نفسه ، ولا يريد لك خلافا » .. ولكن نفرا آخر حذر المنصور ، وانبأه أن النفس الزكية يستعد للخروج وقال له : « والله ما آمن وثوبه عليك ، وأنه لاينام ! فها رأيك فيه ! » .. ولقد اطلع المنصور عبد الله بن الحسن على كتاب بعثه النفس الزكية إلى هشام بن عمرو التغلبي يدعوه فيه إلى نفسه ، فحاول عبد الله بن الحسن ، عبثا ، أن يهدئ من مخاوف المنصور .. (٢٢٥) .

<sup>(</sup>٢٣٣) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٣٢ . و (باب ذكر المعتزلة من كتاب المنية والأمل) ص ٢٤ .

<sup>(</sup>۲۳٤) (الأغاني) جـ ۲٤ ص ۸٣١١.

<sup>(</sup>٢٣٥) المصدر السابق. جد ٢٤ ص ٨٣١٢، ٨٣١٣.

وكان المنصور يعلم ما للنفس الزكية من سمعة حسنة بين المسلمين ، وما له في اعناق الكثيرين من بيعة تمت بالشورى والاختيار ، كماكان يعلم مذهب المعتزلة في الاستعداد للتمكن من النجاح في الثورة والوثوب . . ولقد استقر في نفوس الناس ، حتى عامتهم أن خروج النفس الزكية أمر محتم حتى قيل : إنهم «كانوا يجدون خروجه على أبي جعفر في الرواية » (٢٣٦) والمأثورات ؟! . . ولذلك قرر المنصور أن يحارب هذه الثورة المنتظره بخطة ذات شعب ثلاث :

أولاها: أن يدس في صفوفها العيون كي يختبر المواقف والأشخاص .. فلقد ارسل يوما رسولا إلى عمرو بن عبيد ، بكتاب على لسان النفس الزكية ، فقرأ عمرو الكتاب ، ثم وضعه ولما طلب الرسول الجواب قال له : ليس له جواب ، قل لصاحبك : دعنا نجلس في هذا المظل ونشرب من هذا الماء البارد حتى تأتينا آجالنا في عافية ! ولم تجز عليه حيلة المنصور ودسيسته (٢٣٧).

ولكن حيلة مثل هذه جازت على عبد الله بن الحسن ، والذ النفس الزكية ، فلقد بعث اليه المنصور عقبة بن سلم بن نافع بن الأزدر الهنائى ، بكتاب على لسان المعتزلة القاطنين ببعض قرى نواحى خراسان ، والح عقبة \_ وهو متنكر \_ على عبد الله بن الحسن ان يكتب له جوابا إلى الأنصار الذين ارسلوه . فقال له عبد الله بن الحسن : «أما الكتاب فانى لا اكتب إلى أحد ، ولكن أنت كتابى اليهم ، فأقرئهم السلام ، وأخبرهم أن ابنى خارج لوقت كذا ... وكذا ... فأسرع عقبة إلى المنصور ، وأخبره الخبر .. (٢٢٨)

وثانيتها: أن يضيق عليهم الخناق ويرهقهم من امرهم عسرا .. فجند العيون والجواسيس من رقيق الاعراب ، وجعل لأحدهم البعير والآخر البعيرين ، وانطلقوا في مظان النفس الزكية وأخيه ، في صورة عابرى السبيل والضالين وواردى المياه ، يظهرون فجأة ويفرون سريعا ويتجسسون .. (٢٢٩) حتى اضطر النفس الزكية ألا يقيم بموطن إلابقدر مسير البريد من موطنه هذا إلى العراق (٢٤٠) .. ولقد اضطرته المطاردة والتضييق إلى ان يذرع اقطار الأرض من المدينة إلى الكوفة إلى البصرة إلى عدن إلى السند ، راكبا البحر حينا وسالكا الصحارى

<sup>(</sup>٢٣٦) (تاريخ الطبرى) جـ٧ ص ٥٥١ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٤٤ هـ).

<sup>(</sup>٢٣٧) (عيون الأخبار) محلد ١ ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>۲۳۸) (الأغاني) جر ۲۶ ص ۸۳۱۶.

<sup>(</sup>۲۳۹) (تاریخ الطبری) جـ۷ ص ٥١٩ (طبعة المعارف ـ أحداث سنة ١٤٤ هـ).

<sup>(</sup>٢٤٠) المُصدر السابق . جـ٧ ص ٥٣٤ . (طبعة المعارف أحدث سنة ١٤٤ هـ) .

وشعاب الجبال أحيانا ، حتى لقد سقط منه ابنه الصغير من فوق قمة جبل بالحجاز في احدى المطاردات ، فمات ! . . وحتى اضطر إلى التنكر بالعمل في رفع الماء من بعض آبار المدينة «يناول اصحابه الماء ، وقد انغمس فيه إلى راسه » . . وحتى اضطر أخوه إبراهيم إلى الاختفاء من المنصور في الكوفة عندما هجمها بحثا عنه ، فلما ضاقت عليه الأرض فلم يجد ملجأ اضطر إلى التنكر والجلوس على مائدة طعام المنصور ؟! . . (٢٤١) .

وثالثتها: العمل على التعجيل بثورتهم وخروجهم قبل أن يكتمل لهم التمكن والاستعداد. ولتحقيق ذلك كان يطمعهم ويغريهم بالكتب المزورة على ألسن قواده وانصاره إلى النفس الزكية « يدعونه إلى الظهور ، ويخبرونه انهم معه ، فكان محمد - ( يصدق ذلك ) - ويقول : لو التقينا مال إلى القواد كلهم » (٢٤٢)! وايضا باعتقاله أباهم عبد الله بن الحسن واعامهم : حسن ابن الحسن ، وداود بن الحسن ، وإبراهيم بن الحسن ، ومحمد بن عبد الله ابن عمر بن عبان بن عفان - وهو أخوهم لأمهم : فاطمة بنت الحسين - وعددا كبيرا من آل على ، شدهم المنصور في الوثاق ، ومعهم نحو من أربعائة من القبائل الموالية لهم بالمدينة مثل على ، شدهم المنصور في الوثاق ، ومعهم نحو من أربعائة من القبائل الموالية لهم بالمدينة مثل على ، شدهم المنطور في الوثاق ، ومعهم أله العراق ، حيث سجنوا في ظلام دامس ودائم حتى كانوا لا يعرفون مواقيت الصلاة « إلا بأحزاب كان يقرؤها على بن الحسن »!.. ثم بدأ يقتلهم واحدا ، بعد واحد ، بالتدريج ..

وعندما قتلوا محمد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان أخذوا رأسه فطافوا بها فى المدن ، وكانوا يحلفون للناس أنها رأس محمد بن عبد الله . موهمين إياهم أنه النفس الزكية ، حتى يتحلل الناس من بيعتهم له ، ويقلعوا عن تعلقهم به وانتظارهم لخروجه وثورته على المنصور!..

ولقد اثمرت هذه الخطة ، ذات الشعب الثلاث ، التعجيل بخروج محمد بن عبد الله بن الحسن قبل اتمام الاستعداد ، حتى قال البعض عن ذلك : « إن محمدا أحرج فخرج قبل وقته الذى فارق عليه اخاه إبراهيم » وان الحاح المنصور وعامله على المدينة رياح بن عثمان بن حيان المرى « أحرج محمدا حتى عزم على الظهور « (۲٤٣) !

هكذا اجبرت خطة المنصور النفس الزكية على اجهاض الاستعداد للخروج.. فأعلن

<sup>(</sup> ٢٤١ ) المصدر السابق. جـ ٧ ص ٥٥٢ . (طبعة المعارف ــ احداث سنة ١٤٥ هـ ) .

<sup>(</sup>۲۲۲) المصدر السابق. جـ٧ ص ٥٥٩ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٤٥ هـ).

<sup>(</sup>٢٣٤) المصدر السابق. جـ ٧ ص ٥٥٠ (طبعة المعارف \_أحداث سنة ١٤٥ هـ)

ثورته بالمدينة في أول رجب سنة ١٤٥هــ ويقال لليلتين بقيتا من جهادى الآخرة ـ ولقد اهتزت المدينة لظهوره فيها ــ وكانوا ينادون عليه : المهدى ! المهدى ! ــ واضطرب الأمرحتي أسرع الناس لشراء الطعام ، فباع البعض حلى نسائه !.. وهجم محمد بن عبد الله بأنصاره على السجن فأفرج عمن فيه ، ووضع الوالى واصحابه مكانهم ــ واستولى على بيت المال .. وخطب في الناس خطبة ادان فيها اغتصاب العباسيين للحكم والخلافة ، واعلن « ان أحق الناس بالقيام بهذا الدين ابناء المهاجرين الأولين والانصار المواسين » .. وكان شعاره وشعار ثورته اللون الأبيض ، فبيض وبيض الناس ، على حين كان السواد شعار العباسيين .. وأعلن فى الناس أن البيعة قد تمت له ، وأنها عامة وشاملة ، وقال : « والله ماجئت وفى الأرض مصر يعبد الله فيه إلا وقد أخذ لى فيه البيعة ..» .. وجعل في ولاية المدينة : عثمان بن محمد بـن. خالد بن الزبير ، وعلى قضائها : عبد العزيز بن المطلب بن عبد الله المحزومي ، وعلى شرطتها : ابا القلمس عثمان بن عبيد الله بن عبد الله بن عمر بن الخطاب ، وعلى ديوان العطاء: عبد الله ابن جعفر بن عبد الرحمن بن المسور بن مخرمة... وافتى بالخروج معه وتأييده مالك بن أنس ولما سأله الناس : ان في عناقنا بيعة لأبي جعفر ؟ قال : « إنما بايعتم كارهين ، وليس على كل مكره يمين !» فأسرع الناس إلى بيعة النفس الزكية .. (٢٤٤) ، وبايعه العلويون ، وولد جعفر وعقيل ابني أبي طالب ، وولد عمر بن الخطاب ، وولد الزبير بن العوام ، وسائر قريـش وأولاد الانصار . (٢٤٠) ، وشرع يرسل الولاة من قبله إلى المدن والأقاليم ، ويرسل الرسل والدعاة إلى الانحاء ، فولي على مكة الحسن بن معاوية بن عبد الله بن جعفر ، وعلى اليمن : القاسم بن اسحاق ، وعلى الشام : موسى بن عبد الله .. وولى أمر السلاح : عبد العزيز بن الداراودي . . (۲٤٦) ، وكان قد بعث باخوته واولاده إلى البلاد دعاة لبيعته ومبشرين بظهوره وإمامته ، فبعث إلى مصر : على بن محمد ، وإلى خراسان : عبد الله بن محمد ، وإلى اليمن : الحسن بن محمد ، وإلى الجزيرة : موسى بن عبد الله ، وإلى الرى : يحيى بن عبد الله ، وإلى المغرب: ادريس بن عبد الله .. كما ان البصرة كان بها أخوه إبراهيم بن عبد الله بن الحسن .. (۲٤٧) .

<sup>(</sup>٢٤٤) المصدر السابق . جـ ٧ ص ٥٥٧ ، ٥٥٥ ، ٥٥٥ ـ ٥٦٠ (طبعة المعارف أحداث سنة ١٤٥ هـ) .

<sup>(</sup>٢٤٥) (مروج الذهب) جـ ٢ ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢٤٦) (تاريخ الطبرى) جـ ٧ ص ٥٦١ (طبعة المعارف ــ أحداث سنة ١٤٥ هـ).

<sup>(</sup>۲٤٧) (مروج الذهب) جـ٢ ص ٢٣٤.

ولقد وصل خبر ظهور النفس الزكية إلى المنصور وهو بمكان على نهر دجلة يدعى «الحلد» ، فاستشار اصحابه ، فبشروه بفشل ثورة محمد بن عبد الله ، لأن المدينة لاتملك مقومات الصمود والصبر على الحصار ، فهى بلد لا مال فيها ولا رجال ، ولا سلاح ولا كراع ، أهلها « ليسوا بأهل حرب ، بحسبهم ان يقيموا شأن انفسهم !» ، وطلبوا منه ان يوجه جيشه ويجمع جموعه لما سيحدث بالبصرة ، مركز الاعتزال وشيعة العلويين .. فشرع المنصور في ذلك لساعته .. كما شرع في حصار المدينة اقتصاديا ، فمنع الطعام والحبوب التي تأتى المدينة من الشام عن طريق حصارها عند وادى القرى (٢٤٨) ، وطلب إلى والى مصر ان يسد خليج أمير المؤمنين الذى حفره عمرو بن العاص عام الرمادة سنة ٣٣هد كى تصل عن طريقه الحبوب والغذاء من مصر إلى بحر القازم ، امر بسده حتى لا يأتى إلى المدينة مدد من انصار النفس الزكية بمصر (٢٤٩) .. ثم كتب إلى كل امراء البلاد ان يرسلوا إليه الاجناد ، بحيث يتوالى وصولها كل يوم ، وكانت الكوفة مركز التجمع والاستعداد لخروج البصرة وثورتها المنتظرة ..

أما المدينة فلقد ارسل إليها جيشا من جند خراسان ، يقوده عيسى بن موسى بن محمد بن على بن عبد الله بن العباس ، ومعه محمد بن أبى العباس السفاح .. وجهز هذا الحيش تجهيزا عاليا ، وأغدق عليه المال والميرة والسلاح والحيل والبغال ..

ولقد ادرك النفس الزكية حرج مركزه في المدينة ، وضعف امكانياتها في الصمود والقتال ، فاستشار انصاره ، فحبذ البعض الخروج عنها إلى مصر ، وقالوا له : «ألست تعلم أنها أقل بلاد الله فرسانا وطعاما وسلاحا ، واضعفها رجالا ؟ فقال : بلى ، فقالوا : يعلم انك تقاتل اشد بلاد الله رجالا واكثرها مالا وسلاحا ؟ فقال : بلى ، فقالوا : الرأى أن تسير بمن معك حتى تأتى مصر ، فوالله لا يردك راد ، فتقاتل الرجل بمثل سلاحه وكراعه ورجاله وماله » .. ولكن نفرا من أهل المدينة استعاذوا بالله من الخروج منها ، فهى مدينة الرسول وروى احدهم عن الرسول حديثا يقول فيه : « رأيتني في درع حصينة فأولتها : المدينة » .. وطلبوا منه ان يبقى في مدينة الرسول ، فهى المدرع الحصينة !

ولم يكن انصار النفس الزكية يشكون من قلة ، فالى جانب أهل المدينة ، بعامة ، كانت معه كل القبائل التي تحيط بها ، ومن بينها : جهينة ، ومزينة ، وسليم ، وبنو بكر ، واسلم

<sup>(</sup>۲٤٨) (تاريخ الطبرى) جـ٧ ص ٧٨ه (طبعة المعارف... أحداث سنة ١٤٥ هـ).

<sup>(</sup>۲٤٩) القلقشندي (صبح الاعشي) جـ ٣ ص ٢٩٨.

وغفار.. ولكن المدينة لم تكن صالحة للصمود في الحصار ، بخاصة بعد ان قطعت عنها المدادات مصر والشام ..

ولقد بدأ جيش المنصور حصاره لها في اليوم الثاني عشر من رمضان سنة ١٤٥هـ، فسد منافذها بالخيل والرجال والسلاح إلا منفذا واحدا في ناحية مسجد أبي الجراح كي يفر منه من يرغب في الهرب من جيش محمد بن عبدالله أو أهل المدينة. ولما اشتد الحصار خطب النفس الزكية في انصاره، وقال: «أيها الناس، ان هذا الرجل \_ (عيسي بن موسي) \_ قد قرب منكم في عدد وعدة، وقد حللتكم من بيعتي، فن أحب المقام فليقم ومن احب الانصراف فلينصرف! فتسللوا حتى بتي في شرذمة ليست بالكثيرة » بعد ان كانوا نحوا من مائة ألف!

ودار القتال شديدا بين الفريقين ، وأبلى أصحاب محمد بن عبد الله بلاء حسنا ، وكان على راياتهم شعار النبى يوم حنين: «أحد ، أحد!» ولكنهم هزموا في يوم الإثنين ، الرابع عشر من رمضان سنة ١٤٥هـ ، وقتل النفس الزكية ، وقطعت رأسه فأرسلت إلى المنصور ، حيث طيف بها في الآفاق . أما أصحابه الذين صمدوا معه في القتال فقتلوا ، ثم صلبوا صفين على جانبى الطريق ما بين « ثنية الوداع » حتى دار عمر بن عبد العزيز ، ووقف أمام كل صليب حارس يحول دون الحثة ودون أهلها حتى لا يواروها التراب ، ودام ذلك ثلاثة أيسام حتى تأذى الناس من الرائحة ، فأمر عيسى بن موسى بالحثث فألقيت من فوق جبل سلع لتسقط في «المفرح» مقبرة اليهود (٢٥٠)!

وهكذا اخفقت هذه الثورة التى قادها النفس الزكية كى يعيد بها الخلافة شـورى واجهضت عندما فقدت شرط التمكن الذى كان عمرو بن عبيد شديد الحرص على التمسك به والتأكيد عليه .

### ثورة البصرة:

لم تكن ثورة البصرة التي قادها إبراهيم بن عبد الله بن الحسن ، اخو النفس الزكية مستقلة عن ثورة المدينة التي تحدثنا عنها ، بل كانت جزءا منها وتابعة لها .. فلقد كان محمد وابراهيم معا ، يدبران ويختفيان ، كها كانا عضوين في تنظيم المعتزلة ومن أئمة هذا التنظيم ..

<sup>(</sup>۲۵۰) (تاریخ الطبری) جـ ۷ ص ۷۷۷ ـ ۵۸۰ ، ۵۸۰ ، ۵۹۰ ، ۹۹۰ ، ۹۰۱ ، ۹۰۳ (طبعة المعارف\_ أحداث سنة ۱۶۵ هـ) .

ولقد كان الأجل المضروب بينها لاعلان الثورة فى الحجاز والعراق فى آن واحد لم يحن بعد عندما نجحت خطة المنصور فى اجبار النفس الزكية على التعجيل بظهوره واعلان ثورته بالمدينة ، ولذلك يروى البعض ان نبأ ظهور النفس الزكية عندما جاء إلى إبراهيم بالبصرة ، مع أمره له بالظهور واعلان الثورة هو ايضا ، أصاب إبراهيم الرعب والغم والوجوم .. ولكن اصحابه سهلوا عليه الأمر .. (٢٥١) ، وكان إبراهيم مختفيا قبل ذلك فى البصرة ، يتردد بينها وبين الكوفة ، ويأخذ البيعة لأخيه النفس الزكية بإمرة المؤمنين .. وكان والى البصرة من قبل أبى جعفر المنصور سفيان بن معاوية \_ يميل إلى غض الطرف عن نشاطه الثورى ضد الدولة ، بل لقد قبل إنه بايعه سرا ، وضلل اثنين من قادة المنصور كانا قد حضرا يرقبان الأمر ويتجسسان اخبار إبراهيم ، وفى الليلة التى ظهر فيها إبراهيم – أول ليلة من رمضان سنة ويتجسسان اخبار إبراهيم ، فاحتبسها حتى يسهل لإبراهيم الحروج ، فخرج إبراهيم بأنصاره ، واقتحم السجن فأخرج من فيه من المعارضين ، وكانت عدة جند جيش ابراهيم الذين يأخذون العطاء من ديوانه يوم خرج أربعة آلاف ، فيهم كوكبة من فرسان المعتزلة وابرز المنائين قاتل بعضهم فى ثورة يزيد بن الوليد وما بعدها من الوقائم وأيام اللقاء ...

ولقد استقر الأمر لإبراهيم في البصرة والأهواز وفارس وأكثر سواد العراق ، ولما بلغه خبر مقتل النفس الزكية ، حول انصاره البيعة بالإمامة له ، وازدادت عزيمتهم وتصميمهم على قتال المنصور ، لأن من يقتل النفس الزكية لابد ان يكون جديرا بالعداء مستوجبا للقتال وبعبارة الطبرى : فان إبراهيم لما أتاه نعى أخيه .. « اخبر الناس .. فازدادوا في قتال أبي جعفر بصيرة ! » وعند ذلك خرج إبراهيم بجيشه « في المعتزلة وغيرهم من الزيدية ، يريد محاربة المنصور » (٢٥٢) ، وكان ذلك بعد العيد ..

والتقى إبراهيم بجيشه مع جيش المنصور فى « باخمرى » من أرض « الطف » على مسافة ستة عشر فرسخا من الكوفة (٢٥٣) ، وكان على جيش المنصور عيسى بن موسى ، الذى قاتل النفس الزكية بالمدينة فى رمضان . . وكاد النصر ان يكون من نصيب إبراهيم وجيشه ، بل لقد بدأ أصحاب عيسى بن موسى فى الفرار . . وكان الحر شديدا ، فتضايق إبراهيم من « قبائه

<sup>(</sup>٢٥١) المصدر السابق . جـ٧ ص ٦٢٨ (طبعة المعارف \_ أحداث سنة ١٤٥ هـ) .

<sup>(</sup>٢٥٢) (مقالات الإسلاميين) جـ ١ ص ١٥٤.

<sup>(</sup>۲۵۳) (مروج الذهب) جـ ۲ ص ۲۳۵.

الزرد » ، ففك ازراره ، فنزل الزرد إلى مانحت ثدييه ، وحسر عن لبته (٢٥٠١) ، فأتته نشابة عائرة – (أى نبل لايدرى من رمى به ) – فأصابته فى لبته ، فعانق فرسه ، وتقهقر ، فاستدار اصحاب عيسى بن موسى ، وشغل أصحاب إبراهيم بأمره فدارت الدائرة عليهم ، «فقتل إبراهيم وقتلوا عن آخرهم ، وقتلت المعتزلة بين يديه صبرا وكان فيهم بشير الرحال – من أئمة المعتزلة – يقاتل بين يدى إبراهيم ، وعليه مدرعة صوف ، متقلدا سيفا حائله تسعة ، تشبها بعاد بن ياسر! .. وكان بشير زاهدا ، سمى بالرحال لأنه كانت له رحلة للحج كل عام ، وهو القائل يعبر عن بغضه للمنصور: ان فى قلبى حرارة لايسكنها إلا برد العدل أو حر السيف! (٢٥٥٠) .. » . ولقد اسكنها حر السيف عندما قاتل ثم قتل مع وجوه أصحابه فى يوم الاثنين لحمس ليال بقين من ذى القعدة سنة ١٤٥ هـ ، أى بعد ظهور إبراهيم فى البصرة بثلاثة أشهر إلا خمسة أيام ..

والدور الذي بهض به قادة المعتزلة في ثورة البصرة يتحدث عنه قتال رجالاتهم في معارك هذه الثورة ، وبخاصة يومها الأخير ، كما يتحدث عنه دورهم في الجهاز الاداري والعسكري الذي اقامته هذه الثورة منذ اعلانها ، فكانت قيادة الشرطة في المعتزلة ، تولاها إبراهيم بن نميلة العبشمي ، وكان حليفة إبراهيم بن عبد الله بن الحسن .. وكان على القضاء عباد بن منصور .. أما مقدمة الجيش فكان عليها المضاء بن القاسم الثعلبي .. وكان صاحب راية القتال عبد الله بن خالد بن عبيد الله الجدلي .. وكان الوالي على فارس : عمرو بن شداد .. كهاكان عبد الله بن خالد بن عبيد الله الجدلي .. وكان الوالي على فارس : عمرو بن شداد .. كهاكان هناك كثيرون من الفرسان ، ورماة الحدق (٢٥٠١) ، الذين تحدث عنهم البلخي والجاحظ والقاضي عبد الجبار .. ولما انهزمت الثورة فر عدد من الذين نجوا من القتل إلى بلاد المغرب وفيهم بعض أولاد بشير الرحال \_ فلحقوا بمعتزلتها ، واسهموا في نشر الاعتزال هناك (٢٥٠٠) .

هكذا قامت ثورة المعتزلة ضد المنصور سنة ١٤٥هـ ، فاستمرت ما بين المدينة والبصرة خمسة أشهر قبل أن تهزم أمام تفوق جند الخراسانيين . وهكذا اضاف المعتزلة إلى قائمة الأئمة

<sup>(</sup>٢٥٤) اللبة: موضع القلادة من المصدر.

<sup>(</sup>٢٥٥) (مقالات الإسلامين) جـ ١ ص ١٥٤ . و (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١١٣ .

<sup>(</sup>٢٥٦) الحدق ـ تضبط بفتح الحاء والدال ـ والحدقة : سواد العين الاعظم . والمراد : مهرة الرماة .

<sup>(</sup>۲۵۷) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲۱۲ ـ ۲۱۵ . و (تاريخ الطبرى) جـ ۷ ص ٦٢٢ ـ ٦٢٢ ، ٦٢٨ ، ٦٢٩ ، ٦٢٩ ، ٦٢٣ ٦٣٣ ـ ٦٣٨ ، ٦٤٦ ، ٦٤٧ . ( طبعة المعارف ـ أحداث سنة ١٤٥ هـ ) . و ( باب ذكر المعتزلة ــ من كتاب المنية والأمل ). ص ٢٤ .

الذين استحقوا الإمامة بالاختيار والبيعة ، والعقد : محمد بن عبد الله بن الحسن ، واخاه إبراهيم ، لأنهم - كما يقول القاضى عبد الجبار - : « ثبت فى جملتهم من يصح ببيعته اقامة الإمام ، خصوصا إبراهيم ، فإن عامة أصحابه كانوا من المعتزلة » (٢٥٨)

<sup>(</sup>۲۵۸) (المغني) جه ۲۰ ق ۲ ص ۱٤٩.

# الفصل انخامس حقبة المعارضة والتأييد

كانت ثورة المعتزلة سنة ١٤٥ هـ هى آخر ثورات المعتزلة المسلحة ، ونهاية نشاطهم المسلح ضد العباسيين ، وبعدها تميز نشاطهم من نشاط الزيدية ، وبدأت الزيدية تواصل مسيرة الخروج والمقاومة المسلحة ، منفردة بقيادة ذلك النمط من الماط التغيير للسلطة ومحتفظة فى ذات الوقت بعلاقات فكرية تربطها بالمعتزلة ، ومتمتعة ، فى نشاطها هـذا بتأييد قطاع من المعتزلة ، هم مدرسة البغداديين على وجه التحديد ..

فنى خلافة المأمون خرج وثار الإمام الزيدى محمد بن ابراهيم بن طباطبا (المتوفى سنة ١٩٩هـ سنة ١٨٩م). وبعد موته بايعت الزيدية لمحمد بن عمد بن زيد بن على. كما ظهرت فى بلاد الطالقان بخراسان دعوة زيدية قادها محمد بن القاسم بن عمر بن الحسين سنة ٢١٩هـ، فببايعته الزيدية إماما مهديا.. وفى سنة ٢٥٠هـ ظهر فى الكوفة يحيى بن عمر بن الحسين بن عبدالله بن إسماعيل بن جعفر بن أبى طالب، وقاد الزيدية فى ثورته وثورتهم ضد العباسيين.. وفى نفس التاريخ قامت دولة زيدية ، كثمرة لثورة زيدية فى طبرستان (٢٥٠ـ ٣١٦هـ).. وفى سنة ٢٨٨هـ تأسست فى صنعاء ، باليمن أشهر دول الزيدية وأهمها ، عندما بويع بالامامة يحيى بن الحسين سنة ٢٨٨هـ .. (٢٥٠) ، وهى الدولة التي ظلت قائمة حتى أسقطتها ثورة اليمن سنة ٢٨٨ هـ .. (٢٥٠)

كان هذا هو الاستمرار الزيدى فى المقاومة المسلحة والخروج .. أما المعتزلة فانهم سلكوا للمقاومة سبلا أخرى لم يكن من بينها الخروج المسلح ، ربما لفقد شرط التمكن وتخلف ضمان النجاح ، وربما لعبرة الفشل فيما تقدم لهم من ثورات ، وربما لتزايد النشاط الفكرى والعقلى

<sup>(</sup>۲۵۹) ( ثورة زيد بن علي ) ص ۱۵٦ ــ ۱۶۲ .

الذى استدعاه قيام التحديات الفكرية التى ظهرت من الشعوبية وفرق المانوية والمجوس وكذلك الغنوصية والنساطرة، ثم النصارى واليهود.. وما تطلبه ذلك من الاهتمام بالفلسفة، وفلسفة اليونان بخاصة، وأدوات الجدل العقلى، ومنطق ارسطو بالذات، مما طبع المعتزلة بالطابع الفلسفى الغالب، وكثر فى صفوفها الفلاسفة والحكماء، وباعد بينها وبين جهاهير العامة، فابتعد بها عن امتلاك وقود الثورة، وأثقل خطاها على درب الثورة بقيود الحكمة والرزانة التى هى شأن الفلاسفة وطابع أصحاب النظر العقلى وديدن الحكماء.

أما السبل التي سلكتها المعتزلة في معارضة الدولة العباسية ، فلقد كانت كثيرة ومتنوعة . .

- \* فهم قد تصدوا للفكر الشعوبي الذي أسفر عن وجهه ، وكذلك الذي استتر بمذاهب الفرس وفكرها الديني القديم ، وما أدخله أصحاب هذا الفكر في المجتمع العباسي من زندقة وتحلل والحاد ومجون ، استخدموها كأسلحة لتسفيه أحلام العرب وهدم عقائد الإسلام .. ومن يقرأ الجزء الخامس من (المغني) لقاضي القضاة عبد الجبار بن أحمد يعلم جهد المعتزلة في محاربة الفرق التي ظهرت في ذلك العصر كي تجتث العروبة والإسلام من الأساس ..
- وهم قد ظلوا على موقف النقد والمعارضة للعباسيين ، مما جر عليهم الاضطهاد والسجن والتعذيب ، ولقد استمر ذلك حتى عهد المأمون (١٩٨ ٢١٨ هـ ٢١٨ م ١٩٨ م) فدخل السجن في عهد الرشيد أبرز قادة المعتزلة ومفكريهم ، سجنهم بالجملة ، وأصدر أوامره بمنع فكرهم والجدل في نظرياتهم ، وتحريم علم الكلام ، الذي كانوا هم فرسانه وأول من انشأه في الثقافة الإسلامية ، حتى اضطر كما سبق أن ذكرنا في القسم الأول من هذه الدراسة إلى الافراج عن نفر منهم كبي يناظروا «السمنية» في بلاط ملك السند عندما تحدى فكر الإسلام ، وأرسل بذلك إلى الرشيد .. ومن الذين سجنوا في ذلك العهد بشر بن المعتمر ، وثمامة بن اشرس .. وغيرهما كثيرون ..
- \* على أن أهم مظهر يجسد معارضة المعتزلة للعباسيين فى ذلك العصر كان تأسيس مدرسة المعتزلة البغداديين. تلك المدرسة التى كان تأسيسها فى النصف الثانى من القرن الثانى الهجرى ، أى عقب فشل ثورة سنة ١٤٥ هـ ، والتى كان مؤسسها بشر بن المعتمر (المتوفى سنة ٢١٠ هـ ٨٢٥ م).

وكل الذين ارخوا للمقالات ، وكذلك الذين أشاروا في دراساتهم إلى المعتزلة ومدارسها وتياراتها ، يتحدثون عن وجود مدرستين في صفوف المعتزلة .. على العهد العباسي مدرسة البصريين ومدرسة البغداديين .. دون أن يذكر واحد منهم الأسباب التي أوجدت تلك الخلافات الفكرية ، مما استتبع قيام مدرستين في اطار الاعتزال ..

وقبل أن نقدم تفسيرنا لهذه الظاهرة ، نود أن ننبه إلى أن هذه التسميات \_البصريين والبغداديين لا تعنى أن هذا التمايز والاختلاف قد حكمتها أسباب جغرافية ، فهن بين من عاش ببغداد من أئمة المعتزلة من كان فى تيار المعتزلة البصريين ، ومن بين المعتزلة البغداديين من لم يكن مستقره فى بغداد .. فها مدرستان تتايزان فكريا ، لا جغرافيا .. أما سر تسمية أحداهما بالمعتزلة البصريين ، والثانية بالبغداديين فراجع إلى القضية التى من أجلها تم هذا التمايز والاختلاف فى إطار الإعتزال ..

فلقد مر فى الحديث عن الفضل ، والأفضل ، والمفضول ــ بالقسم الثانى من هذه الدراسة ـ.. أن قدامى المعتزلة ، أى أولئك الذين سبقوا عصر تأسيس بغداد (١٤٥ هـ ٧٦٢ م) على يد المنصور العباسى ، كانوا يفضلون : أبا بكر ، فعمر ، فعليا ، فعمًان .. وأن مدرسة المعتزلة البغداديين ، أى الذين ظهروا فى العصر العباسى ، بعد تأسيس بغداد ، قد اجتمعوا على تفضيل على بن أبى طالب على سائر الصحابة .. فتفضيل على كان هو القضية التي أوجدت ما سمى بمدرسة المعتزلة البغداديين ، وهى قضية أثارها هذا النفر من أئمة المعتزلة فى العصر العباسى ، أى عندما اغتصب العباسيون السلطة ، وضربوا وقهروا الثورة المعتزلية التي كان العلويون يحاربون فيها مع المعتزلة ، ثم استمروا فى قهر ثورات العلويين زيدية وغير زيدية .. ومارسوا ضدهم ما مارسه الأمويون ضد الهاشميين .. فكان تفضيل مدرسة البغداديين المعتزلية لعلى بن أبى طالب موقفا سياسيا تعاطفت فيه وبه هذه المدرسة مع ما مارسة العلويين المضطهدين ، واتخدت به موقفا مناوئا ومعارضا لسلوك العباسيين هذا ، بعد أن عجزت عن المناوأة والمعارضة بالثورة والسيف والخروج .. فهو إذا موقف سياسى ، وليس عجرد جدل عقيم حول قضية عقيمة عنى عليها الدهر وتجاوزها الزمان ..!

أما مدرسة المعتزلة البصريين فانها هي التي استمر أعلامها يرون في التفضيل، وترتيب الصحابة فيه، نفس مذهب أسلافهم الذين عاشوا قبل تأسس بغداد، أي قبل العصر العباسي، وسميت «بالبصريين»، لأن البصرة كانت في ذلك التاريخ السابق موطن قيادة

المعتزلة الذين قرروا هذا المذهب في التفضيل . .

فهذا التمايز والحلاف اللذان حدثا بين المعتزلة، كانا المظهر المحسد للموقف السياسي الذي اتخذوه من الدولة العباسية ، عندما كان رفضهم للحكم العباسي يعبر عنه تأسيس مدرسة البغداديين الرافضة لقهر بني العباس لثورات العلويين ونشاطهم السياسي ، وهو الرفض الذي استمر في التعبير عن الموقف العام للمعتزلة ، حتى جاءت أواخر سنوات حكم الرشيد ، فبدأ في المعتزلة تيار يهادن العباسيين ، ثم يمنحهم قدرا متزايدا وناميا من التأييد فتبلور هذا التيار في مدرسة المعتزلة البصريين .

وإذا كانت نشأة مدرسة المعتزلة البغداديين قد ارتبطت بالسياسة ، كما أشرنا ، فان الحال كان كذلك أيضا في نشأة مدرسة المعتزلة البصريين.. فلقد أشرنا من قبل إلى أن اغتصاب العباسيين للسلطة والدولة والثورة من المعتزلة كان ثمرة لغلبة تيار العنصر الشعوبي الخراساني ب الذي قاده أبو مسلم الخراساني ، على التيار القومي العقلاني الذي كان يمثله المعتزلة ومن والاهم ، ولم يؤد قتل المنصور لابي مسلم (١٣٧ هـ ٧٥٤ م) إلى تخليص الدولة من نفوذ ذلك التيار ، وإنما الذي حدث هو استبدال قبضة أبي مسلم العسكرية الفظة في تعاملها مع الخلفاء الذين صنعهم، بقبضة البرامكة الناعمة المترفة التي تملك الوزارة والنفوذ، وتحتضن التيارات الفكرية الشعوبية ، وترعى أصحاب العقائد القديمة والنحل التي يناصبها المعتزلة العداء .. ولذلك فإننا نريد أن نلفت النظر إلى ذلك العام ١٨٨ هـ \_ سنة ٨٠٣ م الذي تخلص فيه الرشيد من نفوذ هذه الأسرة وحكمها بما سمى «بنكبة البرامكة» ، وأن نؤرخ به لعهد جديد بدأ فيه العباسيون مرحلة حاولوا فيها الافلات من قبضة التيار الشعوبي الخراساني الذي صنع خلافتهم ، وأن يقيموا نوعا من التوازن بين عناصر الأمة والأصول الحضارية لأجناس رعاياها، وذلك طلبا لاسترداد السلطة والنفوذ اللذين استأثرت بهما الأسرة البرمكية ، وتقربا إلى العناصر المعارضة الثائرة ، واستهدافا لبلورة الشخصية الموحدة للأمة الواحدة مستفيدين من حالة الرخاء والأمن التي سادت عصر الرشيد ، والتي جعلت الدولة لاتحتاج كثيرا ، كماكان الحال في الماضي ، للقبضة الحشنة للجند الخراسانين .

ونحن نريد أن نربط بين التخلص من نفوذ البرامكة ، وبين افراج الرشيد ، بشكل جاعى ، عن أئمة المعتزلة المسجونين ، فليس ما تقدمه كتب المقالات والفرق من سبب لذلك بالمقنع وحده فهى تقول : إنه أفرج عنهم ليناظروا رجلا من السمنية في بلاط ملك

السند (٢٦٠)! وتلك ، لعمرى ، مهمة لا تحتاج للإفراج عن حزب سياسى وفرقة مذهيبة بكاملها ، وتخفيف ما فرض عليها وعلى فكرها ونشاطها من قيود . إذ أن ذلك الهدف المتواضع يكنى فيه الافراج عن منظر أو اثنين ، مثلا ، أما اطلاق سراح المعتزلة ، أعداء الشعوبية ، والذين قاتلوا ضد سيطرة الجند الخراسانى على الدولة العربية الإسلامية ، فاننا نراه ثمرة من ثمرات الجهد الذى بذله الرشيد لتخليص الدولة من تلك السيطرة التى للشعوبية عليها بنكبته للبرامكة سنة ١٨٨ ه.

ويؤكد مذهبنا هذا أن الرواية تذكر أن الرشيد قد اعتقل بشربن المعتمر لأنه قيل له: إن بشرا «رافضي» ، أى علوى شيعى ، فلما قال بشر فى سجنه شعرا يوضح مذهبه ، وجاء فى هذا الشعر قوله عن مذهب المعتزلة :

لسنا من الرافضة الغلاة ولا من المرجئة الجفاة الامفرطين، بل نرى «الصديقا» مقدما والمرتضى «الفاروقا» نبرأ من عمرو ومن معاوية

ونقل هذا القول إلى الرشيد «أفرج عنه» (٢٦١) !.. فهو إفراج سياسى ، لأسباب فكرية وسياسية ، وهو تعبير عن تحول جزئى فى موقف الدولة من المعتزلة ، جاء ثمرة لضرب النفوذ الشعوبى الذى كان البرامكة يمثلونه حقيقة ويرعونه عمليا فى أوساط الفكر والأدب ودواوين الحكم ببغداد ومختلف الأقاليم ..

ونحن نقول: إن هذا التحول فى موقف الدولة العباسية كان جزئيا ، ولم يكن كليا لأننا نقيسه بمقاييس المعتزلة الفكرية والسياسية ، فهم لم يزالوا على موقفهم من أن نظام الحكم العباسي ملكى وراثى ، وليس بالخلافة الشوروية ، وعلى موقفهم من معارضة قهر العباسيين للعلويين واستبعادهم لهم من مراكز الحكم ودوائر النفوذ والتأثير.. ولذلك فان إطلاق الرشيد لسراح المعتزلة لم ينه معارضة المعتزلة للحكم العباسي ، إذ استمرت المعارضة ، بل والرفض ، قائمين فى صفوف المعتزلة البغداديين ، على حين بدأ تيار المهادنة والتأييد لبنى العباسي ، فى صفوف المعتزلة ، ينمو ويتبلور فى شكل مدرسة المعتزلة والتأييد لبنى العباسي ، فى صفوف المعتزلة ، ينمو ويتبلور فى شكل مدرسة المعتزلة

<sup>(</sup>٢٦٠) (باب ذكر المعتزلة ـ من كتاب المنية والامل) ص ٣١.

<sup>(</sup>۲۹۱) المصدر السابق. ص ۳۰.

البصريين ، وبخاصة فى عهود: المأمون (١٩٨ ـ ٢١٨ هـ ١٩٣ ـ ٨٣٣م) والمعتصم (٢١٨ ـ ٢٢٨ هـ ٢٢٨ هـ ٨٤٢ هـ ٢٢٨م) والواثق (٢٢٨ ـ ٢٣٣ هـ ٢٢٨م) وهم الخلفاء الذين تعاطفوا مع الفكر الاعتزالي ، وبلغ نفوذ المعتزلة على عهدهم قمة ما بلغه من ازدهار . .

وإذا شئنا أمثلة نضربها لمعارضة المعتزلة البغداديين ، بل ورفضهم لسلطة الدولة العباسية ، ومقاطعتهم أجهزة دولتها ووظائف دواوينها وإدانتهم لنمط الحياة فيها .. فان هناك الكثير من هذه الأمثلة .. فنها ، على سبيل المثال :

١ ـ موقف أبى موسى عيسى بن صبيح المردار (المتوفى سنة ٢٢٦ هـ سنة ٨٤٠ م) على عهد المعتصم ـ ولقد كان المردار زاهدا عابدا ، حتى لقب براهب المعتزلة ـ وكان موقفه من العباسيين ، بمن فيهم المعتصم ، الذى كان معتزليا ، هو موقف الرفض والادانة ، بل لقد أفتى بكفر من يخدم الدولة وسلطانها ، وحكم أنه لا يرث ولا يورث! على حين أن غيره من البعداديين المعتزلة كان يقول ، فقط ، بفسق «من لابس السلطان» حتى من المعتزلة البصريين! . والبعدادى يحكى هذا الرأى عن المردار ، ويعجب كيف لم يقتله العباسيون ، فيقول : «والعجب من سلطان زمانه ، كيف ترك قتله ، مع تكفيره إياه وتكفير من خالطه! ؟ » (٢٦٢٠)

٧ \_ موقف أبي محمد جعفر بن مبشر الثقفي (المتوفى سنة ٢٣٤ هـ سنة ٨٤٨ م) ، على عهد الواثق \_ الذي كان معتزليا أيضا \_ فلقد رفض ابن مبشر ان يتعاون مع الدولة ، أو أن يلي القضاء فيها ، واستنكر قبول هداياها ، بل ورفض ان يستقبل الوزير المعتزلي أحمد ابن أبي دؤاد . ولما قال الواثق لابن أبي دؤاد : «لم لا تولى أصحابي \_ (أى المعتزلة) \_ القضاء ، كما تولى غيرهم ؟! » قال ابن أبي دؤاد : «يا أمير المؤمنين ، إن أصحابك يمتنعون من ذلك ، وهذا جعفر بن مبشر ، وجهت إليه بعشرة آلاف درهم فأبي أن يقبلها ، فذهبت إليه بنفسي ، واستأذنت ، فأبي أن يأذن لي ، فدخلت من غير إذن ، فسل سيفه في وجهي ، وقال : الآن حل لي قتلك ! . فانصرفت عنه . فكيف أولى القضاء مثله ؟! » (٢٦٢)

<sup>(</sup>۲۲۲) (الفرق بين الفرق) ص ۱۵۱ . ۱۵۲ .

<sup>(</sup>٢٦٣) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٦٩. و(باب ذكر المعتزلة) ص ٤٤.

- ٣- ومثل جعفر بن بشر، في موقفه، موقف أبي الفضل جعفر بن حرب الحمداني (١٧٧ ٢٣٦ هـ ٧٩٣ ٨٥٠م)، فعندما تمذهب بمذهب المعتزلة البغداديين، ترك مناصبه في الدولة، وكانت من كبار المناصب، وتخلص من الأموال التي احتازها أثناء ملابسته لخدمة الدولة، حتى ماكان منها ملابس يستر بها جسده.. في قصص تروى عن موقف دونه مواقف القديسين (٢٦٤)!
- عمران موسى بن الرقاش \_ (من الطبقة السابعة في طبقات المعتزلة) \_ وكان يقيم الدولة تقييما يرى به أن دارها «داركفر» ، ويحرم «المكاسب» التي تأتى في ظلها وظل سلطتها وسلطانها (٢٦٥) !
- موقف محمد بن إسماعيل العسكرى (من الطبقة السابعة فى رجالات المعتزلة) .... وكان يناوئ الدولة العباسية ، ويحقر شأنها ، إلى الحد الذى وصف فيه كتاب السلطان بقوله : «هذا الكتاب أهون على من التراب » (٢٦٦٠)!
  - 7 موقف سعيد بن حميد بن بحر = (20) وجها من وجوه المعتزلة = (20) فلقد أدت معارضته لأحمد بن أبى دؤاد إلى دخوله السجن عندما اتهمه ابن أبى دؤاد بالشعوبية والزندقة = (20) والزندقة = (20) والزندقة = (20)

بان يكنى أبوك: أبا دؤاد دعيت إلى زبيد أو مراد لا أصلحت أصلك في إياد فبخلك باليسر من التلاد (٢٦٧)!

لقد أصبحت تنسب فى إياد فلو كان اسمه عمروبن معدى لئن أفسدت بالتخويف عيشى وإن تك قد أصبت طريف مال

فهذه أمثلة من مواقف المعتزلة البغداديين الذين ظلوا على رفضهم للسلطة العباسية والمعارضة لها ، والمقاطعة لجهاز حكومتها ، والذين كان تفضيلهم لعلى بن أبى طالب وتقديمهم له ، وتعاطفهم مع العلويين حتى سموا شيعة المعتزلة \_ موقفا سياسيا رفضوا به سلطة بنى العباسي وسلطانهم ..

<sup>(</sup> ٢٦٤) آدم متز (الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهنجري) جـ ٢ ص ٨٦ . ترجمة د عدد عبد الهادي أبو ريدة . طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .

<sup>(</sup>٢٦٥) ( باب ذكر المعتزلة ) ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٢٦٦) المصدر السابق. ص٤٠.

<sup>(</sup>۲۶۷) (الأغاني) جـ ۲۰ ص ۲۹۳۹ ، ۲۹۶۰ .

أما تيار المعتزلة الذي ظل ، في قضية التفضيل ، على مذهب قدماء المعتزلة من أهل البصرة ، والذي سمى لذلك بالمعتزلة البصريين ، تمييزا له عن تيار المعتزلة البعداديين ، فلقد المحدد من الدولة العباسية ، بحاصة في عهود المأمون ، والمعتصم ، والواثق موقف المساندة والتأييد .

ولم يكن تأييده هذا يعنى التخلى عن فكر المعتزلة فى الإمامة ورفض النظام الملكى فى توارث الحلافة ، لان عهد المأمون ــ من وجهة نظر هذا التيار ــ كان يمثل تغييرا أساسيا فى طبيعة السلطة يستدعى ، بالتبعية ، تغييرا أساسيا فى الموقف منها والتقييم لها .. ونحن نستطيع أن نكشف هذا التغيير الذى طرأ على السلطة فى حقيقتين رئيسيتين :

الأولى: أن موقف السلطة من نظام توارث قد طرأ عليه تغيير يبتعد بها عن طبيعة النظام الملكى .. فلقد مر بنا رفض عمرو بن عبيد لعهد المنصور لابنه المهدى بولاية العهد ، لأنه لا يصلح لها ، ولأنه فى اطار الوراثة ، وهو الأمر الذى يرفضه أغلب مفكرى الإسلام ، كما أشرنا عند الحديث عن ولاية العهد ، إذ منعوا أن يعهد الإمام بها إلى أحد من أصوله أو فروعه ، وجعلوا امضاء ذلك مشروطا برأى أهل الاختيار ، أى جعلوا العهد كلا عهد ..

أما التغيير الذي أحدثه المأمون فكان ذلك الذي قام به في سنة ٢٠٢ هـ سنة ٨١٧ م عندما أنهى الموقف العباسي التقليدي الذي يمارس الاضطهاد والقهر ضد العلويين ، فعقد ولاية العهد إلى إمام علوى هو على بن موسى الرضا ، وعقد له على ابنته كذلك (٢٦٨) ... حتى لقد ثار ضده امراء بنى العباس ، واتهموه بالتشيع ، وقالوا في ذلك شعرا هجوه به .. فقال فيه عمه إبراهيم بن المهدى ــ المعروف بابن شكلة ــ :

إذا الشيعى جمجم فى مقال فصل على النبي وصاحبيه

فسرك أن يبوح بذات نفسه وزيريم وجماريم برمسه!

فرد عليه المأمون هاجيا إياه بقوله :

إذا المرجى سرك أن تــــــراه فـــــد عــنــده ذكـــرى على

يموت لحينه من قبيل موته وصل على النبي وآل بيته (٢٦٩)!

<sup>(</sup>٢٦٨) (تاريخ الشعوب الإسلامية) ص ١٩٨، ١٩٩. ..

<sup>(</sup>۲۲۹) (مروج الذهب) جـ ۲ ص ۲۲۹، ۳۳۰.

ولن يقدح فى موقف المأمون هذا أن على بن موسى الرضا قد مات قبل المأمون ، فلم يل الحلافة ، وأن العهد إذا ما تم عن رضا من أهل الاختيار فهو غير مردود ولا مرفوض فى مذهب أهل العدل والتوحيد .. فنحن أمام تغير حقيقى فى موقف السلطة من العلويين ..

كما لا يقدح فى موقف المأمون أن طريقه إلى الخلافة لم يكن الإختيار والبيعة والعقد على النحو الذى يقول به المعتزلة ، لأننا قد سبق وأشرنا إلى توليهم لعمر بن عبد العزيز ، عندما قالوا إنه استحق الإمامة بعدله وإن كان قد نالها بعهد من سبقه من امراء الجور الأمويين ..

والثانية: ان المأمون كان على مذهب المعتزلة، ومن هنا فإن تقييمهم لسلطته ودولته كان طبيعيا ان يكون إيجابيا وبالتأييد والمساندة.. وأبو الهذيل العلاف (١٣٥ ــ ٢٣٥ هـ ٧٥٢ ــ ٨٤٩ م) يحدث المأمون فيقول له: أن تأييدهم له راجع، فقط، إلى قوله بالعدل والتوحيد.. يقول: «ياأمير المؤمنين، إنى ما أتيتك لمرزية دينار ولا درهم، ولكن لنفيك الشبهين عن الله: شبه الحلق، وشبه الجور... «(٢٧٠).

ولقد انعكس هذا الموقف المذهبي للمأمون في تقريبه المعتزلة ، وتوليته المشورة لأحمد ابن أبي دؤاد ، ثم توصيته من بعده باستمرار المشورة فيهم وبقائها بيد أبي دؤاد .. فلقد جاء في وصية المأمون للمعتصم : « .. وأبو عبد الله أحمد بن أبي دؤاد ، لا يفارقك الشركة في المشورة في كل أمرك ، فإنه موضع ذلك ، ولا تتخذن بعدى وزيرا .. » (٢٧١) .

ولقد انعكس هذا التغير الذى حدث فى موقف السلطة من المعتزلة والعلويين ، وهو التغير الذى ارتبط بتمذهب المأمون بمذهب المعتزلة ، انعكس فى تبلور مدرسة المعتزلة البصريين التى أيدت وساندت دولة العباسيين . .

فهشام بن عمرو الفوطى ، الشيبانى ( المتوفى ٢١٨ هـ ٨٣٣ م ) ــ وهو من أئمتهم المقدمين ــ كان مقربا إلى المأمون ، عظيم القدر لديه « حتى كان إذا دخل على المأمون يتحرك حتى يكاد يقوم ! » .. (٢٧٢) .

<sup>(</sup>٢٧٠) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٢٧١) د. البير نصرى نادر (فلسفة المعتزلة). جـ ١ ص ٢٩. طبعة الإسكندرية.

<sup>(</sup>۲۷۲) (باب ذكر المعتزلة ـ من كتاب المنية والامل) ص ٣٥.

وعندما كان المأمون بمدينة مرو ، وادركته الحيرة في ماهية الموقف الصواب في قضية الإمامة ، وعلاقة كل من العباسيين والعلويين بها ، دعا المفكرين إلى الكتابة فيها ، وإن يرفعوا إليه أبخاتهم ، فيها يشبه ما تنظمه الدول الحديثة من مسابقات ، فاشترك الجاحظ (١٠٥٩ - ٢٥٦ هـ ٧٧٥ – ٨٦٩ م) – من المعتزلة البصريين – في التأليف فيها ، ورفع كتابه إلى المأمون ، فوافق مذهب المعتزلة ماكان يبحث عنه المأمون ، واستدعى الجاحظ للقائه وكتب الجاحظ عن ذلك يقول: «.. ولما قرأ المأمون كتبي في الإمامة ، فوجدها على ما أمر به ، وصرت اليه – وكان قد أمر اليزيدي بالنظر فيها ليحبره عنها – قال لى : قد كان بعض من نرتضي عقله ونصدق خبره خبرنا عن هذه الكتاب باحكام الصنعة ، وكثرة الفائدة فقلت له : قد تربي الصفة على العيان ، فلما رأيتها رأيتها رأيت العيان قد أربي على الصفة ، وهذا كتاب الصفة ، فلما فليتها أربي الفلي على العيان ، كما أربي العيان على الصفة ، وهذا كتاب لا يُعتاج إلى حضور صاحبه ، ولا يفتقر إلى المحتجين عنه ، قاد جمع استقصاء المعاني واستيفاء جميع الحقوق ، مع اللفظ الجزل ، والمخرج السهل فهو سوق ملوكي ، وعامى خاصي» (۲۷۳)!

ولقد كان مذهب الجاحظ في الإمامة \_ كنموذج لفكر مدرسة معتزلة البصرة فيها \_ يقوم على السخرية من الدعوى القبلية فيها وادعاء أحياء قريش لها .. ولقد سلك طريقا غريبا غمض مقصده من سلوكه على خثير من الباحثين .. فهو قد صنف كتابا في (إمامة ولد العباس) ينتصر فيه لمذهب الراوندية التي قالت : إنها لولد العباس بخاصة دون بطون قريش وأحيائها .. وهو قد صنف (كتاب العثمانية) ينقض فيه حجج الشيعة العلويين الذين يفضلون عليا على أبي بكر ، وينتصر فيه لمذهب المعتزلة في أن أبا بكر هو الأفضل ، وأن إمامته هي الحق \_ ونلاحظ أن ذلك يتعارض مع مذهب الراوندية ويهدمه من أساسه .. وهو قد صنف كتابا في إمامة أمير المؤمنين معاوية بن أبي سيفان ، ذكر فيه رجال المروانية ودافع عن حق بني أمية في الإمامة \_ وهو ما يخالف مذهب كتابيه السابقين \_ !

ولقد أثارت كتب الجاحظ هذه جدلا كثيرا ، فنقضها الشيعة ـ وممن نقضها منهم المسعودي ـ ونقضها المعتزلة البغداديون ـ وممن نقضها منهم أبو جعفر الإسكاف ـ . . وفسر

<sup>(</sup>٢٧٣) (البيان والتبيين) جـ ٣ ص ١٨٦. (طبعة المطبعة السلفية).

المسعودى تأليف الجاحظ لكتب في الإمامة لا تحوى مذهبه بأن نوعا من «التماجن والتطرب» هو الذي دعاه إلى أن يؤلف كتبا لم تكن على مذهبه ولا يمثل فكرها اعتقاده ... (۲۷٪). ولكننا نعتقد ان الجاحظ قد أراد من وراء نصرة كل المذاهب التي تنطلق إلى الإمامة من منطلق عرقي وقبلي ان يقول: إن كل هذه المذاهب باطلة ، بدليل ان نصرتها جميعا ممكنة وهدمها جميعا ممكن ، وبما ان الحق واحد ، فلا بد ان يكون الحق غيرها جميعا ، فليست الوصية بطريق للإمامة ، سواء أكانت مدعاة لعلى أو لأبي بكر أو للعباس .. وليس الملك على مذهب الأمويين والمروانية ، بالمذهب الحق ، وإنما الحق في هذا الأمر هو الشورى والاختيار والعقد والبيعة كسبيل لتمييز الإمام وتنصيبه ، كما قال ويقول أهل العدل والتوحيد ...

وإذا كنا قد ذكرنا موقف المعتزلة البغداديين ومذهبهم فى مقاطعة الدولة العباسية ، حتى على عهود: المأمون ، والمعتصم ، والواثق ، فإن موقف يوسف بن عبد الله بن اسحاق الشحام (١٥٣ ـ ٢٣٣ هـ ٧٦٧ ـ ٨٤٧ م) هو نموذج لتأييد المعتزلة البصريين لهذه الدولة فى تلك العهود ، بل واشتراكهم فى جهاز حكمها ، فما رفضه جعفر بن مبشر قبله ونهض به الشحام .. فلقد «روى ان الواثق (٢٢٨ ـ ٣٣٣ هـ 120 هـ 120 م) امر أن يجعل مع أصحاب الدواوين رجال من المعتزلة ومن أهل الدين والطهارة والنزاهة ، لانصاف المتظلمين من أهل الخراج ، فاختار ابن أبى دؤاد أبا يعقوب الشحام فجعله ناظرا على الفضل بن مروان ، فقمعه ، وقبض يده عن الانبساط فى الظلم» (٢٢٥)!

وأبو معن ثمامة بن اشرس النميرى (المتوفى سنة ٢١٣ هـ سنة ٨٢٨ م) كان من مدرسة المعتزلة البغداديين ، وكان ينتقد المأمون ويتهمه بالبخل ، ولما عاتبه المأمون فى ذلك قال له : «يا أمير المؤمنين ، إنى ما تكثرت بك من قلة ، ولا تعززت بك من ذلة ، وما بى وحشة من الله إلى أحد ! » (٢٧٦) . . ومع ذلك فلقد اجتهد المأمون فى تقريبه منه والاستعانة به ، فكان ينهض بتفقد أمور الدولة فى الأقاليم ، وتصفح أحوال البريد والعال والخراج ... الىخ .. الىخ .. الله

<sup>(</sup>۲۷٤) (مروج الذهب) ج۲ ص ۱۸۷، ۱۸۸.

<sup>(</sup>٢٧٥) (باب ذكر المعتزلة \_ من كتاب المنية والامل) ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢٧٦) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٥٨.

ثم يتقدم إلى المأمون باقتراح ما يراه سبيلا للاصلاح ، فيأمر المأمون بتنفيذ ما يقترحه من اصلاح (٢٧٧) .

هكذا شهدت الدولة العباسية ، في تلك الفترة مدرسة اعتزالية تعارض وتقاطع وتتسبرأ وأخرى تؤيد وتساند وتدفع الدولة أكثر فأكثر نحو مذهب أهل العدل والتوحيد ..

ولقد استمر هذان الموقفان والنهجان فى صفوف المعتزلة حتى ولى الحكم المتوكل العباسى سنة ٢٣٣ هـ سنة ٨٤٧ م . .

杂 恭 崇

أما منذ عهد المتوكل ، وبعد الانقلابين الفكرى والسياسي اللذين أحدثهما ، وأزاح بهما المعتزلة والعلويين من مراكز الدولة وأجهزة حكمها فإن موقف المعتزلة ، جميعا : بصريين وبغداديين ، قد عاد إلى التوحد والاتفاق على معارضة الدولة ورفض سلطتها ومناوأة سلطانها ، وازداد التقارب في تلك الحقبة الزمنية بين المعتزلة والزيدية ـ الذين كانوا يواصلون الثورة والخروج ـ وكذلك الشيعة العلويون . .

وشاعر المتوكل على بن الجهم يعبر عن عدائه وعداء حزبه للمعتزلة ــ الذين يسميهم أحيانا «بالواثقية»، نسبة للواثق ! ــ وعدائه للشيعة كذلك، فيقول :

تضافرت الروافض والنصارى وأهل الإعتزال على هجائى وعسابونى وما ذنبى إليهم سوى علمي بأولاد الزناء أنا المتوكلي هوى ورأيا وما «بالواثقية» من خفاء

وعندما نفى المتوكل زعيم المعتزلة أحمد بن أبى دؤاد ، هجاه على بن الجهم ، شامتا فقال فيه وفي المعتزلة :

يا أحمد بن أبى دؤاد دعوة بعث إليك جنادلا وحديدا الما هذه البدع التى سميتها بالجهل منك العدل والتوحيدا الفسادت أمر الدين حين وليته ورميته بأبى الوليد وليدا (٢٦٠) ا

<sup>(</sup>۲۷۷) (رسائل الجاحظ) ج۲ ص ۲۲۲.

<sup>(</sup>٢٨٠) يشير إلى أبي الوليد محمد بن أجمد بن أبي دؤاد .. الذي ولى الإمر بعد والده .

وعندما يمرض ابن أبى دؤاد ، يشمت على بن الجهم ، ويتحدث عن انتصار «أصحاب الحديث» على المعتزلة بانقلاب المتوكل عليهم . فيقول :

فوق الفراش ممهدا بوساد من كدان منهم موقدا بمعاد كى لا يحدث فيه بالإساد حتى يرول عن الطريق الهادى وعدث أوثقت في الاقسيداد الما أتلك مواكب العواد (٢٨١) ا

لم يبق منك سوى خيالك لامعا فرحت بمصرعك البرية كلها كرم مجلس لله قد عطلته ولكم مصابيح لنا أطفأتها ولكم كرية معشر أرملتها الأسارى في السجون تفرجوا

وهكذا .. فمنذ حدوث ذلك الانقلاب الفكرى والسياسي . الذي أخرج أصحاب الحديث من السجون . ووضع مكانهم المعتزلة والعلويين .. علت نبرة النقد والرفض للدولة العباسية جميع دوائر الاعتزال .

فأبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود البلخى الكعبى (المتوفى سنة ٣١٩ هـ) ـ من الطبقة التاسعة للمعتزلة ـ استقال من خدمة الدولة على عهد المقتدر «ثم تاب من ذلك وأصلح ؟! » (٢٨٢) ، كما يتوب الإنسان من الذنب تقترفه يداه .. !

ومحمد بن عمر الصيمرى \_ (من الطبقة التاسعة) \_ قد حكم على المجتمع العباسى الذى غلب عليه الجبر والتشبيه بأنه « داركفر » . واتفق مع مذهب « الهدوية الزيدية » \_ أتباع يحبى بن الحسين \_ في هذا التقييم . . (٢٨٢) !

ولقد بلغ انقلاب الدولة على المعتزلة إلى الحد الذي أسقطت فيه شهادتهم أمام القضاء أي جردتهم من «حقوقهم المدنية» ، بتعبيرنا الحديث ؟! .. فكان أبو محمد عبد الله ابن العباس الرامهرمزي ــ (من الطبقة التاسعة) ــ يبذل للقضاة الأموال كي يقبلوا شهادات المعتزلة ويروهم متصفين بالعدالة اللازمة للشهود!! كما بني لنفسه منزلا في مزرعة نائية ، سماه «الرباط» ، كان يلجأ اليه عند الخوف من السلطان (٢٨٤) .

<sup>(</sup>۲۸۱) (الأغاني) جد ١٠ ص ٢٣٦٧ ـ ٢٧٢٣ ، ١٨٦٣ ، ٢٨٦٣ .

<sup>(</sup>۲۸۲) (باب ذكر المعتزلة \_ من كتاب المنية والامل) ص٥٢.

<sup>(</sup>٢٨٣) المصدر السابق. ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢٨٤) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٠٢، ٣٠٣.

ولقد امتثلت الدولة الغزنوية وقائدها محمود الغزنوى ( 79-80-80 هـ 999-90-90 م) لأوامر الدولة العباسية باضطهاد المعتزلة، فأخذ الغزنوى يجمع المعتزلة من البلاد ليضعهم فى سجن اتخذه لهم فى «عزدار ﴿ . . (700 ، فكان ممن اعتقل من نيسابور : أبو الله للمتح الاصفهانى ، وإمام مسجدها الجامع : أبو الصادق ، وعالم النحو : أبو الحسن الصابرى ، وهم من الطبقة الثانية عشرة \_ فحسوا حتى ماتوا هناك (700-90) !

وكما عم انقلاب المتوكل المعتزلة بالاضطهاد ، فلقد شمل به الشيعة العلويين كذلك . . فالأمويون قد قتلوا الحسين ، والمتوكل هدم قبره وسواه بالتراب ، ثم حرث أرضه وزرعها كى لا يزوره أحد من الناس !! مما جعل ابن السكيت يقول :

بالله إن كانت أمية قد أتت قتل ابن بنت نبيها مظلوما فلقد أتبته بنو أبيه بمثله فغدا لعمرك قبره مهدوما أسفوا على ألا يكونوا شاركوا في قتله، فتتبعوه يتيا (٢٨٧٠؟!

كما أصدر ابن المتوكل «محمد المستنصر» أوامره ، بعد موت أبيه ، بالتضييق على الغلويين اقتصاديا ، ومعاملتهم كمواطنين من الدرجة الثانية ! فكتب كتابا إلى الأمصار بمنعهم من «تقبل الضياع» أى منعهم من وضع «الملتزمين» وحرمانهم من حقوق «الالتزام» ، والا يركبوا الخيل ، وألا يغادروا مدينة الفسطاط ، والا يزيد ما يملكه أحدهم من الرقيق على عبد واحد ، وألا تقبل شهاداتهم في الخصومات ، وأن تقبل شهادات خصومهم دون أن يطالبوا بيئة على هذه الشهادات (٢٨٨) !!

ولعل هذا هو الذي جعل نفرا من المعتزلة \_ منهم أبو على الجبائى \_ يفكر ويسعى كى يوحد صفوف المعتزلة والشيعة ، لان الاضطهاد قد عمهم معا ، وقال : «لقد وافقونا فى التوحيد والعدل ، وإنما خلافنا فى الإمامة ، وواجب أن نجتمع حتى نكون يدا واحدة !..» (٢٨٩).

<sup>(</sup>٢٨٥) وهي قلعة «عز» ، في رستاق برذعة ، بنواحي اران ، شهالى اذربيجان ، بعد نهر الرس .. أنظر (مراصد الإطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع) .

<sup>(</sup>٢٨٦) (فضل الإعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٦٧.

<sup>(</sup>۲۸۷) (نظریة الإمامة عندالشیعة الانثنی عشریة) ص ۳۹۲ (والبیت الانخیر نری أنه لو انتهی بکلمة : «رمیا» لکان أوفق!).

<sup>(</sup>۲۸۸) (خطط المقریزی) جـ ۳ ص ۲۷۱.

<sup>(</sup>٢٨٩) على فهمى خشيم (الجبائيان : أبو على وأبو هاشم) ص ٢٩٤ . طبعة ليبيا سنة ١٩٦٨ .

ولقد توجت الدولة العباسية اضطهادها للمعتزلة ، وكرسته ، وجعلته قانونا وفكرا رسميا للدولة بذلك الكتاب الذى أشرف على وضعه الخليفة القادر (٣٨١ ـ ٤٢٣ هـ ١٠٣١ م) وسماه (الاعتقاد القادرى) وجعل علماء السنة وأصحاب الحديث يوقعون عليه ، ثم أمر به فعمم فى الأقاليم ، وقرئ فى الدواوين ، وتلى على المنابر .. ولقد أدخل هذا الكتاب \_الذى صدر ليحرم فكر المعتزلة ويجرمه \_ فى الإسلام «كهنوتا» اعتقاديا مستعارا من قرارات المحامع الكنسية ، غريبا عن روح الإسلام وطبيعته .. وفى هذا «الاعتقاد القادرى» صدرت أوامر الخليفة بأن :

١ ينع تدريس علم الكلام والمناظرة في مسائله ، بخاصة الاعتزال ومقالات أهله . وأنذر المخالفين بالعقوبة والنكال . . قتلا ونفيا وسجنا . .

٢ ــ يلعن المعتزلة على منابر المساجد ، حتى يصير ذلك سنة متبعة من سنن الإسلام!

" تحريم قول المعتزلة فى «التوحيد» ، حيث يثبت «الاعتقاد القادرى » لله الصفات التى ينفيها عنه تنزيه المعتزلة وتوحيدهم ، فيقول عن الله سبحانه وتعالى : إنه « هو القادر بقدرة ، والعالم بعلم أزلى غير مستفاد ، وهو السميع بسمع ، والمبصر ببصر .. متكلم بكلام .. وكل صفة وصف بها نفسه أو وصفه بها رسوله فهى صفة حقيقية لا مجازية ... وأن كلام الله تعالى غير مخلوق تكلم به تكليها ، وانزله على رسوله على لسان جبريل بعدما سمعه جبريل منه .. ولم يصر بتلاوة المحلوقين مخلوقا ، لأنه ذلك الكلام بعينه الذي تكلم الله به ، فهو غير مخلوق .. ومن قال إنه مخلوق ، على حال من الأحوال ، فهو كافر ، حلال الدم ، بعد الاستتابة منه ! » .

خريم قول المعتزلة في «العدل» والاختيار ، حيث يقول «الاعتقاد القادرى» : ان الله «هو مدبر السموات والارضين ومدبر ما فيها ومن في البر والبحر ، لا مدبر غيره ... والخلق كلهم عاجزون .. » سواء منهم : «الملائكة والنبيون والمرسلون والخلق كلهم أجمعون » .

• \_ تحريم قول المعتزلة في « المنزلة بين المنزلتين » ، وذلك بتقرير « الاعتقاد القادري » ، لمذهب المرجئة في معاوية وصحبه عندما يقول : إننا « لا نقول في معاوية إلا خيرا ... » .

ولقد أصدرت الدولة هذا الكتاب باعتباره «اعتقاد المسلمين ، ومن خالفه فقد فسق وكفر! » (۲۹۰) ، فجعلت من اضطهاد المعتزلة ونفيهم من المجتمع الرسمي ودوائر الفكر والتوجيه

<sup>(</sup>۲۹۰) (الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) جـ ١ ص ٣٨١ ـ ٣٨٣.

والتأثير وابادة تراثهم ، جعلت من ذلك قانونا وعقيدة دينية على الجميع أن يراعوها ويضعوها موضع التطبيق .. فكانت تلك قة المحنتين الفكرية والسياسية اللتين حرمتا الحضارة العربية الإسلامية من الثراء الفكرى الذى تمثل فى الفكر العقلانى الذى مثله المعتزلة ، ومن الفكر السياسي الذى قدموه ، والذى تمثل أول ما تمثل ، وأكثر ما تمثل فى فكرهم عن الإمامة وفلسفة الحكم ، سواء منه الجانب النظرى أو تلك الجهود التى بذلوها لوضع هذا الفكر فى التطبيق .

ولكن هذا الاضطهاد الذي أصاب المعتزلة منذ عصر المتوكل العباسي لم يفلح في اجتثاث فكرهم العقلاني من أرض الحضارة العربية الإسلامية ، فعاش نفر من اعلامهم يفكرون ويبشرون ويكتبون دون أن يعلنوا على الملأ مذهبهم في الاعتزال ، وإذا تحدثوا عن أسلافهم سموهم «بعلماء الكلام» أو «متكلمي البصرة»! ، وهكذا ، كما صنع أبو الحسن الماوردي (٣٦٤ - ٤٠٥ هـ ٩٧٤ - ١٠٥٨ م) وأمثاله .. كما أن التناقضات الفكرية والسياسية التي قامت بين خلافة بغداد وبين بعض الدول الإسلامية التي قامت وقوى نفوذها على حساب نفوذ الحلافة العباسية قد أتاحت للمعتزلة قدرا من الحرية -كما حدث في ظل الدولة البويهية ( ٣٣٤ - ١٤٤ هـ ٩٤٥ - ١٠٥٥ م) - مما مكن فكر المعتزلة من صحوة ازدهر فيها إنتاج أعلامهم وعطاؤهم الفلسني وعطاؤهم السياسي ، وهي الصحوة التي يعد القاضي عبد الجبار بن أحمد المسذاني ( المتوفي سنة ١٥ هـ ) علما عليها .. وهو الأمر الذي حفظ لنا تراث المعتزلة الحديث بعد أن باد تراثهم القديم ، فأصبح بالامكان أن ندرس المعتزلة ونقيم فكرها من خلال تراثهم هم ، لا أن باد تراثهم القديم ، فأصبح بالامكان أن ندرس المعتزلة ونقيم فكرها من خلال تراثهم هم ، لا

## خلاصية البحث

لن نجعل من الحديث عن خلاصة هذا البحث مناسبة لايجاز الأفكار الرئيسية التي عرضناها في أبوابه ، وفصوله ، فني ذلك تكرار لا نحمده ، وترديد لا تدعو إليه الحاجة .. ونؤثر على ذلك أن تكون الخلاصة إشارة مركزة إلى أن الصراع الفكرى الذى خاضته فرق الإسلام حول قضية الإمامة وأصول الحكم وفلسفته وهو الصراع الذى عرض له البحث قد دار حول قضية رئيسية كانت هي المحور والمنبع والملتقي .. تلك هي قضية : طبيعة السلطة في المجتمع .. أدينية هي ؟ أم مدنية ؟؟ . .

وبعبارات الأسلاف: هل الإمامة ركن من أركان الدين ؟ والسماء هي التي تختار الإمام وتعينه ؟ وهل هو وكيل الله ، يحكم نيابة عنه ، وينطق بقانونه ؟؟

أم أن الإمامة من الفروع ، وليست من الأصول ، ولذلك فهى ليست من أركان الدين ؟ والإمام يستند إلى جماعة المسلمين ، الذين يختارونه وينصبونه ويحاسبونه ويعزلونه؟ فهو حاكم باسم الأمة ، يقضى بشريعتها ، وتفوضه فيما هو من مصالح دنياها ؟؟ ..

حول الإجابة على هذه الأسئلة اختلفت فرق الإسلام ، وبالتحديد نشأ التياران الرئيسيان في هذا التفكير.. فقالت الشيعة بنظرية : الوصية والتعيين من الله للإمام ، وسلبت الامة حقها في تقرير مصير الحكم في مجتمعها .. وذلك عندما جعلت طبيعة السلطة دينية ، بأن قاست الإمامة على النبوة ، وقررت ان طبيعتها واحدة ، ومهمتها واحدة ، والغاية منها واحدة ، فوقفت مع ما نسميه اليوم : الحكم «بالحق الإلهي» ، والقول «بالدولة الدينية»!

وترتيبا على هذا الموقف المحورى قالت الشيعة بعصمة الأئمة قياسا على عصمة الانبياء والمرسلين.. وبالعلم اللامحدود الذي يتصف به الإمام.. وباتصال نبأ السماء وأخبارها

بالإمام، بواسطة «روح القدس»، على نحو يضمن له ما ضمنه الوحى للأنبياء!. ومن ثم فلقد فسرت الصراع على السلطة فى المجتمع الإسلامي تفسيرا دينيا ، فكفرت الصحابة الذين قدموا أبا بكر فى الخلافة على على بن أبى طالب ، ونزعت صفة الإيمان والإسلام عن كل خصوم الشيعة السياسيين!

تلك هي الفكرة المحورية في الفكر الشيعي عن الإمامة وأصول الحكم وفاسفته : القول بالحق بالإلهي ، والدولة الدينية ، ووحدة السلطتين : الدينية والزمنية في ذات الإمام وحكمه .. وعلى هذه الفكرة رتبوا كل النتائج التي توصلوا إليها ، وإنطلاقا منها وصلوا إلى كل الأحكام التي أصدروها ، مما عرض له هذا البحث فها تقدم من صفحات ..

وكان المعتزلة على وعى تام بأن تلك هى القضية الأساسية والفكرة المحورية فى الصراع ومن ثم فلقد ساقوا حججهم وادلتهم وبراهينهم لتفنيدها ، ولاثبات مذهبهم فى مدنية السلطة والحكم ، بما يترتب على هذه الفكرة من نتائج وتؤدى إليه من أحكام .. فكانت نظريتهم فى هذا المقام ، كما عرض لها هذا البحث ، متمثلة فى عدد من النقاط ، أهمها :

- ا ـ إن دولة الخلافة الراشدة كانت نظاما سياسيا أسهم المسلمون بارادتهم البشرية في بنائه . ومن ثم فإن الطابع السياسي ، وليس الديني . هو الذي يطبع بناءها .. فصطلحات مبحث الإمامة .. وشئون التشريع السياسي .. والصراع على السلطة .. كانت مباحث وقضايا سياسية ، واجتهادات إنسانية . تمت في اطار وصية الدين العامة بالعدل واداء الامانات إلى أهلها ، ومن ثم فلا حق لمسلم أن يتخذ منها سبيلا للقول بكفر خصمه ، لأن الخلاف والاتفاق في هذه الأمور قد تما وحدثا بين أبناء الدين الواحد والملة الواحدة والقبلة الواحدة .
- ٢ إن نشأة البحث النظرى فى نظرية الإمامة ، وبخاصة القول بالنص والوصية على مذهب الشيعة ، قد حدث بعد انقضاء عهد دولة الخلفاء الراشدين .. وليس فى كتاب الله ولا سنة نبيه الصحيحة ولا فى تراث الصحابة ما يشهد لهذه النظرية الشيعية أو يصححها أو يوافقها .. فهى لا تعدو أن تكون نظرية سياسية طرأت على الفكر الإسلامى ، واجتهد أصحابهاكى يجدوا لها سندا من الدين ، وذلك حتى ينتقلوا بمبحثها من اطار الفروع والسياسة إلى إطار الأصول والدين .

ولكن النشأة السياسية لكل الفرق الإسلامية الكبرى ، ومن ثم الطبيعة السياسية لفكرها

الأساسى تقف دون محاولة الشيعة المزج بين نظريتهم في الإمامة وبين أصول الدين .

"- إن الطبيعة المدنية والاجتاعية لأى مجتمع يتكون من أية جماعة بشرية تنطلب قيام سلطة تفوضها هذه الجماعة القيام بعدد من المهام التي تتنازل عنها هذه الجماعة لهذه السلطة بمقتضى عهد الرضا وعقد التفويض \_ ومن هنا فإن الإمام قائم لمصلحة الدنيا وانتظام أمرها \_ على حين أن الدين قد قام بالنبوة التي اختتم طورها محمد عليه الصلاة والسلام، ومازال قائما بالكتاب والسنة المتواترة والإجماع المستند إليها \_ وجماعة المسلمين ، التي تختار الإمام بواسطة ممثليها هي سند هذا الإمام وقاعدة قوته وشوكته وسلطته . ولها مراقبته ، وحسابه ، والأخذ على يده ، وكذلك خلعه إذا أخل بشروط عقد التفويض . إن سلما وإن بالثورة والقتال حسب ماتقتضيه مصلحة الناس .. فالثقة في الأمة . والعصمة لها وحدها ! ...

إن الطبيعة المدنية والسياسية للمهام التي ينصب الإمام لانجازها هي التي تحدد صفاته والشروط التي يجب أن تتوافر فيه .. فهو حاكم أعلى في الدولة . تشترط فيه شروط الحاكم التي تضمن له التمكن من تنفيذ الشريعة والقانون ، وليس صاحب سلطان ديني نتطلب فيه العصمة والاتصال بنبأ السماء . بل إن التقدم في السياسة والحرب ورباطة الجأش مقدم في صفات الإمام عن الصلاح والتقوى والفقه في الدين وزيادة النسك وكثرة العبادات ، لأن طبيعة المهام الموكولة إليه هي التي تحدد الشروط المطلوبة فيه والصفات التي لا بد وأن يتصف مها

وحريتها ، وكذلك حفظ أمنها الداخلي ، والقضاء في المنازعات والفصل في القضايا التي يترافع بها الناس إلى القضاة .. بل إن لهذه السلطة مدخلا في الكثير من أمور المجتمع والأفراد .. فلها السلطة والسلطان في كل ما هو عام ، يمس مصلحة المجموع ولها كذلك أن تتدخل في شئون الفرد إذا عجز عن تسييرها على النحو الأصلح له وللمجتمع .. فالطابع «الشمولى» يغلب على اختصاصها والمدى الذي يذهب إليه سلطانها ..

7 \_ إن الفكر النظرى الذى قدمه المعتزلة فى الإمامة وأصول الحكم وفلسفته قد تعدى نطاق البحث والفكر والجدل ، وذلك عندما حاولوا وضعه موضع التطبيق ، بالسلم حينا

وبالثورة حينا آخر.. وذلك لأنهم لم يكونوا مجرد فلاسفة إلهيين ومفكرين نظريين ، بل كانواكذلك ساسة وثوارا ، أقاموا تنظيا « فكريا ــ سياسيا » تسلح بالعقل ، وناضل فى سبيل دولة : يحل فيها الفكر القومى القائم على الحضارة محل العصبية القبلية والتعصب الشعوبي .. ويسود فيها العقل على الخرافة ، ويتقدم على غيره من الأدلة وسبل الاستدلال .. ويصبح فيها «أهل الاختيار » الذين يكونون « المرأى العام المستنير » هم سند الدولة وقوتها ، وهم كذلك الرقباء عليها والمحاسبون لها .. دولة تسود فيها أصول المعتزلة الخمسة ، وترتفع رايات أهل العدل والتوحيد ! .

### كلمة عن مصادرهذا البحث

كانت طبيعة هذا البحث هي المعيار الذي حكم اختيارنا لمصادره، وحدد لنا طبيعة المراجع التي بحثنا عن مادته فيها.. وحتى يكون لهذه العبارة المجملة معنى واضح، وكذلك حتى تكون قائمة «المصادر» التي يذيل بها البحث ذات قيمة للناظر فيها، فلقد آثرنا ان نلقى الضوء على المعيار الذي حدد اختيارنا لهذه المصادر دون غيرها، والعطاء الذي قدمته لنا هذه المصادر في بحثنا الذي قدمناه عن: الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله.

وهذه الأضواء التي نود تسليطها على هذه المصادر توجزها هذه النقاط:

أولا: في بحث يرتاد ، للمرة الأولى ، دراسة فكر المعتزلة في الإمامة وفلسفة الحكم وأصوله ، كان لا بد وان نستقي هذا الفكر من منابعه الأصلية والأصيلة ، وهو الأمر الذي تطلب منا أن نرجع إلى كل ما تيسر حتى الآن للباحثين من آثار المعتزلة ، مطبوعة كانت تلك الآثار أم مخطوطة . وذلك بالإضافة إلى ما ورد عن آرائهم في كتب المقالات .

ولقد كان فى مقدمة المصادر الاعتزالية التى رجعنا إليها موسوعة قاضى القضاة عبد الجبار ابن أحمد الهمذانى (المتوفى سنة ٤١٥هـ): (المغنى فى أبواب التوحيد والعدل) وهى أوفى مصدر يضم آراء المعتزلة ويبسط القول فى أصولها الفكرية الخمسة ، ويجادل الفرق المخالفة لهم ، إسلامية كانت تلك الفرق أو غير إسلامية ..

و(المغنى) كتبه القاضى عبد الجبار فى عشرين جزءا ، اكتشف منه وطبع حتى الآن أربعة عشر جزءا ، تقع فى ستة عشر مجلدا .. ولقد اختص الحديث عن الإمامة بمجلدين من مجلداته هما الجزء العشرون بقسميه : الأول والثانى ، كما تناثرت آراء وأحاديث عنها فى مختلف أجزائه الأخرى ، ومن ثم كانت كل أجزاء (المغنى) مصدرا رئيسيا من مصادر بحثنا هذا ،

- لأنها قد أحاطت بكثير من الأصول والقضايا التي تتصل بمبحث الإمامة على نحو من الأنحاء .. أما القضايا الرئيسية التي توزعت على أجزاء هذا المصدر فانها تتضح من هذا الثبت بهذه الأجزاء .
- ١ ــ الجزء الرابع : ويضم مباحث «أصل التوحيد» : من مثل : عدم جواز الحاجة على
   ١ لله ، ونفي الرؤية عنه ، واثبات وحدانيته .. الخ .
- ٢ \_ الجزء الحامس : ويضم مباحث : الفرق غير الإسلامية وحجج المعتزلة ضد مقالاتها . .
   ثم البحث في أسماء الله سبحانه وتعالى .
- الجزء السادس : \_ ويقع فى مجلدين \_ يضم الأول مبحث : «التعديل والتجوير» ،
   ويختص الثانى عبحث : «الإرادة» .
- الجزء السابع: ويضم مبحث: «القرآن» والخلاف حول خلقه وقدمه ونظرية المعتزلة في
   هذا المبحث.
- \_ الجزء الثامن : ويضم مبحث : «المخلوق» الذي يتناول أفعال الإنسان وحريته واختباره .
- ٦ ـ الجزء التاسع : ويضم مبحث : «التوليد» الذي يتصل بمبحث الجزء الثامن في الحرية والإختيار .
- الجزء الحادى عشر: ويضم مباحث: «الآجال، والأرزاق، والأسعار والرخص والغلاء، والتكليف»، وهي تتصل بمبحث الاختيار.
  - ٨ ــ الجزء الثانى عشر: ويضم مبحث: « النظر والمعارف » .
  - ٩ ــ الجزء الثالث عشر: ويضم مبحثي: «اللطف، والآلام».
  - 1 الجزء الرابع عشر: ويضم مباحث: «الاصلح، واستحقاق الذم، والتوبة».
    - ١١ الجزء الخامس عشر: ويضم مبحث: «النبوات».
- 17 \_ الجزء السادس عشر : ويضم مباحث : «الإخبار ، ونسخ الشرائع ، وثبوت نبوة محمد عليه الصلاة والسلام ، واعجاز القرآن».

17 ـ الجزء السابع عشر: ويضم مبحث: «أصول الفقه».

12 ـ الجزء العشرون : \_ ويقع في مجلدين \_ يضان مبحث : «الإمامة» .

وغير موسوعة (المغنى) هذه رجعنا إلى آثار القاضى عبد الجبار الأخرى ، مثل : (شرح الأصول الخمسة) و (المجموع المحيط بالتكليف) ــ فى أسفاره المخطوطة ــ و (تثبيت دلائل النبوة) ــ جزأيه ــ و (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) و (مختصر أصول الدين) .

كما رجعنا إلى ماكتبه المحدثون عن القاضي عبد الجبار ، وكذلك ماكتبوه عن الجبائيين : أبي على وأبي هاشم ، وهما من شيوخ القاضي عبد الجبار .

ومما يجدر التنبيه إليه أن كتابات القاضى عبد الجبار تعرض لآراء المعتزلة جميعا، وتحكى مقالات البصريين والبغداديين منهم، ولكن موسوعة ابن أبى الحديد (شرح نهج البلاغة) ـ التى تقع فى عشرين محلدا \_ تهتم أكثر من غيرها بعرض مقالات المعتزلة البغداديين ولذلك كانت هذه الموسوعة \_ مع نقض الإسكافى لعثانية الحاحظ \_ من أهم مصادرنا التى استقينا منها آراء هذا الفريق من المعتزلة .

أما مقالات المعتزلة البصريين فيعرضها ويدافع عنها الجاحظ ، ومن هناكان رجوعنا إلى كل آثاره الفكرية ، تقريبا ، وفي مقدمتها :

- ١ ـ رسائل الجاحظ : بجزأيها .. ففيها تناثرت آراء المعتزلة ومقالاتهم في عدد من أهم
   مباحث الإمامة وقضاياها .
- ٢ ـ العثمانية : وهو الكتاب الذي جعل منه طابعه الجدل مصدرا من مصادر الإمامة الهامة
   عند الحاحظ .
- ٣ ـ الحيوان : بأجزائه السبعة ، إذ تناثرت فيه عدة آراء ومباحث في الإمامة وقضاياها .
- ٤ التاج فى أخلاق الملوك: باعتباره من كتب السياسة التى تعرض فيها الجاحظ لشئون
   الحكم .
- ٥ ـ البيان والتبيين: الذي يعرض لامور سياسية بين ثنايا الروايات والقصص الأدبى. كما رجعنا إلى كتاب الحياط (الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد) وهو الكتاب الذي عرض لمقالات المعتزلة من خلال ردتهم خصومهم عنهم.. وكذلك كتاب أبي الحسين البصرى: (المعتمد في أصول الفقه) الذي يمثل لونا متميزا من فكر المعتزلة غير علم الكلام.

كذلك رجعنا إلى كتاب ابن المرتضى (المنية والامل فى شرح كتاب الملل والنحل) وكتاب الحاكم بن كرامة الجشمى (شرح عيون المسائل) ، وهما يعرضان لمقالات المعتزلة وطبقات رجالهم ... وكذلك لكتاب البلخى عن طبقاتهم التى عرض لها فى مؤلفه : (مقالات الإسلاميين) .. وكذلك كتابات الصاحب بن عباد فى (رسائله) ورسالته عن (الابانة عن مذهب أهل العدل) .. وأيضا كتب الماوردى : (الأحكام السلطانية) و (أدب الدنيا والدين) ..

وأحيرا رجعنا إلى كتابات المحدثين عن المعتزلة ومقالاتهم وأعلامهم ، سواء منهم العرب أو المستشرقون.

هذا عن المصادر الأصلية لفكر المعتزلة التي اعتمدنا عليها في استيفاء مقالاتهم في الإمامة وأصول الحكم وفلسفته ..

ثانيا: وبنفس المعيار ذهبنا نستقى مقالات الشيعة ومذهبها فى الإمامة ، فعمدنا إلى أوثق مصادرها التي كتبها أئمتها وأعلامها . . فرجعنا إلى مصادر الشيعة الإمامية الأساسية ، وفى مقدمتها :

(الأصول من الكافى) للكليني .. وهو اوثق مصدر شيعي روت فيه الإمامية أحاديث أصولها ومقالاتها عن أئمتها .. و(الغدير في الكتاب والسنة والأدب) الذي ضمنته الإمامية كل شاردة وواردة روتها هي أو سواها عن الوصية وأحاديثها .. و (مجمع البيان في تفسير القرآن) للطبرسي ، وهو نموذج للتفسير الشيعي الإمامي للقرآن الكريم ..

و (تلخيص الشافى) للطوسى (أبى جعفر) الذى يمثل رد الإمامية على المعتزلة ، وبالذات على (المغنى) للقاضى عبد الجباز .. و (تجريد الكلام) و (تلخيص المحصل) للطوسى (نصير الدين) .. و (اثبات الوصية) للمسعودى .. و (منهاج الكرامة فى معرفة الإمامة) لابن المطهر الحلى ..

كما رجعنا إلى آثار إمام الشيعة في عصره: الشريف المرتضى ، من مثل (أمالى المرتضى) بقسميها ، ومخطوط (المجموع من كلامه) ورسالته عن (انقاذ البشر من الجبر والقدر) ، وهي الآثار التي تناثرت فيها آراؤه في الإمامة ، ومثلت مع كتابه (الشافى) ، الذي رد به على أستاذه القاضى عبد الجبار ، جماع فكر الإمامية في نظرية الإمامة وفلسفتها .

كها رجعنا إلى آثار مفكرى الإمامية المحدثين ، وبحاصة : محمد رضا المظفر في (عقائد الإمامية) وعبد الحسين شرف الدين الموسوى في (المراجعات) ..

وأخيرا استأنسنا ببحث الدكتور أحمد صبحى عن (نظرية الإمامة لدى الشيعة الاثنى عشرية) .. فاكتملت لنا مقالات الشيعة الإمامية من أوثق مصادرها ..

وكذلك فعلنا بمقالات الشيعة الإسماعيلية ، عندما رجعنا إلى الكرماني في (راحة العقل) وأبي حنيفة النعان المغربي في (دعائم الإسلام) وهما من أمهات مصادرها التي أحاطت بمقالاتها .. ثم أضفنا إليها بحث المستشرق الدكتور برنارد لويس عن (أصول الإسماعيلية) .. فاكتملت معالم مذهبها في الإمامة من منابعها الفكرية الخاصة بها ..

وذات الشيء صنعناه ونحن نستقي فكر الشيعة الزيدية .. وذلك عندما رجعنا إلى كتابات أثمتهم : القاسم الرسي، ويحيى بن الحسين في (رسائل العدل والتوحيد) بجزأيها.. وإلى مخطوط ابن أبي يحيى الذي يرد فيه على المعتزلة، وعنوانه (النقص على صاحب مجموع المحيط فيما يخالف فيه الزيدية من الإمامة) .. وكذلك آراء ابن متويه التي ضمنها تدوينه لشرح القاضي عبد الجبار للأصول الخمسة .. ثم أضفنا إلى ذلك دراسة حديثة عن (ثورة زيد بن على) كتبها ناجى حسن ، كرسالة جامعية ..

ثالثا: أما فكر الخوارج في الإمامة ، وتاريخ ثوراتهم ، فلقد اجتهدنا ، في استقاء مادتهما، أن نسلك نفس السبيل ، فرجعنا إلى أوثق مصادر التاريخ القديمة ، وكتابات المحدثين في جمع مادة ثوراتهم وتاريخها .. ثم اعتمدنا \_ إلى جانب كتب المقالات التي كتبها غير الخوارج \_ في جمع مادة مذهبهم في الإمامة على نص لكاتب منهم هو أبو حفص عمر بن جميع ، فرجعنا إلى (متن عقيدة التوحيد) وإلى الشروح التي كتبها الخوارج عليها وبخاصة شرحي : الشهاخي والتلاتي .. فاستطعنا أن نجعل منهجنا في الرجوع إلى المصادر الاصلية لأصحاب المذاهب والفرق مطردا ومتسقا حتى في هذا الموطن الذي تعز فيه المادة وتندر الآثار الاصلية المتاحة للباحثين ..

رابعا: وفيما يتعلق بمقالات أصحاب الحديث ، والأشعرية ، والظاهرية ، وعامة من يطلق عليهم اسم : أهل السنة ، فلقد اجتهدنا أن تكون مصادرنا هي مؤلفات أعلامهم الأول ، وكذلك كتب المقالات التي أرخ بها هؤلاء الأعلام للمذاهب والفرق .

فن أصحاب الحديث نجد فى مصادرنا آثار أبى يعلى الفراء: (الأحكام السلطانية) و (كتاب الإمامة).. وكتب ابن تيمية فى: (العقود) و (السياسة الشرعية) و (منهاج السنة النبوية)..

ومن مفكرى الأشعرية نجد \_على سبيل المثال \_ :

مؤلفات الأشعرى: (اللمع) و (الابانة) و (مقالات الإسلاميين).. ومؤلف (التمهيد) للباقلاني .. ومؤلف الجويني: (الإرشاد) و (لمع الأدلة).. وكتب الفخر الرازى: (معالم أصول الدين) و (محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين) و (اعتقادات فرق المسلمين والمشركين).. ومؤلفات الغزالى: (فضائح الباطنية) و (الاقتصاد في الاعتقاد) و (إحياء علوم الدين).. ثم كتب البغدادى: (الفرق بين الفرق) و (أصول الدين).. وكتب الشهرستاني: (الملل والنحل) و (نهاية الإقدام)..

ثم .. شرح التفتازاني (للعقائد النسفية) .. وشرح الجرجاني (للمواقف) ..

أما فكر المدرسة الظاهرية فلقد استقيناه من مؤلفات علمها ابن حزم الظاهرى وبالذات: (الفصل في الملل والأهواء والنحل) و (المحلم) و (الاحكام في أصول الأحكام)..

فاجتمعت لهذا البحث مادة مقالات أهل السنة في الإمامة من أوثق مصادر أعمتها وأعلامها ..

خامسا: أما وقائع التاريخ وأحداثه التي عرض لها هذا البحث فان مصادرها كانت هي الأخرى أقدم وأوثق مصادر ثقافتنا وحضارتنا في التاريخ .. فإلى جانب صحيحي البخاري ومسلم \_ باعتبارهما مصدرين من مصادر التاريخ أيضا \_ هناك الطبرى في تاريخه .. وابن قتيبة في (المعارف) و (الإمامة والسياسة) و (عيون الاخبار) .. وابن سعد في طبقاته .. وابن عبد البر في (الدرر) .. وابن النديم في (الفهرست) .. والمسعودي في (مروج الذهب) .. والمبرد في (الكامل) .. وعز الدين بن الأثير في (أسد الغابة) و (اللباب) .. ونصر بن مزاحم في (وقعة صفين) .. ثم النويري في (نهاية الأرب) .. والقلقشندي في (مآثر الإنافة) .. والمقريزي في (الخطط) .. وابن خلدون في مقدمته .. وذلك علاوة على الوثائق السياسية لعصر صدر الإسلام والخلفاء الراشدين .

فهنا ، أيضا ، أمهات مصادر التاريخ وأوثق مراجعه . .

سادسا: ونفس المنهج قد اتبعناه عندما تطلب الامر مصدرا فى اللغة نرجع إليه فى تفسير المصطلحات .. أو مرجعا فى تقسيم العلوم وتعريف الفنون وتصنيف المصطلحات .. أو مرجعا لى تقسيم العلوم وتعريف الفنون وتصنيف المصطلحات .. والتهانـوى لرصد المطبوعات .. فلقد رجعنا إلى أمثال : ابن منظور ، والخوارزمى ، والتهانـوى والجرجانى ، وطاش كبرى زاده ، وحاجى خليفة ، وسركيس ..

سابعا: وأخيرا .. فإن تركيزنا على استقاء مقالات الفرق من مصادرها الأصلية الأصيلة لم يمنعنا من الاستئناس بآراء المحدثين والمعاصرين ، فضمت مصادر هذا البحث أسماء كوكبة من أعلام فكرنا الحديث والمعاصر ، عربا ومستشرقين ، قدموا في إطار هذه الدراسات أعالا فكرية جادة وممتازة ، فقدموا لنا في بحثنا هذا اسهامات يستحقون عليها الثناء والشكر والتقدير ..

تلك كلمة عن مصادر هذا البحث ، لعلها تفيد المطلع على قائمة المصادر ، فتحولها إلى قائمة ناطقة بدلا من أن تظل خرساء لا تكاد تبين!

### المصيادر

ابن أبى الحديد : [شرح نهج البلاغة] تحقيق : مجمد أبو الفضل ابراهيم . طبعة القاهرة سنة الم ١٩٥٩ م .

ابن أبي يحيى (أبو الفضل جعفر بن أحمد بن عبد السلام): [النقض على صاحب مجموع المحيط فيها يخالف فيه الزيدية من الإمامة] مخطوط مصور بدار الكتب المصرية (في ذيل: المجموع المحيط: للقاضي عبد الحبار).

ابن الأثير (عز الدين ، الجزرى): [أسد الغابة في معرفة الصحابة] طبعة دار الشعب الأثير (عز الدين ، الجزرى)

: [اللباب في تهذيب الانساب] طبعة دار صادر ، بيروت .

ابن تيمة : [نظرية العقد «العقود»] تحقيق : محمد حامد الفقى . طبعة القاهرة سنة ١٩٤٩ م . : [السياسة الشرعية فى اصلاح الراعى والرعية] مراجعة وتعليق : محمد عبد الله السهان طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ م .

: [ منهاج السنة النبوية ] . تحقيق : د . محمد رشاد سالم . طبعة القاهرة سنة . ١٩٦٢ م .

ابن جميع (أبو حفص عمر): [متن عقيدة التوحيد] نشر: موتيلينسكى . طبعه باريس سنة ابن جميع (أبو حفص عمر) . [متن عقيدة التوحيد]

[مقدمة التوحيد وشروحها] شرح: بدر الدين أبى العباس أحمد بن سعيد الشماخى (المتوفى سنة ٩٢٨ هـ) وأبى سليان داود بن إبراهيم التلاتى (المتوفى سنة ٩٦٧ هـ). تصحيح وتعليق: أبو اسحاق إبراهيم أطفيش الجزائرى. طبعة القاهرة سنة ١٣٥٣ هـ.

ابن حزم (أبو محمد على بن أحمد بن سعيد) : [المحلى] تحقيق : أحمد محمد شاكر. طبعة القاهرة سنة ١٣٤٧ هـ.

[كتاب الفصل في الملل والاهواء والنحل] طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ هـ. [الاحكام في أصول الأحكام] طبعة القاهرة ، الثانية ، مطبعة الإمام.

ابن خلدون (عبد الرحمن): [المقدمة] طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ.

ابن سعد: [الطبقات الكبرى]. طبعة دار التحرير، القاهرة.

ابن الطقطق (محمد بن على بن طباطبا) : [الفخرى في الآداب السلطانية والدول الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .

ابن عبد البر(يوسف) : [الدرر فى اختصار المغازى والسير] تحقيق : د . شوقى ضيف . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .

ابن قتيبة (أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينورى) : [المعارف] تحقيق : د . ثروت عكاشة . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠ م .

> [عيون الأخبار]. طبعة دار الكتب، القاهرة سنة ١٩٧٣م. [كتاب الإمامة والسياسة]. طبعة القاهرة سنة ١٣٣١هـ.

ابن الموتضى (أحمد بن يحيى): [كتاب المنية والأمل فى شرح كتاب الملل والنحل]. مخطوط مصور بدار الكتب المصرية .

[ باب ذكر المعتزلة ــ من كتاب المنية والأمل ] تحقيق : توما ارنولد . طبعة حيدر آباد الدكن الهند سنة ١٣١٦ هـ .

ابن المطهر الحلى (جمال الدين أبو منصور الحسن بن يوسف بن على): [منهاج الكرامة في معرفة الإمامة]. مطبوع بكتاب (منهاج السنة) لابن تيمية.

ابن منظور : [لسان العرب] طبعة القاهرة .

ابن النديم: [الفهرست] طبعة ليبزج.

أبو حنيفة المغربي (النعمان بن محمد بن منصور بن أحمد التميمي) [دعائم الإسلام ، وذكر الحلال والحرام ، والقضايا والأحكام عن أهل رسول الله عليه وعليهم أفضل

السلام] تحقيق : آصف بن على أصغر فيضي ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩م.

أبو ريدة (محمد عبد الهادى ـ دكتور): [ابراهيم بن سيار النظام وآراؤه الكلامية والفلسفية]. طبعة القاهرة سنة ١٩٤٦م.

أبو يعلى (محمدبن الحسين الفراء) : [الأحكام السلطانية] تحقيق : محمد حامد الفقى . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .

[كتاب الإمامة] ورد ضمن كتابه (المعتمد فى أصول الدين) مخطوطة الظاهرية ، بدمشق (نشره : يوسف ايبش بكتاب (نصوص الفكر السياسي الإسلامي «الإمامة عند السنة»). طبعة بيروت سنة ١٩٦٦م.

أبو يوسف : [كتاب الخراج] . طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢ هـ .

آدم متو: [الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجرى . أو : عصر النهضة في الإسلام] ترجمة د . محمد عبد الهادي أبو ريدة . طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .

أرسطو : [ رسالة أرسطوطاليس إلى الإسكندر فى سياسة المدن ] تحقيق : يوسف بيلافسكى . طبعة وارسو سنة ١٩٧٠ م .

آرنولد (توماس): [الحلافة] ترجمة: جميل معلى. طبعة دمشق سنة ١٩٤٦م.

الإسكافى (أبو جعفر): [مناقضات أبى جعفر الإسكافى لبعض ماأورده الجاحظ فى العثانية ، من شرح نهج البلاغة ، لابن أبى الحديد] جمع وتحقيق : عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م . «فى نهاية كتاب (العثمانية)» .

الاشعرى (أبو الحسن على بن إسماعيل) : [الابانة عن أصول الديانة] طبعة القاهرة . ادارة الطباعة المنيرية .

[مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين] تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد . طبعة القاهرة سنة ١٩٢٩م . وطبعة استانبول سنة ١٩٢٩م . بتحقيق : هـ . ريتر .

[كتاب اللمع فى الرد على أهل الزيغ والبدع]. طبعة : يوسف أيبش فى كتاب (نصوص الفكر السياسي الإسلامي : الإمامة عند السنة) بيروت سنة 1977 م.

الأصبهاني (أبو الفرج على بن الحسين بن محمد القرشي) : [كتاب الاغاني] تحقيق : ابراهيم الأصبهاني (أبو الفرج على بن الحسين ، القاهرة .

ألبير نصرى نادر (دكتور): [فلسفة المعتزلة]. طبعة الإسكندرية.

الأميني (عبد ألحسين أحمد الأميني النجني ) : [الغدير : في الكتاب والسنة والأدب] طبعة بيروت سنة ١٩٦٧م .

البلاقلانى (أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد): [التمهيد فى الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة] تحقيق: محمد الحضيرى ود. محمد عبد الهادى أبو ريدة. طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧م.

بدوى (عبد الرحمن ــ دكتور) : [مذاهب الإسلاميين] طبعة بيروت سنة ١٩٧١م.

بروكلهان (كارل) : [تاريخ الشعوب الإسلامية] ترجمة : نبيه أمين فارس ومنير البعلبكي . طبعة بيروت سنة ١٩٦٨ م .

> البغدادى (عبد القاهر): [الفرق بين الفرق] طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م . [كتاب أصول الدين] طبعة استانبول سنة ١٩٢٨ م .

التفتازاني (سعد الدين): [كتاب شرح العقائد النسفية] طبعة القاهرة سنة ١٩١٣م.

التهانوى (محمد أعلى بن على): [كشاف اصطلاحات الفنون] طبعة كلكتة ، بالهند سنة ١٨٩٢ م .

الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر) : [رسائل الجاحظ] تحقيق وشرح : عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ وسنة ١٩٦٥ م .

[مجموعة رسائل] طبعة مطبعة السعادة بالقاهرة ، سنة ١٣٢٤ هـ .

[العثمانية] تحقيق: عبد السلام هارون. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م.

[الحيوان] تحقيق : عبد السلام هارون . طبعة القاهرة ، الثانية .

[التاج في أخلاق الملوك] تحقيق : محمد أديب . طبعة بيروت سنة ١٩٥٥ م .

[البيان والتبين] تحقيق : فوزى عطوى . طبعة بيروت سنة ١٩٦٨م .

جب (هاملتون) : [دراسات فی حضارة الإسلام] ترجمة : د . احسان عباس ، د . محمد نجم ، د . محمود زاید . طبعة بیروت سنة ۱۹۶۶ م .

الجرجانى (على بن محمد بن على): [التعريفات] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م. [شرح المواقف] طبعة القاهرة سنة ١٣١١ هـ.

جهال الدين القاسمي الدمشقي: [كتاب تاريخ الجهمية والمعتزلة] طبعة القاهرة سنة ١٣٣١ هـ.

الجويني (أمام الحرمين أبو المعالى عبد الملك) : [كتاب الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد ] تحقيق : د . محمد يوسف موسى ، على عبد المنعم عبد الحميد . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠ م .

[ لمع الأدلة فى قواعد عقائد أهل السنة والجهاعة ] تحقيق : د . فوقية حسين محمود . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م .

جيوم (الفريد): [الفلسفة وعلم الكلام] ترجمة: جرجيس فتح الله. طبعة بيروت سنة المستشرقين ، ضمن كتاب: (تراث الإسلام) من تأليف جمهرة من المستشرقين بإشراف: توماس آرنولد.

حاجي خليفة (مصطفى بن عبد الله): [كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون] طبعة استانبول سنة ١٩٤١ م.

الحاكم الجشمى (المحسن بنكرامة). [شرح عيون المسائل] مخطوط مصور بدار الكتب المصرية.

الحسن البصرى : [رسالة فى القدر] تحقيق : محمد عارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ . ضمن كتاب (رسائل العدل والتوحيد) جـ ١ .

الحياط (أبو الحسين عبد الرحيم بن محمد بن عثمان) : [الانتصار والرد على بـن الراوندى. الملحد] تحقيق : د . نيبرج . طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥ م .

الخوارزمي (أبو عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف) : [مفاتيح العلوم] طبعة القاهرة سنة ١٣٤٢ هـ.

الدهلوى (ولى الله ، عبد العزيز بن أحمد بن عبد الرحيم) : [حجة الله البالغة]. تحقيق : الشيخ السيد سابق . طبعة دار الكتب الحديث ــ القاهرة .

ديورانت (وك): [قصة الحضارة] طبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر. القاهرة.

الرازى (فخر الدين محمد بن عمر): [معالم أصول الدين] طبعة القاهرة سنة ١٣٢٣ هـ. على هامش (المحصل).

[ محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والمتكلمين] . طبعة القاهرة سنة

[اعتقادات فرق المسلمين والمشركين] تحقيق: د. على سامى النشار. طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.

الريس (محمد ضياء الدين ــ دكتور) : [النظريات السياسية الإسلامية] طبعة القاهرة سنة . ١٩٦٠ م .

[الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٩٦١م.

الزركلي (خير الدين): [الاعلام] طبعة بيروت، الثالثة.

زهدى حسن جار الله : [المعتزلة] طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧م.

سانتیلا (دافید دی) : [القانون والمجتمع] ترجمةً : جرجیس فتح الله . طبعة بیروت سنة ۱۹۷۲ م . ضمن کتاب : ثراث الإسلام) .

سركيس (يوسف اليان) : [معجم المطبوعات العربية والمعربة] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦ م .

الشهرستاني (عبد الكريم): [الملل والنحل] طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ هـ. على هامش (الفصل) لابن حزم

[ نهاية الإقدام في علم الكلام ] تحقيق : الفرد جيوم . طبعة بدون تاريخ وبدون تحديد مكان الطبع .

الصاحب بن عباد: [الابانة عن مذهب أهل العدل] تحقيق: محمد حسن آل ياسين. طبعة

- \_ضمن مجموعة\_ بغداد سنة ١٩٦٣م.
- [رسائل الصاحب بن عباد] تحقيق: د. عبد الوهاب عزام، د. شوقی ضيف. طبعة القاهرة سنة ١٣٣٦ هـ.
- صبحى (أحمد محمود ــ دكتور) : [نظرية الإمامة لدى الشيعة الاثنى عشرية ]طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م .
- صفى الدين البغدادى (عبد المؤمن بن عبد الحق) : [مراصد الاطلاع على اسماء الامكنة والبقاع] تحقيق : على البيجاوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م .
- طاش كبرى زاده (أحمد بن مصطفى) : [مفتاح السعادة ومصباح السيادة] طبعة القاهرة . دار الكتب الحديثة .
- الطبرسى : (أبو على الفضل بن الحسين ) : [ مجمع البيان فى تفسير القرآن ] طبعة طهران . شركة المعارف الإسلامية .
- الطبرى(أبو جعفر محمد بن جرير) : [تاريخ الأمم والملوك] طبعة القاهرة الأولى. وطبعة دار المعارف ، بتحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم .
  - طه الحاجرى (دكتور): [الجاحظ: حياته وآثاره]. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧م. طه حسين (دكتور): [الفتنة الكبرى]. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ وسنة ١٩٦٩م. [الشيخان]. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩م.
  - الطهطاوى (رفاعة رافع): [نهاية الإيجاز فى سيرة ساكن الحجاز] طبعة القاهرة ، الأولى . [أنوار توفيق الجليل]. طبعة القاهرة ، الأولى .
- الطوسى ( أبو جعفر ) : [ تلخيص الشافى ] تحقيق ; السيد حسين بحر العلوم . طبعة النجف سنة الطوسى ( 1٣٨٣ ١٣٨٨ هـ .
- الطوسى (نصير الدين) [تجريد الكلام] طبعة القاهرة سنة ١٣١١ هـ. على هامش (شرح المواقف).
- [تلخيص محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين] طبعة القاهرة سنة ١٣٢٣هـ، على هامش \(المحصل) للرازى.

عبد الجبار (أبو الحسن عبد الجبار الاسد آبادى ــ قاضى القضاة): [المغنى فى أبواب التوحيد والعدل] طبعة القاهرة.

[ مختصر أصول الدين] تحقيق : محمد عهارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ . ضمن كتاب : (رسائل العدل والتوحيد) جـ ١ .

[المجموع المحيط بالتكليف] مخطوط مصور بدار الكتب المصرية.

[شرح الأصول الخمسة] تحقيق: د. عبد الكريم عثان. طبعة القاهرة سنة المرام م.

[تثبیت دلائل النبوة] تحقیق : د . عبد الکریم عثمان . طبعة بیروت سنة ۱۹۶۲ م .

[فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة] تحقيق: فؤاد سيد. طبعة تونس سنة

عبد السلام هارون «تحقيق» : [نوادر المخطوطات] المجلد الأول . الطبعة الثانية ، القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

عبد الكريم عثان (دكتور) : [قاضى القضاة : عبد الجبار بن احمد الهمذاني] طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .

على بن أبى طالب : [نهج البلاغة] طبعة دار الشعب ، القاهرة .

على عبد الرازق: [الإجماع في الشريعة الإسلامية] طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧ م .

. [الإسلام وأضول الحكم] دراسة وتقديم : محمد عارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

على فهمى خشيم (دكتور): [الحبائيان: أبو على وأبو هاشم] طبعة طرابلس ــ ليبيا سنة ١٩٦٨ م .

الغزالى (أبو حامد) : [فضائح الباطنية] تحقيق د . عبد الرحمن بدوى . طبعة القاهرة سنة الغزالى (أبو حامد) : [

- [كتاب الاقتصاد في الاعتقاد] طبعة القاهرة ـ محمود على صبيح. [إحياء علوم الدين]. طبعة دار الشعب، القاهرة.
- فان فلوتن : [السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات في عهد بني أمية] ترجمة : د . حسن إبراهيم حسن ، محمد زكي إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م .
- فلهوزن (يوليوس) : [تاريخ الدولة العربية] ترجمة : د. محمد عبد الهادى أبوريده. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.
- [الخوارج والشيعة] ترجمة: د. عبد الرحمن بدوى. طبعة القاهرة سنة
- القاسم الرسى : [رسائل العدل والتوحيد] دراسة وتحقيق : محمد عارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .
- القرافي (أحمد ادريس بن عبد الرحمن): [الاحكام في تمييز الفتاوى عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام] تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة. طبعة حلب سنة المعتاد الفتاح أبو غدة. طبعة حلب سنة المعتاد الفتاح أبو غدة الفتاح أبو غدة المعتاد الفتاح أبو غدة الفتاح أبو غدة المعتاد الم
- القلقشندى (أحمد بن عبد الله) : [مآثر الانافة فى معالم الخلافة ] تحقيق : عبد الستار فراج . طبعة الكويت سنة ١٩٦٤ م .
- الكليني (أبو جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق): [الأصول من الكافى ] تحقيق: على أكبر الكليني (أبو جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق) العقارى . طبعة طهران سنة ١٣٨٨ هـ .
- الكرماني (أحمد حميد الدين): [راحة العقل] تحقيق: د. محمد كامل حسين، د. محمد مصطفى حلمي. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢م.
- لويس (برنارد \_ دكتور): [أصول الاسماعيلية] ترجمة: خليل أحمد جلو، جاسم محمد الرجد. طبعة القاهرة \_ دار الكتاب العربي.
- الماوردى (أبو الحسن على بن محمد بن حبيب) : [الأحكام السلطانية والولايات الدينية] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م .
- [أدب القاضي] تحقيق : محيى هلال السرجان . طبعة بغداد سنة ١٩٧١م .

[أدب الدنيا والدين] تحقيق : مصطفى السقا . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

المبرد (أبو العباس محمد بن يزيد) : [الكامل ــ باب الخوارج] طبعة دمشق سنة ١٩٧٢ م .

محمد حميد الله الحيدر آبادى «جمع »: [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة]. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦ م.

محمد رشيد رضا: [الخلافة أو: الإمامة العظمي] طبعة القاهرة سنة ١٣٤١ هـ.

محمد عبده (الإمام): [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] دراسة وتحقيق محمد عمارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.

محمد بن على بن الطيب البصرى المعتزلى (أبو الحسين): [كتاب المعتمد في أصول الفقه] تحقيق: محمد حميد الله، أحمد بكير، حسن حنى. طبعة دمشق سنة ١٩٦٥م.

مدكور (أبراهيم ــ دكتور): [في الفلسفة الإسلامية ــ منهج وتطبيقه] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م .

المرتضى (على بن الحسين الموسوى ــ الشريف) : [أمالى المرتضى ــ غرر الفرائد ودرر القلائد] تحقيق : محمد أبو الفضل ابراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤م .

[مجموع من كلام السيد المرتضى] مخطوط مصور بدار الكتب المصرية (١٥٩) عقائد تيمور).

[انقاذ البشر من الجبر والقدر] تحقيق : محمد عارة . طبعة القاهرة سنة العدل والتوحيد) جـ ١ .

المسعودى (أبو الحسن على بن الحسين بن على) : [مروج الذهب ومعادن الجوهر] تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م . [إثبات الوصية] طبعة طهران سنة ١٣١٨ هـ .

المظفر (محمد رضا): [عقائد الإمامية] طبعة النجف ـ دار النعان للطباعة والنشر. المقريزي (تقى الدين أحمد بن على): [خطط المقريزي : كتاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار] طبعة دار التحرير، بالقاهرة.

[ معرفة ما يجب لآل البيت النبوى من الحق على من عداهم] تحقيق : محمد أحمد عاشور . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ . م .

[اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا] ، تحقيق : د . جمال الدين الشيال . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م .

الموسوى (السيد عبد الحسين شرف الدين): [المراجعات] طبعة حلب ــ سوريا سنة ١٩٧١ م.

ناجي حسن : [ثورة زيد بن علي] طبعة بغداد سنة ١٩٦٦م.

نصر بن مزاحم المنقرى : [وقعة صفين] تحقيق : عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٣٨٢ هـ .

نعيم زكى فهمى (دكتور) . [طرق التجارة الدولية ومحطاتها بين الشرق والغرب] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .

نلينو (كارلو الفونسو): [بحوث في المعتزلة] ترجمة: د. عبد الرحمن الرحمن بدوى. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥. ضمن كتاب: (التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية).

النوبختى ( الحسن بن موسى ) : [كتاب فرق الشيعة ] تحقيق : هـ . ريتر . طبعة استانبول سنة النوبختى ( الحسن بن موسى ) : [كتاب فرق الشيعة ] تحقيق : هـ . ريتر . طبعة استانبول سنة

النويرى (شهاب الدين احمد بن عبد الوهاب) : [نهاية الأرب فى فنون الأدب] طبعة دار الكتب المصرية .

واصل بن عطاء : [خطبة واصل التي أسقط منها الراء] تحقيق : عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ . ضمن كتاب (نوادر المخطوطات) المجلد الأول .

يحيى بن الحسين : [رسائل العدل والتوحيد] جـ ٢ دراسة وتحقيق محمد عمارة . طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .

يحيى هويدى (دكتور): [تاريخ فلسفة الإسلام فى القارة الإفريقية] جـ ١ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م .

موسوعات : [صحيح البخاري] طبعة دار الشعب ، بالقاهرة .

[صحيح مسلم ــ بشرح ألنووى] طبعة محمود توفيق ، بالقاهرة . [دائرة المعارف الإسلامية] طبعة دار الشعب ، القاهرة .

[الموسوعة العربية الميسرة] طبعة دار الشعب ، القاهرة .

[الموسوعة الفلسفية المختصرة] ترجمة : عبد الرشيد الصادق ، جلال العشــرى

بإشراف: د. زكى نجيب محمود. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣م.

## الفهترس

| يحة | الموضوع الصفحة                                 |  |  |
|-----|------------------------------------------------|--|--|
| ٥   | * بين يدَى الطبعة الرابعة                      |  |  |
| ٩   | * تقديم الطبعة الثانية                         |  |  |
|     | القسم الأول                                    |  |  |
| ١٥  | القسم الأول<br>الخلافة ونشأة الأحزاب الإسلامية |  |  |
| ١٦  | مقدمة : (عن الموضوع ومنهجنا في بجثه)           |  |  |
|     | تمهيد : (في مصطلحات المبحث)                    |  |  |
|     | » الخليفة                                      |  |  |
|     | * أمير المؤمنين                                |  |  |
|     |                                                |  |  |
|     | * الإمــام                                     |  |  |
|     | * خليفة الله                                   |  |  |
|     | * الوصى                                        |  |  |
|     | * الملــك                                      |  |  |
|     | * الأمـــر                                     |  |  |
| ٤٧  | ١ ـ نظام الحكم في عهد الخلفاء الراشدين         |  |  |
| ٤٨  | الفصل الأول : (الميراث العربي في أصول الحكم) : |  |  |
|     | * تجربة جديدة                                  |  |  |

|   | * ممالك عربية جاهلية                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | * الكسروية الفارسية                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | * القيصرية البيزنطية                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | » دولة الحلافة الاسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Ì |                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | الفصل الثاني : (فلسفة الحكم الشورى) :                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | <ul><li>* الشورى فى القرآن</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | <ul><li>* شورى الرسول</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | <ul><li>* لمن كانت الشورى بعد الرسول ؟</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | * هيئة المهاجرين الأولين                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | <ul><li>* تطبيق الشورى في عهود :</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | _ أبى بكر ، وعمر ، وعلى                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | * تجربة لعمر بن عبد العزيز في الشوري                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 | * تطور الأمر من بعد                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | الفصل الثالث : (الصراع على السلطة) :                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   | الفصل الثالث : (الصراع على السلطة) :                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف في الرأى                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف فى الرأى                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف فى الرأى<br>* أول خلاف كان فى الإمامة                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف فى الرأى  * أول خلاف كان فى الإمامة  * خلاف الإمامة سياسى ، فى الفروع ، وليس دينيًا ، فى الأصول  * الصراع على عهد أبى بكر  * الجدل على عهد عمر                                                                                                                                  |
| _ | * كان صراعًا لا مجرد خلاف في الرأى  * أول خلاف كان في الإمامة  * خلاف الإمامة سياسي ، في الفروع ، وليس دينيًا ، في الأصول  * الصراع على عهد أبي بكر  * الجدل على عهد عمر  * الصراع على عهد عمر  * الصراع على عهد عثان                                                                                     |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف فى الرأى  * أول خلاف كان فى الإمامة  * خلاف الإمامة سياسى ، فى الفروع ، وليس دينيًا ، فى الأصول  * الصراع على عهد أبى بكر  * الجدل على عهد عمر                                                                                                                                  |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف في الرأى  * أول خلاف كان في الإمامة  * خلاف الإمامة سياسي ، في الفروع ، وليس دينيًا ، في الأصول  * الصراع على عهد أبي بكر  * الجدل على عهد عمر  * الصراع على عهد عمر  * الصراع على عهد عميان  * الصراع على عهد على  * الصراع على عهد على  * أثر العامل القبلي في الصراع         |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف في الرأى  * أول خلاف كان في الإمامة  * خلاف الإمامة سياسي ، في الفروع ، وليس دينيًا ، في الأصول  * الصراع على عهد أبي بكر  * الجدل على عهد عمر  * الصراع على عهد عمر  * الصراع على عهد عثان  * الصراع على عهد على  * أثر العامل القبلي في الصراع  * أثر العامل القبلي في الصراع |
|   | * كان صراعًا لا مجرد خلاف في الرأى  * أول خلاف كان في الإمامة  * خلاف الإمامة سياسي ، في الفروع ، وليس دينيًا ، في الأصول  * الصراع على عهد أبي بكر  * الجدل على عهد عمر  * الصراع على عهد عمر  * الصراع على عهد عميان  * الصراع على عهد على  * الصراع على عهد على  * أثر العامل القبلي في الصراع         |

# ٢ ــ الإمامة ونشأة الفِرَق الإسلامية

110

| ۳۳   | الفصل الأول : (نشأة الفرق وتعدادها)         |
|------|---------------------------------------------|
| 1 20 | الفصل الثانى : (الخوارج وثوراتهم)           |
| 104  | الفصل الثالث : (الشيعة والإمامة)            |
| 179  | الفصل الرابع : (المرجثة)                    |
| 100  | ٣_ المعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۲٥٦  | الفصل الأول : (النشأة والتسمية) :           |
|      | * ابو الاسود الدولي                         |
|      | * معبد الجهني                               |
|      | * الحسن البصرى *                            |
|      | * واصل بن عطاء وعمرو بن عبيد                |
|      | * غيلان الدمشقي وتيار الارجاء               |
|      | * تسمية : المعتزلة                          |
| 175  | الفصل الثانى : (ماذا يمثل المعتزلة ؟) :     |
|      | * موالی ورواة                               |
|      | * فلاسفة إلهيون                             |
|      | * مقام العقل                                |
|      | * خاصة المفكرين                             |
|      | * علماء الموقف من العامة                    |
|      | * المعتزلة وطبقة التجار والصنّاع            |
|      |                                             |
| 194  | الفصل الثالث : (النشاط الفكرى والتنظيم) :   |
|      | * نشاطهم الفكرى                             |
|      | * البلاد التي غلب عليها الاعتزال            |

|             | * التنظيم السياسي والفكري                                               |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|
| زلتين .     | * الأصول الخمسة : التوحيد ، والعدل ، والوعد والوعيد ، والمنزلة بين المن |
| •           | والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر                                        |
|             | خريطة : توضح ارتباط مواطن انتشار الاعتزال بطرق التجارة الدولية في       |
| ۲۳۰         | الإسلامية                                                               |
|             | القسم الثاني                                                            |
| 741         | المعتزلة وأصول الحكم                                                    |
| 111         | ( <del>-</del>                                                          |
| 747         | كلمة                                                                    |
| •, •        |                                                                         |
| 744         | <ul> <li>عييز الإمام وتثبيته</li> </ul>                                 |
|             | •                                                                       |
| 445         | الفصل الأول : (وجوب الإمامة)                                            |
| ۲0٠         | الفصل الثاني : (طريق الإمامة : الاختيار لا ,. النص)                     |
| 440         | الفصل الثالث: (كيف يتم اختيار الإمام؟)                                  |
| <b>40</b> 7 | <ul> <li>مـ شروط الإمامة وطبيعة السلطة</li> </ul>                       |
| 101         |                                                                         |
| ٨٥٣         | الفصل الأول : (شروط الإمام)                                             |
| ٤٠٣         | الفصل الثانى : (الفضل والأفضل والمفضول )                                |
| ٤٢١         | الفصل الثالث: (طبيعة السلطة)                                            |
|             | القسم الثالث                                                            |
| <b>£</b> 7V | المعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                |
| - • •       |                                                                         |
| ٤٦٨         | كلمةكلمة                                                                |
|             |                                                                         |

| <u> </u> | السياسي | والنشاط | الثورة | ~ |
|----------|---------|---------|--------|---|
|----------|---------|---------|--------|---|

٤٧١

| ٤٧٢ | الفصل الأول : (ماذا للإمام؟ وماذا للأمة)   |
|-----|--------------------------------------------|
| ۲۰۵ | الفصل الثانى : (حقبة المعارضة لبني أمية)   |
| ٥٢٧ | الفصل الثالث : (حقبة الثورة على بني أمية)  |
|     | الفصل الوابع: (حقبة الثورة على بني العباس) |
| ٥٦٩ | الفصل الخامس : (حقبة المعارضة والتأبيد)    |
| ٥٨٥ | خلاصة البحث                                |
| ۹۸٥ | كلمة عن مصادر هذا البحث                    |
| 097 | المصادرا                                   |
| ۷٥٣ | فهرست عام                                  |

رقم الإيداع : ۸۹/٤٦٧٧ الترقيم الدولى : × ــ ۳۸۲ ــ ۱٤٨ ــ ۹۷۷

#### مطابع الشروقـــــ

لهتناهن ۱۱ شارع جواد حسی مانف: ۱۹۳۲۵۷۸ ۱۹۳۴۸۱۸ مهمه ۳۹۳۴۸۱۸ ۱۹۷۲۱۳ ۱۷۲۱۳ مانف ۱۹۵۸۵۹ ۱۹۸۵۸ ۱۹۷۲۱۳ ۱۲۷۲۱۳ ۱۸۷۲۱۳ ۱

# الاستسلام وفلسفة الحكم

أنها قضية القضايا ٢! ...

وفلسفة الحكم في الاسلام . وفلسفة الحكم في الإسلام . فلسفة الحكم في الإسلام . فالسلمون ـ منذ صدر الإسلام وحتى الصحوة الاسلامية المعاصرة ـ لم يختلفوا في « العقيدة » ولا « العبادات » . ولكن سياسة الدولة وفلسفة الحكم هي التي فجرت الصراعات وبلورت التيارات ـ وخاصة بين « الشيعة » وبين « المعتزلة » . ومعهم كل تيارات الإسلام »

- وفهل هي الحكومة الدينية الشبيهة « بالكهانة » . التي سادت أوروبا في العصور الوسطى ؟ ! . .
- الله الله الله العلمانية « . التي تعزل الدين عن الدولة . . وتفصل بين ما لقيصر الله الله ؟ ! ...
- \* ﴿ فَ اللَّهُ اللَّهُ وَهُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى الْحَدَيْدِ ! ﴿ لَا لَكُونَا الْحَيَابِ الْحَهَادَا إسلاميًا جُديدا ، يسهم في ترشيد ﴿ الْفَكُو ﴿ وَ الْحُرَكَةُ ۚ الَّهُ لَدَى الْإِسلامِيتِيْ ﴿ والعَلَمَانِينِ أَجْمَعِينَ !
- إنه « ديوان » الإسلام السياسي . يتصدى لأهم قضاياه فلسفة الحكم في الإسلام . ويدعو مختلف الفرقاء إلى كلمة سواء ؟ !

